Les savoirs locaux face aux
écoles burkinabe :
négation,

instrumentalisation, renforcement

L'Homme. Revue frangaise d'anthropologie, n°201, 2012, p. 85-106

Alain Schnapp

Abstract

Customary and family education are, since the 1990s, being
replaced with schooling in Africa south of the Sahara. Owing to
the influence of sponsors and Ngos, schooling is reaching out into
isolated areas, such as the Gurma province of Gnagna in Burkina
Faso. What prospects does « local knowledge » have in this
context ? Although curricula set store on this sort of knowledge,
teachers tend to adopt methods involving denial, refusal,
exploitation or identification. These four processes vary
depending on how schooling fits into the village setting (public
schools, Ngo bilingual schools, literacy centres). The local
knowledge discussed in the classroom tends to be practical
(technical, behavioural, local) know-how rather than cognitive
categories (such as the causality of magic). Teachers do not deal
with the latter because they know nothing about them, disparage
them or lack distance. Local knowledge, when extracted from its
original cognitive categories, is, we assume, condemned to
petrification and extinction. Paradoxically, the absence of
debates in schools about local cognitive categories allows the

latter to survive and be used.

L’éducation familiale et communautaire, que de nombreuses
recherches anthropologiques ont analysée, est restée jusque dans les
années 1990 un mode majeur d’éducation en Afrique subsaharienne :
dans des pays comme le Burkina Faso, le Mali, le Niger ou la Guinée, la
majorité des enfants n’allait pas a I’école (Lange 2006). Ils étaient pris
en charge par un systéme d’éducation, d’initiation, de formation


file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=193

destiné a leur dispenser des savoirs locaux!, généralement oraux, dont
I'intérét scientifique, social ou culturel a été largement souligné par
ces études. Mais, en 1990, la conférence de Jomtien a lancé la politique
de I'Education pour tous (Ept) qui vise la scolarisation primaire
universelle dans les pays du Sud, et ce dans des délais les plus brefs
possibles. Depuis, les taux de scolarisation se sont accrus de sorte
qu'aujourd’hui, la plupart des pays subsahariens déclarent avoir des
taux nets de scolarisation a I'école primaire dépassant les 60 % et que
dix-sept pays annoncent méme dépasser le seuil des 80 % (Unesco

2010)%. Les conséquences de ce développement récent et massif de
I’école n’ont fait I'objet que de rares travaux qui portent davantage sur
les systémes d’éducation que sur les modes de pensée locaux (Bonini
1996 ; Gérard 1997). Pourtant, I'ept est guidée par des experts
internationaux et financée par des bailleurs de fonds étrangers
(Banque mondiale, Unesco, Agence francaise de développement,
Organisations non gouvernementales, etc.). Elle promeut un modéle
éducatif uniformisé au niveau mondial, fondé sur des savoirs scolaires
et des normes éducatives occidentales qui ont été adoptés petit a petit
officiellement par les pays bénéficiaires. La domination de ce modéle
semblerait vouer les savoirs locaux a I'étiolement ou a la disparition,
mais, a ce jour, aucune étude ne nous en a encore montré les

mécanismes.

Cet article analyse comment les savoirs locaux sont traités dans les
écoles et prend I'exemple des dispositifs éducatifs présents dans la
province gourmantché de la Gnagna, située au nord-est du Burkina
Faso. Cette province est un terrain privilégié pour étudier les
transformations scolaires : son taux de scolarisation est a la fois 'un
des plus faibles du monde (moins de 30 % des enfants allaient a I’école
en 2004-2005) et I'un de ceux qui augmentent le plus rapidement (le
nombre d’écoles publiques a pratiquement doublé entre 2002 et 2006).
Lenquéte a été menée durant quatre années pour analyser les savoirs
proposés dans les écoles : leur élaboration par les décideurs
internationaux et nationaux, leur transcription dans des outils
pédagogiques, leur transmission en classe et leur mobilisation par les
anciens éleves dans leur vie quotidienne. C'est sur I'étape de
transmission des savoirs que cet article insiste. Dans un premier
temps, il invite le lecteur a pénétrer dans 'univers villageois pour
saisir la maniére dont les différentes écoles et leurs enseignants sont
intégrés dans l'espace communautaire. Il propose ensuite d’entrer
dans les salles de classe des écoles publiques et des écoles bilingues
associatives afin d’analyser comment les enseignants abordent les
savoirs locaux. La derniére partie examine les centres

d’alphabétisation et dégage une constante commune a I'ensemble des



dispositifs éducatifs étudiés’.

Les relations entre les écoles et les villages : du

rejet a ’assimilation

Dans la Gnagna, la premiére école date seulement de 1947 et la grande
majorité des adultes reste aujourd’hui analphabete. Larrivée d'une
école dans un village constitue toujours un événement dont le
déroulement ne manque pas d’influencer 'acceptation mutuelle entre
enseignants et villageois. Mais les écoles ne s’implantent pas toutes de
la méme maniere dans les villages. Si les écoles publiques classiques
scolarisent encore la majorité des éléves au Burkina Faso, une
multiplicité d’autres dispositifs gérés par des opérateurs privés se
déploie : écoles bilingues étatiques ou associatives, centres de
formation associatifs pour les jeunes, écoles privées confessionnelles
et laiques, etc. Chacune de ces écoles développe des normes
spécifiques et entretient des rapports particuliers avec le milieu et les

savoirs locaux.

Jexaminerai a ce sujet les dispositifs mis en place dans la province de
la Gnagna voués a étre pérennisés et qui concernent le plus d’éleves :
les écoles publiques classiques (qui dispensent leurs cours en francais),
les écoles bilingues d’'Ong dites « Cbnl» (qui ont recours a la fois au
francais et au gourmantché) et les centres d’alphabétisation (ou seul le

gourmantché est requis). Je comparerai I'intégration de ces écoles
dans les villages, d’abord d’un point de vue institutionnel, ensuite de
celui des relations entre les acteurs. Bien que I'ept soit globalement
porteuse d'une conception occidentale et libérale du monde
(Lewandowski 2008), nous verrons qu'il est nécessaire de rejeter I'idée
d’'une école unique et de situations uniformes de rencontres entre

savoirs scolaires et savoirs locaux.
Intégrations matérielles et symboliques des écoles au village

Les écoles publiques classiques sont les héritieres historiques de
I’école coloniale tant d’'un point de vue institutionnel que symbolique.
L« école » a commencé a s'implanter avec la colonisation a la fin du

xix € siécle auBurkina Faso en enrdlant de force les éléves. La

scolarisation était alors utilisée et percue comme un outil de
I'administration coloniale : les familles la fuyaient. Ce rapport a I’école
s’est progressivement modifié au cours de la période coloniale et apres
I'indépendance, tout en restant difficile dans de nombreuses zones



isolées du Burkina Faso, comme les pays gourmantché et lobi (Baux
2007). Dans ces espaces, si beaucoup d’enfants ne sont pas scolarisés,
c’est souvent par manque doffre scolaire, aussi bien qu'en raison
d’une faible demande de la part des familles. Non seulement I'« école »
n'est pas toujours considérée par ces dernieres comme capable
d’améliorer leurs conditions de vie, mais elle est méme parfois pergue,
en cas d’échec, comme une cause possible d’appauvrissement
(Lewandowski 2007a).

Les écoles publiques classiques dispensent, uniquement en langue
francaise, six ans d’enseignement pour préparer les éléves au
Certificat d’études primaires (Cep). Les classes présentent la plupart
du temps des sureffectifs : les maitres enseignent généralement a une
cinquantaine d’éleves, mais ce nombre peut s’élever a une centaine
dans les chefs-lieux de départements. C’est le premier type d’école
auquel les Gourmantché pensent lorsqu’on évoque la scolarisation ;
elle est dénommée Bonpiencogu : '« école des Blancs ». Pour les
villageois, elle symbolise souvent a elle seule, encore aujourd’hui, la
présence du systéme administratif, car trés peu d’infrastructures ont
été développées dans la province par les administrations coloniales et
étatiques (peu de centres de santé et de police, pas de voies
goudronnées, ni de systémes d’adduction d’eau ou d’électricité). Les
villages ne décident pas de l'arrivée d’'une école : c’est I'Etat qui
planifie les constructions, d’aprés une carte scolaire élaborée avec
I'aide de ses services décentralisés. Les chefs locaux (chefs de village et
chefs de terre), qui sont chargés de désigner les terrains ot construire
I’école, choisissent des espaces non seulement a I’écart du village, mais
aussi parfois insalubres. Linsalubrité peut étre environnementale
(bas-fonds) ou magique. Dans de nombreux cas, 'emplacement est par
conséquent considéré comme hanté par des esprits mauvais ( djin
maléfiques, par exemple), comme en témoigne cet enseignant de
I'école de Tangay a propos d’une école construite il y a un peu plus de
vingt-cinq ans : « L'école existe depuis 1984-1985, elle a été mise a coté
d’un cimetiére, un endroit dangereux laissé comme ca... [...] moi je ne
suis pas a l'aise ». Le fait de donner un emplacement considéré comme
dangereux est une maniére de ne pas opposer un refus frontal aux
« Blancs » (personnel burkinabe ou étranger travaillant dans les
administrations et les Ong) tout en s’assurant que la présence de
I'école sera de courte durée (les enseignants auront peur, les esprits
« glteront l'affaire », etc.). Cette attitude de rejet varie selon les
villages et se modifie apres plusieurs années d’activité : ’école peut
devenir alors un objet de fierté pour les villageois, un fanion qui
rehausse I'image du village. Les batiments scolaires sont, en effet,
rectangulaires et construits en matériaux solides (briques, tdles) : ils se
distinguent des cases rondes en torchis et sont visibles de loin dans la
savane. Ainsi, qu’elle soit rejetée ou montrée, I'école publique restet-

elle un espace matérialisé a I'extérieur de la vie villageoise.

Les écoles bilingues d’Ong sont des dispositifs historiquement plus



récents. Elles ont connu un essor particulier a partir des années 1990

avec larrivée de financements liés aux politiques d’Education pour

tous®. Les écoles observées ici, les Cbnl de l'association Tin Tua®,
dispensent des cours en gourmantché et en francais durant cinq
années (au lieu de six), en vue de préparer le Cep. Les effectifs, moins
élevés que dans les écoles publiques classiques, restent importants
(une quarantaine d’éléves). Elles représentent moins I'institution
administrative et davantage le milieu du « développement » avec sa
manne financiére et son prestige. Le village qui recoit une école
bilingue est souvent choisi par 'Ong selon les critéres de I'Etat, mais
aussi en fonction de « groupements paysans » préexistants
I'association a sa propre carte d’intervention et choisit parmi « ses
villages » celui dont le groupement est le plus dynamique.
Limplantation d’une école bilingue fait alors I'objet de négociations et
de tractations entre groupements, responsables villageois, Ong et
services décentralisés de I'Etat. Sa venue annonce le rapprochement
d’une Ong, donc de ses fonds et de ses contacts qui attirent les
« courtiers » villageois, pour reprendre l'expression de Jean-Pierre
Olivier de Sardan (1997). D’'une maniére générale, le village est plus
impliqué dans la venue d’une école, qui se situe couramment pres des
habitations - méme si ce n’est pas toujours le cas, comme le montre la
photographie de I’école bilingue d’Hatéry, proche du modele de I'école
publique [Ph. 1].

Les centres d’alphabétisation sont la plupart du temps gérés, eux
aussi, par des Ong, en particulier depuis la fin des grandes campagnes
étatiques d’alphabétisation (Sanwidi 1989). Les cours y sont dispensés
uniquement en gourmantché, sur deux ou trois années, a raison de
deux a quatre mois par an en saison seche. Ils ne visent pas le Cep,
mais I'apprentissage de connaissances de base, comme lire, écrire et
compter. Ce dispositif est bien différent des deux précédents, d’autant
plus qu’il est censé concerner davantage les jeunes et les adultes que
les enfants. Il est cependant intéressant de le présenter ici, car
certaines familles ont tendance a y recourir pour leurs enfants en
remplacement de l'école publique classique qui les soustrait aux
travaux domestiques et champétres. Il est aussi et surtout essentiel en
tant qu’espace de rencontre entre savoirs scolaires et savoirs locaux.
Dans la province de la Gnagna, en effet, il existe, selon les sources,
entre 300 et 700 centres d’alphabétisation pour lesquels le nombre
d’éléves est généralement peu élevé (une vingtaine). Le centre
d’alphabétisation ( gulimencemacogli : « école » en gourmantché)
représente typiquement une institution intégrée au village : son
implantation est tout autant liée a la volonté des Ong qu’a celle des
villageois. Les batiments sont habituellement rectangulaires - comme
les écoles -, mais en paille et situés au cceur du village ; ils sont

construits par les villageois eux-mémes et utilisés pour diverses



activités non scolaires [Ph. 2].

Cette diversité des modes d’intégration des écoles au village - allant
du rejet (physique et magique) a I'assimilation, en passant par la
cohabitation - est confirmée par les types de relations

qu’entretiennent les maitres et les villageois.
Les relations entre éléves, enseignants et familles

Les éleves envoyés dans les écoles primaires publiques classiques sont
officiellement 4gés de sept a douze ans, mais ils peuvent atteindre
jusqu'a quinze ans dans les cas de mise a l'école tardive et de
redoublement. Peu d’entre eux sont issus des classes moyennes
(commergants ou petits fonctionnaires). Les parents d’éléves vivent
plutét difficilement d’une agriculture de subsistance ; ils ne savent ni
lire ni écrire, et ne parlent pas francais. Certains sont acquis a la cause
scolaire, mais beaucoup restent réticents, notamment en raison des
modes de vie qu’elle implique et qui éloignent les enfants des travaux
champétres, des coutumes et des codes villageois de socialisation. Les
enseignants, quant a eux, représentent la figure-type de I'étranger : ils
ne parlent pas gourmantché et ne peuvent donc communiquer dans
les marchés ou durant les fétes coutumiéres, ni participer aux
conversations animées des dolotiéres (gargotes ou I'on boit la biere de
mil locale). Ce sont principalement de jeunes hommes, citadins, qui ne
connaissent pas les dures conditions de la vie villageoise. Ne pas avoir
d’électricité ni de téléphone, ne rien trouver au marché certains jours,
rester « bloqués » lors des intempéries (etc.) sont autant d’aspects de
la vie quotidienne qui ne leur apparaissent que comme de grands
sacrifices : «Mieux vaut souffrir en faisant le bien qu’en faisant le
mal », écrit un instituteur a la craie dans son logement pour « garder le
moral ». Ces enseignants ont un niveau scolaire correspondant a la
classe de troisiéme et sont formés en une seule année dans les Ecoles
nationales des enseignants du primaire (Enep). Cette formation, a la
fois courte et tres théorique, ne les aide guére a s’adapter a des milieux
aussi différents du leur. IlIs sont, de plus, généralement sans
expérience professionnelle. Dans ces conditions, leur principale
aspiration est souvent de quitter la province pour un « meilleur
poste ». En attendant, ils vivent entre eux, a I'écart des villageois, dans
les logements de fonction construits a cdté des écoles. Les villageois
leur inspirent fréquemment du mépris, parfois de la peur, comme le

raconte une jeune femme venue en stage d’institutrice a Piéla :

« Les Gourmantché sont méchants, si tu es un homme, que tu
t'approches de leurs femmes... Méme, si tu es une femme et que tu
refuses les hommes, ils vont te waker [te jeter un mauvais sort]. Leur
wak est vraiment puissant, hein | Moi, j’habite seule, j’avais peur ».

Des associations de parents d’éléves (Ape) et de méres d’éléves (Ame)
sont supposées créer du lien entre 1'école et le village, et fonctionner

sur le modéle « démocratique participatif ». Mais, elles sont rarement



actives ou dominées par quelques notables, laissant la plupart des
villageois indifférents. Officiellement, les services décentralisés de
I'Etat se doivent d’assurer une supervision et un accompagnement,
mais, dans les faits, le manque de personnel et de moyens de
locomotion ne permet qu’un faible suivi : les enseignants se sentent
« seuls » au village. De la sorte, le batiment scolaire, a I'écart du
village, constitue parfois I'unique lieu de rencontre entre ces deux
univers socio-culturels différents que sont, d'une part, les éléves et, de

I'autre, les maitres.

La situation est sensiblement différente dans les écoles bilingues
d’Ong. Leurs éleves sont issus des mémes catégories sociales que ceux
des écoles publiques classiques. En général, les familles rurales ne
disposent pas de plusieurs écoles a proximité de leur logement et il
leur est impossible d’envoyer leurs enfants loin, en raison de I'absence
de moyens de transports. Aussi, contrairement a ce qu’avancent
certaines Ong, mettre son enfant dans une école bilingue correspond
plutdt a une nécessité pratique qu’a un choix fondé sur des questions
pédagogiques ou idéologiques’. Les enseignants ont a peu prés le
méme niveau d’étude que dans les écoles publiques, mais ils regoivent
une formation professionnelle initiale, dispensée par 1'0Ong, plus
intensive que celle des Enep publiques. Ils sont, de plus, mieux
encadrés et suivent une formation continue. Ces formations, plus
appliquées, insistent sur la « pédagogie active », I'expression des
enfants et I'« intégration » de I'enseignant au village. Les instituteurs
sont assez jeunes, mais avec souvent une précédente expérience
associative ou professionnelle, ce qui les favorise lorsqu’il s’agit de
faire « leur place » dans le village. Surtout, ils sont issus du méme
milieu, sinon socioculturel, du moins linguistique, puisqu’ils parlent
gourmantché. Ils s’adaptent donc plus aisément aux habitudes
villageoises et participent davantage a la vie locale. C’est le cas a Sorgo,

comme le décrit un jeune homme originaire du village :

« — D’abord, il y a eu I'alphabétisation, ensuite 1'école. Les habitants
ont construit les logements des maitres : quatre maisons dans une
méme cour au milieu du village. Une en dur et trois en banco [...]

— Est-ce que les enseignants y sont bien ?

— [...] Quand ils n’'ont pas de cours, ils jouent avec les jeunes du
village. Les jeunes filles viennent faire la cuisine pour les célibataires
et n‘ont pas honte de venir alors que si c’était plus isolé, elles ne
viendraient pas les aider [...]. Ici, 'enseignant du Cp2 demande du bois
pour sa cuisine, les vieux viennent le visiter. Et quand un enseignant

n’a pas de réveil, le délégué peut venir le réveiller s’il le lui demande ».

Dans ce type d’écoles bilingues, les associations qui impliquent les
parents d’éléves sont plus dynamiques : elles sont parfois issues de
groupements préexistants et se développent grice a des liens
interpersonnels entre certains villageois et les Ong. Ces derniéres ont,

en effet, de plus grands moyens que les services étatiques pour assurer



une présence « sur le terrain ». Globalement, les enseignants de ces
écoles bilingues sont socialement plus proches de leurs éleéves, avec
lesquels ils entretiennent des relations en dehors des situations de
classe. Le batiment scolaire devient alors un lieu de rencontre au

méme titre que d’autres lieux de sociabilité.

Dans les centres d’alphabétisation, les éléves sont plus 4gés et issus de
familles encore plus défavorisées que dans les écoles classiques ou
bilingues, dont ils ont souvent été exclus. En raison des exigences des
bailleurs de fonds et des périodes annuelles d’enseignement, le
nombre de filles et de femmes, apprenantes comme enseignantes, est
plus important que dans les écoles. Les enseignants ont un niveau

initial plus faible (3¢ année d’alphabétisation ou Cep) ; ils sont formés

par les Ong en pédagogie et en andragogie® durant quelques semaines
seulement. Ils ne sont pas forcément jeunes pour autant et, surtout, ce
sont des Gourmantché, fréquemment issus d’'un village voisin. Ils
possédent donc un degré d’insertion déja élevé dans les liens familiaux
et communautaires du village. Peu payés, ils vivent avec les villageois,
ou font les allers et retours depuis leur domicile en vélo :

« — Généralement, I'alphabétiseur n’enseigne pas dans son propre
village [...] on doit le loger et le nourrir deux a quatre mois [...].

— Est-ce qu’il arrive que lalphabétiseur soit méprisant avec les gens du
village ?

— Avant oui, mais maintenant avec le guide [d’andragogie], c’est fini.
De toute fagon, c’est difficile pour lui de se gonfler trop car il est de la
méme région ; les gens le connaissent », explique un responsable

administratif villageois (Rav).

Ainsi, dans les centres d’alphabétisation, les enseignants sont
pratiquement issus du méme milieu, voire de la méme parentele que
leurs éléves. Ces liens sont encore renforcés par la supervision des
centres, qui est réalisée par d’anciens alphabétiseurs employés par les
Ong.

Peur de I'étranger, cohabitation négociée, proximité d'un parent : les
enseignants des trois types de dispositifs entretiennent des relations
tres différentes avec les villageois. Or, cette insertion est déterminante

dans l'usage qu'ils feront en classe des programmes et des savoirs

locaux®.

Les savoirs locaux dans les écoles : de I'ignorance a
I'instrumentalisation
Les programmes scolaires actuels sont issus d'un long cheminement

historique. Durant les premiers temps de la colonisation, une des

principales missions assignées a Iécole était de former des subalternes



capables de servir l'administration coloniale. Il s’agissait alors
essentiellement d’apprendre a lire, a écrire et a compter en frangais ;
mais aussi d’éradiquer la plupart des savoirs locaux, considérés
comme « arriérés » et entravant le nouveau modéle social colonial (par
exemple, les « dialectes », les pratiques magiques, les codes sociaux,
etc.). A cette période d’éviction volontariste, a succédé un processus
chaotique et ambigu de réhabilitation (en particulier des langues, des
techniques artisanales ou agricoles et des savoirs historiques,
littéraires, géographiques ou botaniques liés au milieu des éleves).
Cette réhabilitation, d’abord portée par quelques enseignants
coloniaux, puis, surtout, par des élites africaines apres les
indépendances, a récemment été partiellement captée par des acteurs
extérieurs (Lewandowski 2006).

Depuis une vingtaine d’années, en effet, les savoirs locaux font 'objet
de fortes concurrences au niveau mondial. C’est leur importance
écologique et économique qui a suscité au début I'intérét, comme en
témoignent la convention de Rio, premier texte international a proner
leur protection, ou encore I'Organisation mondiale de la propriété
intellectuelle (Ompi) qui tente de limiter leur pillage par les industries
pharmaceutiques du Nord, par exemple. En matiére scolaire,
I'ensemble des bailleurs de fonds s’accorde sur la nécessité de

mobiliser les savoirs locaux, mais leurs objectifs divergent. La Banque

mondiale est devenue, en 1998, le « chef de file »'° de 'ensemble des
bailleurs de fonds sur cette question. Elle met I'accent sur 'argument
de T'efficacité, schématiquement résumé ainsi : prendre en compte les
savoirs « autochtones » permet de mieux pénétrer le milieu pour faire
acquérir aux populations de nouveaux savoirs qui leur sont
indispensables pour « lutter contre la pauvreté » et favoriser la

croissance’l,

Mais, cet objectif utilitariste, instrumentalisant les
savoirs locaux pour pénétrer le milieu, n’est pas partagé par tous : des
institutions comme 1'Unesco ou certaines Ong insistent, par exemple,
sur la valeur de ces savoirs au nom de la « promotion des peuples » ou
de la « diversité culturelle ». Ces divergences sont visibles dans 1'usage
des langues nationales qui est percu, par les uns, comme un outil pour
mieux apprendre le francais, tandis qu'’il est considéré, par les autres,

comme un savoir en soi indispensable pour le développement
psychomoteur et socioculturel de I'éléve!?. Ce type d’ambivalence se

retrouve dans les pratiques des écoles publiques et des écoles bilingues

associatives.
Dans les écoles publiques : ignorance, rejet, instrumentalisation

Les programmes des écoles publiques classiques sont réalisés par des
employés du ministére de I’Education burkinabé avec parfois le
soutien de coopérations internationales. Les manuels scolaires sont en
frangcais et leur marché est capté principalement par quelques grandes

maisons d’édition francaises comme Hachette!>, Méme si I'Etat



burkinabé reste pilote dans ce domaine, la présence financiere et
culturelle de la coopération et des maisons d’édition francaises n’est
donc pas négligeable. On retrouve notamment dans les programmes
officiels les principales orientations des politiques d’Education pour
tous, ainsi que les concepts pédagogiques actuellement valorisés en

Occident!, Les programmes scolaires pronent un rapprochement avec
le milieu d’origine des enfants, l'utilisation de la Pédagogie par
objectifs (Ppo) et la prise en compte des savoirs locaux. Mais, en
pratique, les manuels scolaires et, surtout, les cours maintiennent des
enseignements classiques sous forme de disciplines et ne donnent pas
de place spécifique a ce type de savoirs. Le manque de formation des
maitres, leurs conditions de vie au village et le nombre pléthorique
d’éleves les incitent a favoriser une pédagogie ccercitive susceptible de
faire respecter la discipline : transmission par cours magistraux,
ordres, cris, punitions, chitiments corporels (au moyen de courroies
de mobylettes et de martinets artisanaux). De fait, cette approche
exclut 'expression par les éléves de leurs savoirs pré-acquis, qu’il
s’agisse de savoirs scolaires ou de savoirs locaux. Dans ce contexte, les
écoles publiques classiques oscillent souvent entre trois approches des

savoirs locaux : I'ignorance, le rejet et 'instrumentalisation.

Lignorance tout d’abord, car les enseignants ne connaissent parfois
pas les savoirs locaux gourmantché et ne peuvent donc pas les

mobiliser en classe. Un instituteur m’explique, par exemple :

« — Pour la morale aussi, on fait [doit faire] référence a ce qu'ils savent
du village. Bon, mais ¢a dépend de chaque endroit. Moi, je ne connais
pas bien ici, je suis étranger.

— Ah, bon, et vous étes la depuis combien de temps ?

— Quatre ans.

— Mais, c’est beaucoup !

— Oui, mais chaque vacance, je rentre chez moi.

— Etle soir ?

— Le soir, il n’y a pas le temps, il faut préparer les cours ».

Cet enseignant cultive volontairement une place d’étranger ignorant
les réalités du village et se place ainsi dans 'impossibilité d’utiliser les
savoirs locaux en classe. En refusant les contacts avec les villageois, il
dispense ses cours hors de tout contexte culturel.

Dans d’autres cas, les enseignants connaissent les savoirs locaux, mais
ne souhaitent pas les utiliser : c’est 'approche par rejet. Un exemple
de dénigrement nous est fourni par un directeur d’école au sujet d’'un
texte de manuel relatant un conflit entre I’école et le village. Dans ce
texte, I'’école souhaite transformer en potager scolaire une parcelle de
terrain que le village revendique en tant que sentier des ancétres
(Ipam 1990 : 29). Le directeur déclare : « Le but de notre école, c’est
justement de mettre fin a des croyances comme celles-ci [...]. [11] est de

notre devoir d’enseigner a nos enfants de rire de telles idées ». Ici,



I'enseignant directeur communique avec les villageois, mais avec pour
objectif de transformer leur mode de pensée. En raison de sa précarité
au sein cette communauté, il s’attache a repousser tout ce qui peut se
rapporter aux « coutumes » ou évoquer un milieu dont il désire

s’extraire définitivement.

Figure 1. Figure 1. Chant de I'’hymne national devant

I’école bilingue d’Hatéry, province de la Gnagna (Burkina

Faso)

(CL Sophie Lewandowski)

Figure 2. Figure 2. Stockage de foin sur le toit du centre

d’alphabétisation de Diepidouli, province de la Gnagna
(Burkina Faso)



(CL. sophie Lewandowski)

D’autres instituteurs connaissent et utilisent les savoirs locaux. Cela
étant, dans les écoles publiques, ils le font généralement pour mieux
amener les enfants a apprendre les savoirs scolaires : c’est I'approche
par instrumentalisation. L'usage du conte communautaire en classe est
significatif a ce sujet. Au village, loin d’avoir disparu, le conte
représente a la fois un divertissement pour les soirées, un mode de
transmission des savoirs et un espace de débats pour les jeunes comme
pour les adultes. 1l est porteur de savoirs communautaires qui se
décryptent a un triple degré narratif, initié et ésotérique. Le conte oral
propose, en effet, une pédagogie selon plusieurs niveaux de lecture.
Quelles que soient sa position sociale et sa maturité, 'auditeur peut
des lors avoir progressivement acces a différents savoirs (informations
factuelles, analyses sociales, révélations magiques) (Lewandowski
2007b). Cette portée heuristique du conte n’est pas reconnue a I'école :
la littérature orale n’y est pas utilisée comme source de savoir, mais
comme outil pour l'apprentissage d’une discipline. Par exemple,
Iinstituteur écrit au tableau un conte préalablement traduit en
francais, propose une lecture silencieuse, pose des questions, explique
les mots inconnus, puis demande aux enfants de répéter tout le texte
phrase par phrase. Le conte oral gourmantché est ainsi transformé en
texte écrit, puis récité dans un francais correct. Le passage a ’écrit fige
le texte et le simplifie pour le rendre accessible aux enfants dans une
langue étrangere, de sorte que seule la trame narrative est conservée :
la polysémie du conte, son incitation a la résolution d’énigmes, les
débats et les commentaires qu'il suscite sont exclus au profit d'une
parole restituée et dictée par le livre et par le maitre. Toutes les
références au systéme social et cognitif coutumier sont écartées, seul
un décor exotique a été conservé, censé évoquer a I'enfant son milieu
d’origine. Par cet exemple d’enseignement, on comprend comment
des savoirs pratiques locaux (comme la connaissance descriptive du
milieu de I'enfant) sont extraits des catégories cognitives locales
(schémas logiques, concepts) pour servir des savoirs pratiques
scolaires (en I'occurrence la langue francaise) et le systéme de pensée
scolaire (ses schémas logiques, ses références morales).

Contrairement a ce que prénent les programmes officiels, les savoirs
locaux sont ainsi la plupart du temps ignorés ou dénigrés dans les
écoles publiques classiques. Lorsqu’ils sont utilisés, une distinction
implicite est opérée entre les savoirs locaux pratiques et les catégories
cognitives locales. Les premiers sont utilisés tandis que les seconds
sont ignorés au profit des savoirs scolaires (savoirs pratiques et
catégories cognitives). A ce niveau de l'analyse, I'observation des
écoles publiques classiques corrobore la réflexion de Céline Mercier-

Trembley, qui écrivait :

« Sous linfluence [de I'école], les connaissances des générations



antérieures se perdent, le savoir traditionnel devient une langue
morte, discours clos puisqu’il n’est plus exprimé a l'intérieur des
catégories cognitives qui lui conféraient son originalité et son
dynamisme ; il échappe a la communauté qui n’est plus apte a le
contrdler » (1982 : 667).

Dans les écoles bilingues : instrumentalisation et création d’une nouvelle culture

Les programmes scolaires des écoles bilingues d’'Ong sont établis par
des fonctionnaires de ministéres et des responsables d’Ong. Ces
derniers sont souvent eux-mémes d’anciens fonctionnaires,
pédagogues, enseignants ou linguistes devenus « entrepreneurs
d’éducation » dans le secteur associatif. Les ouvrages bilingues
représentent un marché en pleine expansion, mais les maisons
d’édition francaises s’y intéressent peu : ce sont les Ong qui les éditent.
Parmi les auteurs des manuels bilingues, on compte des religieux, des
observateurs étrangers, des enseignants et, surtout, des membres
d’Ong. Les programmes des écoles bilingues donnent davantage de
place aux savoirs locaux : ils proposent en particulier des activités
productives et artistiques, accompagnées d'une pédagogie orale
renforcée qui peuvent faire appel aux savoirs pré-acquis des enfants.
En pratique, les activités productives et artistiques sont rarement
mises en place ; mais la pédagogie employée permet aux enfants d’étre
plus actifs et de faire éventuellement des propositions. Grace aux
programmes, aux livrets pédagogiques, au plus faible nombre d’éleves,
a la formation et au suivi des enseignants, ainsi qu’a la proximité
socioculturelle entre enseignants et éléves, les savoirs locaux sont
moins souvent ignorés que dans les écoles classiques. Pourtant, il
s'avére que les enseignants utilisent eux aussi des procédés de

dénigrement et, surtout, d’'instrumentalisation.

Figure 3. Figure 3. Lecture collective au centre

d’alphabétisation de Piéla, province de la Gnagna



(Burkina Faso)

(CL. Sophie Lewandowski)

Comme dans les écoles publiques classiques, les savoirs locaux
pratiques sont détachés de leurs catégories cognitives originelles et
mis au service d’autres savoirs, a la différence pres que, dans les écoles
bilingues, cette technique est utilisée pour la création d'une nouvelle
culture morale censée étre partagée par tous. Prenons I'exemple de ce

texte de lecon d’un livret de lecture de 2€ année d’école bilingue :

L'entretien des champs

« Le champ de Luona est de Uautre coté du fleuve. Chaque année, lui et ses
femmes, méme s'ils ont cultivé, n’obtiennent rien. Chaque année, c’est la faim
pour Luona et ses gens [...]. Mais cette année, les conseillers ont fait poser a
Luona des cordons pierreux dans son champ. Cela fait qu’il cultive et a
d’excellentes récoltes |[...]. C’est 'abondance ainsi ! [...]. Il a acheté trois beeufs
et il a commencé da faire un enclos. Lannée prochaine, il va pouvoir augmenter
la surface de son champ car il va cultiver avec ses beeufs. Ainsi, son profit va
également augmenter.

Ecoutons bien les conseils pour nos travaux. Si ta tante change de mari, tu
changes de parent a plaisanterie. Nous voyons que la vie a changé ainsi, donc
nous devons suivre la grande instruction qu’ils aménent pour 'augmentation

de notre profit »(Association Tin Tua 2003 : 9, ma traduction).

Le texte méle du vocabulaire technique (comme la notion de « cordon

pierreux »), des concepts liés au milieu du « développement »'°
(« profit », « conseillers » en développement) et des références locales
(comme le proverbe de la morale finale « Si ta tante change de mari, tu
changes de parent a plaisanterie »). Lobjectif pédagogique est donné
par la derniere phrase : « nous devons suivre la grande instruction
qu’ils [les conseillers] aménent pour 'augmentation de notre profit ».
Sont ainsi convoqués, au fil du texte, des savoirs locaux, des savoirs
scolaires et d’autres issus du milieu du développement au service
d’une morale finale qu’on pourrait qualifier de « développementiste »,
c'est-a-dire rattachée au discours véhiculé par les organisations
internationales, les coopérations bilatérales ou certaines Ong, et
promouvant un changement social dans les pays du Sud. Le procédé
observé dans ce texte (et qu'on retrouve dans tous les livrets bilingues)
consiste a juxtaposer des savoirs d’origines hétérogenes pour étayer
une démonstration et servir une conclusion univoque de type
développementiste. Lefficacité de la morale développementiste
provient, d’une part, du fait que cette juxtaposition des savoirs est
présentée comme allant de soi et, d’autre part, du fait que les
processus de sélection et d’association de ces différents savoirs ne sont
pas explicites. La conclusion apparait des lors naturelle, logique et
acceptable par tous, alors qu'elle est en réalité orientée dans

I'intention de diffuser un message bien particulier.



La forte présence de membres d'Ong - et, avec eux, de leur culture
personnelle et institutionnelle - dans la définition des programmes et
dans I’élaboration des livrets scolaires bilingues facilite cette diffusion.
Cette place prépondérante s’explique par le manque de moyens dont
dispose I'Etat pour coordonner et contrdler convenablement
I'élaboration des programmes bilingues, I'édition des manuels et leur
utilisation en classe. Par ailleurs, il n’existe pas - ou trés peu - de
tradition écrite dans les langues nationales telles que le gourmantché,
la plupart des textes ayant été écrits par des religieux, puis par des
agents au service du développement. Or, les deux linguistes qui ont
réalisé des dictionnaires, contribué a la formalisation écrite de
certaines langues nationales et qui font office d’experts, sont
aujourd’hui directeurs des deux plus importantes Ong d’éducation
bilingue du pays, qui éditent les livrets, écrivent ou coordonnent les
textes. En concurrence entre elles, ces deux Ong doivent répondre a
des appels d’offres et produire des rapports pour accéder a des
financements internationaux, ce qui les améne a s’adapter
progressivement aux normes internationales développementistes en
matiere de pédagogie et de contenus scolaires. C'est ainsi que ce
systeme favorise la mise en place, dans les livrets pédagogiques
bilingues, d’'une nouvelle culture qui cherche a associer les savoirs
locaux et les savoirs scolaires sous I'égide de normes

développementistes.

Linstrumentalisation des savoirs locaux est plus fréquente dans les
écoles bilingues associatives que dans les écoles publiques ou
dominent leur ignorance ou leur rejet. Dans les deux dispositifs, le
procédé est identique : des savoirs pratiques (et parfois des valeurs
morales locales) sont extraits de leurs catégories logiques locales pour
étre associés a d’autres catégories cognitives. Dans les écoles
classiques, ce procédé est mis au service de savoirs scolaires ; tandis
que, dans les écoles bilingues, la méthode est utilisée au profit de
savoirs scolaires, mais aussi de normes développementistes. Ces
derniéres, véhiculées par les Ong et les bailleurs de fonds, échappent
davantage au contréle de I'Etat burkinabe.

Des savoirs locaux renforcés par I’école ?

Au regard des écoles examinées jusqu'a présent, nous pourrions
penser que les savoirs locaux sont destinés a devenir « langue morte »,
au profit d’autres connaissances et d’autres normes. Pourtant,
I'examen des centres d’alphabétisation montrera que la place des
savoirs locaux peut étre tres différente dans un dispositif
d’instruction. De plus, 'analyse transversale des procédés utilisés dans
I'ensemble des dispositifs permet de relativiser lidée d'une

destruction systématique des savoirs locaux par I'école.



Dans les centres d’alphabétisation : identification, renforcement

Les programmes et les livrets pédagogiques des centres
d’alphabétisation sont réalisés par les mémes catégories de
concepteurs que dans les écoles bilingues : bien qu'il s’agisse de
directions ministérielles différentes, la place des Ong y est toujours
aussi grande. Ces outils pédagogiques insistent tout particulierement
sur la prise en compte des savoirs locaux. Les pratiques des
animateurs des centres d’alphabétisation oscillent entre le laisser-
faire, 'autoritarisme ou la pédagogie active. Mais, les horaires et tous
les principes comportementaux demandés aux éléves sont plus
proches des normes villageoises que des institutions scolaires. Les
femmes viennent en cours avec leurs enfants, apportent de quoi
manger, échangent entre elles pendant les enseignements, etc. A
I'instar de ce qui se fait quotidiennement au village, les apprenants
travaillent aussi de maniere plus collective : ils lisent et, méme,

écrivent ensemble [Pl. 3].

Dans ce contexte, les savoirs locaux sont souvent abordés, ce qui
motive davantage les éléves, les rend plus attentifs et détendus : les
adultes comme les enfants rient ou plaisantent presque
systématiquement lorsque l'enseignant évoque leur milieu et leurs
connaissances. S'ils sont parfois discrédités, les savoirs locaux sont
surtout valorisés. Cette valorisation se réalise la plupart du temps sans
distance réflexive de la part d'un enseignant qui est lui-méme formé
par le milieu : l'usage des savoirs locaux s’apparente alors a une
situation d’identification de l'enseignant a ces derniers. Il est
important de noter que cette identification est généralement tacite.
Par exemple, un alphabétiseur peut dispenser un cours critiquant
énergiquement I'excision, alors que tout le monde sait que ses propres
filles sont excisées. Ses paroles ne convaincront personne : au
contraire, c’est le décalage entre ses mots et son comportement social
qui contribuera a renforcer les pratiques locales officiellement
dénigrées. Cette forte présence implicite des savoirs locaux se
remarque dans tous les centres d’alphabétisation. Plutét que de faire
évoluer les éleves d’'une culture coutumiére a une culture scolaire,
c’est I'inverse qui se produit : ce sont les éléments de culture scolaire
qui sont introduits dans les schémas de pensée locaux des apprenants.
En pratique, il arrive ainsi que des alphabétisés utilisent leurs savoirs
scripturaux pour renforcer leurs savoirs locaux. Prenons I'exemple
d’un jeune homme ayant été initié a la géomancie (divination par le
sable) par son oncle, et qui a pu parfaire sa connaissance de la
divination en réutilisant des modes de calculs appris en classe : « Le
sable », déclare-t-il, « c’est quelque chose de mathématique. Celui qui a
été al’école apprend ca vite ».

Les centres d’alphabétisation se positionneraient donc, de ce point de
vue, a 'exact opposé des écoles publiques classiques et des écoles
bilingues d’Ong, puisque ce sont des savoirs scolaires pratiques



(comme D'écriture, le calcul, la langue) qui y sont parfois utilisés au
service de catégories cognitives locales. L'examen de ces centres
pointe également 'importance des non-dits dans la transformation ou
la permanence des catégories de pensée. Or, le fait que certains savoirs
soient systématiquement non explicités constitue un invariant,
commun aux différents dispositifs scolaires, sur lequel jinsisterai
maintenant a partir de 'exemple des représentations de la maladie.

Des catégories cognitives locales tacitement conservées

Examinons une lecon intitulée : « Ce n’est pas la sorcellerie, c’est le
manque d’hygiéne (Suano ka, ku fiangu n poadi) » (Association Tin Tua
2003 : 20, ma traduction). Au cours de la lecon, le maitre cherche a
expliquer l'intérét du savon. Il parle de la pratique coutumiere
habituelle qui consiste a ne pas utiliser de savon, la condamne, puis
enseigne la « bonne pratique » (utiliser du savon) en définissant le
principe cognitif qui qualifie cette pratique comme bonne (en
I'occurrence, la notion de microbe). A aucun moment, il n’évoque le
principe logique coutumier qui préside a la pratique habituelle : celui
selon lequel les maladies sont provoquées par un élément magique
(rendant donc superflue la nécessité de se laver les mains pour
chercher a les éviter). Le titre de la lecon contient le terme de
« sorcellerie », pourtant linstituteur n’en parle pas ; ou, lorsqu’il
utilise le mot, il le rejette et ne laisse aucun espace de dialogue
possible. Observée dans une école bilingue, cette lecon se serait
vraisemblablement déroulée de maniere similaire ailleurs : les
catégories cognitives locales ne sont mises en débat explicitement

dans aucun dispositif scolaire.

Les écoles publiques et les écoles bilingues abordent essentiellement
des savoirs locaux pratiques ; tandis que les centres d’alphabétisation
évoquent des savoirs pratiques et cognitifs locaux, sans explicitation
critique. De sorte que, si 'enseignant ne revient pas sur les causes
magiques des maladies pour les discuter, cela permet aux éleves de
conserver leur logique initiale, de retenir, dans le meilleur des cas,
I'explication scolaire afin d’étre en mesure de l'exposer lors de
'examen, mais, de ne pas changer leur pratique quotidienne.

C’est ainsi qu'un jeune alphabétisé s’est présenté chez moi les pieds
infectés :

« —Tu as marché sur quelque chose [sur un gri-gri malfaisant car les
douleurs de pied et de jambe sont souvent attribuées a des gris-gris enterrés] ?
— Oui.

— D’oti ¢a vient ?

— C’est ma belle-meére [...].

— Tu es parti a 'hdpital ?

— Non, il n’y a pas l'argent.

— Mais tu sais, “méme si” c’est ta belle-mére, ils peuvent quand méme te

soigner a I'hdpital [...].



— Je vais demander a mon grand frére [I'argent qui manque] ».

Le jeune homme a suivi des cours d’alphabétisation, néanmoins il n’a
pas modifié sa conception coutumiére de la maladie. Les Gourmantché
considérent, en effet, qu'un individu est formé non pas de deux ou
trois éléments comme le suggere la tradition occidentale (corps, 4me,
esprit), mais de six composantes qui le relient intimement aux autres
et a 'invisible (Swanson 1976)'°. Parmi ces six composantes, le kikirga,
que l'on pourrait traduire par « esprit-guide », influence
particulierement la vie quotidienne de la personne. Ce kikirga, esprit-
guide d’Ego, et ceux de ses géniteurs choisiront parmi les maux et les
biens (santé, procréation, réussite scolaire, argent, etc.) qu'Ego et sa
descendance devront connaitre dans leur existence, en formant un
veeu prénatal appelé yemiali (« demande faite a Dieu ») (Cartry 1973).
Ego est ainsi soumis a son yemiali, mais également aux yemiali de ses
géniteurs, a ceux des parents de ces derniers et méme, indirectement,
au yemiali de son conjoint et des parents de celui-ci. Ego cherchera a
influencer le cours de son existence au moyen de sacrifices destinés a
contenter les esprits de ses parents (morts ou vivants). Quand une
personne tombe malade, elle peut donc consulter un géomancien : la
divination par le sable désignera a quel niveau de la parentele ou des
relations se situe le probléme et proposera des actions de sacrifices.
Ces actions sont évoquées dans un vocabulaire ésotérique, mais
identifient aussi des causes psychosociologiques possibles de la
maladie. Dans une société ou le niveau de vie général est précaire, ot
la personne vit intégrée au village au sein d’une famille élargie et ou
les interdépendances matérielles sont fortes, les relations
interpersonnelles sont primordiales pour I'équilibre mental et
physique de I'individu. Repérer un probléme avec des proches permet,
en dehors du sacrifice réalisé a leur intention, de modifier son
comportement a leur égard (ou a I'égard du clan concerné si les
personnes sont décédées). Le jeune homme qui arrive avec les pieds
purulents s’appréte a entamer des démarches ésotériques contre sa
belle-mére (qui le harcéle et ne lui donne aucun moyen de
subsistance). Si un interlocuteur reconnait verbalement, a la
différence de son alphabétiseur, les causes qu’il attribue a sa maladie
(« “Méme si” C'est ta belle-mére, ils peuvent quand méme te soigner a
I’hépital »), il acceptera plus facilement d’aller se faire soigner au
dispensaire, car il dépasse la simple juxtaposition des savoirs pour les
associer dans la pratique. C'est, en effet, I'explicitation des schémas
logiques (dans les situations quotidiennes ou dans les enseignements)
qui permet leur transformation.

*

A uBurkina Faso, comme dans de nombreux pays du Sud, la
scolarisation ne progresse pas de maniére uniforme : a partir d’'un
modeéle normalisé a ’échelle internationale, c’est en fait une multitude

de dispositifs qui se développent pour contribuer aux « objectifs du



millénaire » en matiere scolaire. Chacun de ces dispositifs entretient
un rapport particulier avec le milieu dans lequel il s’est implanté : ces
rapports, allant du rejet a 'assimilation, conditionnent la manieére
dont les savoirs locaux sont utilisés en classe au cours des interactions
entre le maitre et les éleves. Ils sont davantage mobilisés dans les
centres d’alphabétisation et dans les écoles bilingues que dans les
écoles publiques classiques. Mais, dans aucun de ces dispositifs, les
catégories cognitives locales ne sont explicitées et discutées : elles ne
sont donc ni valorisées ni éradiquées. Linstituteur de I'école classique
utilise la trame narrative du conte, mais pas sa portée sociale et
ésotérique ; l'enseignant de I’école bilingue évoque le manque
d'utilisation de cordons pierreux, mais n’aborde pas le rapport des
agriculteurs gourmantché a la nature et au risque ; I'alphabétiseur
stigmatise 'excision, mais passe sous silence ses utilisations sociales et
culturelles ; le maitre dénigre le non-usage du savon, mais ignore le
rapport magique a la maladie. C’est en fait 'absence, dans les débats
scolaires, des catégories cognitives locales qui permet a ces dernieres
d’étre conservées et d’étre réutilisées dans les pratiques quotidiennes,
méme si elles sont associées avec d’autres principes logiques. Ainsi
conservés dans leurs fondements, force est de constater que, du fait
des pratiques scolaires, les savoirs locaux ne disparaissent pas

nécessairement.

Notes

1. Les savoirs scolaires ont une dénomination simple ; en revanche, les
autres savoirs sont délicats a nommer. Lexpression « savoirs non
scolaires » est claire mais les définit par opposition en leur 6tant une
part d’existence propre. Lexpression « savoirs locaux ou
autochtones » insiste sur leur contextualisation et leur caractere
ethnique et semble leur interdire la possibilité d’avoir une valeur
universelle ; celle de « savoirs prolétaires » fait référence au contexte
d’une société de classe ce qui n’est pas vraiment le cas de notre étude ;
celle de « savoirs profanes » évoque une certaine laicité qu’ils n’ont
justement pas ; celle de « savoirs populaires » renvoie a des déviances
populistes possibles et occulte les hiérarchies de la société concernée ;
celle de « savoirs familiaux » est trop restreinte, dans la mesure ou de
nombreux savoirs sont diffusés plutét a I'échelle du village ou de la
communauté ; celle de « savoirs communautaires ou coutumiers »
peut évoquer le mythe de la communauté atemporelle, immuable et
consensuelle ; les savoirs « communs ou quotidiens » ne rendent pas
compte de tous les savoirs non scolaires, en particulier « des savoirs
locaux savants ».. La liste pourrait étre encore longue (« savoirs
vernaculaires », « savoirs indigénes », « savoirs amateurs »..) et

rappelle d’emblée leur ambivalence et leur manque de connaissance et



reconnaissance spécifique. Je choisis d’utiliser « savoirs locaux » par
commodité, car c’est I'une des expressions les plus fréquemment
utilisées par les institutions nationales et internationales. Je consideére
que l'adjectif « local » fait référence a l'origine de ces savoirs (bien que
je les considére comme métissés) et non a leur portée, qui peut étre
universelle. Par lexpression « savoir local », jévoque des
connaissances, des savoir-faire et des savoirs comportementaux. Je ne
distinguerai pas les connaissances et les représentations idéologiques,
ne souhaitant pas entrer ici dans le débat du « grand partage », pour
reprendre I'expression de Jack Goody (1996).

2. Le taux net de scolarisation (Tns) a I'école primaire correspond au
rapport entre le nombre d’enfants en Age d’étre scolarisés (de 7 a 12
ans) inscrits et le nombre d’enfants de cette méme tranche d’4ge. Le
taux brut de scolarisation (Tbs) a I'école primaire, lui, a le méme
dénominateur, mais prend en compte dans son numérateur tous les
enfants inscrits, quel que soit leur 4ge.

3 . A partir de données fondées sur l'analyse de 6 programmes
scolaires, 5 ouvrages pédagogiques, 50 observations de classe et
environ 60 entretiens qualitatifs avec des enseignants et des éleves.
Les descriptions prendront la forme de cas idéal-typiques, afin de
souligner les différences entre les dispositifs, bien qu'il existe une
grande variété de situations dans chaque type d’établissement.

4.1l n’existe pratiquement aucune école coranique dans cette région a
majorité chrétienne et animiste.

5. Avant d’étre développées au Burkina Faso, des écoles bilingues ont
été expérimentées au Sénégal ol elles sont dénommées Ecoles
communautaires de base (Ecb).

6.Les Banma Nuara 1 (Cbn1l) sont des écoles bilingues pour enfants
organisées par I'association Tin Tua - une Ong burkinabe intervenant
depuis une vingtaine d’années dans le domaine du « développement
local » et de I'éducation - et cogérées par I'Etat.

7. Les écoles bilingues ont de meilleurs résultats au Cep que les écoles
monolingues (Niane 2005), mais il est tres difficile de préciser quels
sont les principaux facteurs qui favorisent ces scores (langue,
formation et encadrement des maitres, nombre d’éléves par classe,
etc.).

8 . Au Burkina Faso, les formateurs et les opérateurs d’éducation
utilisent communément le terme d'« andragogie » comme un
synonyme de « pédagogie pour adultes », bien que certains chercheurs
attribuent au concept une définition plus large (psychopédagogie,
sociopédagogie et pédagogie utilisées dans la formation des adultes).
9. Les lecons faites durant les cours sont sensiblement différentes des
ordonnances officielles et sont porteuses de normes spécifiques. C’est
ce que la Nouvelle sociologie de I'éducation britannique (Nse) a
souligné en distinguant les curricula « formel », « réel » et « caché ».
J'utilise la notion de curriculum pour désigner un ensemble organisé
dans le temps et dans I'espace de savoirs destinés a I'apprentissage
scolaire. Le « curriculum formel » est officiellement proposé par



I'administration scolaire ou par les opérateurs d’éducation (il est
visible, par exemple, dans les programmes scolaires). Le « curriculum
réel » correspond a ce qui est réellement effectué en classe au cours de
I'interaction maitre-éléves. Le « curriculum caché » représente les
codes socio-culturels (comme la hiérarchie sociale, par exemple)
implicitement diffusés par le curriculum formel et par le curriculum
réel dans les textes et les interactions entre les acteurs en présence.
10. Dans le milieu des bailleurs de fonds, le chef de file est désigné par
I'ensemble des institutions qui financent un domaine particulier pour
en assurer la coordination durant une période donnée.

11.Sur la question des usages internationaux actuels des savoirs
locaux, cf. aussi Arjun Agrawal (2002).

12. Sur les enjeux de 'usage scolaire des langues nationales au Burkina
Faso, cf., entre autres, Géraldine André (2007).

13. Ces maisons d’édition font la plupart du temps appel a des auteurs
burkinabe issus de ministeres ou de cabinets d’expertise, mais
conservent un role central de coordination éditoriale.

14.UApproche par les compétences (Apc), qui est en promue en
Europe et en Amérique du Nord actuellement, n’apparait pas encore
dans ces programmes, mais, son usage était prévu dans le nouveau
plan d’éducation décennal (2008). Si cette approche était appliquée, la
transformation des savoirs locaux a I'école serait bien plus
importante. Cela étant, les premiers résultats d’'une enquéte que je
méne au Sénégal (ou la méthode Apc est déja expérimentée) montrent
que les conditions sont loin d’étre réunies pour permettre sa mise en
pratique effective dans les classes.

15. « Ceux qui conseillent » (tundikaaba) sont des agents issus du milieu
du développement, c’esta-dire des institutions et des acteurs
extérieurs a une société donnée qui proposent des interventions de
transformations techniques et sociales, au sens large du terme.

16. Des études approfondies, menées dans les années 1970 par Richard
A. Swanson et Michel Cartry, et dont I'actualité a été confirmée lors de
mon enquéte, donnent de précieuses informations sur le sens que les
Gourmantché donnent a leurs actions. Je n’en évoque ici qu'un

fragment.

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !



LECOLE
£3HAUTES
ETUDESS

SCIEMCES
SOCIALES

PDN

Makon o s Becharche an Soene Hamaines
CHEE - URNIVERSITE B8 CARN

oNU

strasbourg

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques
et des croyances

méthodes et outils
pour 'edition structurée

/

./
enssib’

toole natlonals supéreurs
i sciences de nfarmation
et des bibothéques

ANHvA

WS J &,

fondation
maison des
sclences
de I'homme

cPrL
CAK

Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisi S 1 chist technicpue
LIME B4 L HESS-CRES- MBS

LECLILE & v

SAUTEL i

FTuSE G
m

e CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

e DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	Les relations entre les écoles et les villages : du rejet à l’assimilation
	Intégrations matérielles et symboliques des écoles au village
	Les relations entre élèves, enseignants et familles

	Les savoirs locaux dans les écoles : de l’ignorance à l’instrumentalisation
	Dans les écoles publiques : ignorance, rejet, instrumentalisation
	Dans les écoles bilingues : instrumentalisation et création d’une nouvelle culture

	Des savoirs locaux renforcés par l’école ?
	Dans les centres d’alphabétisation : identification, renforcement
	Des catégories cognitives locales tacitement conservées

	Nos partenaires

