
LesLes  Arts rhétoriquesArts rhétoriques gréco- gréco-
latins : structures etlatins : structures et
fonctionsfonctions

MètisMètis, , Dossier : Tekhnai/artesDossier : Tekhnai/artes , , Hors sérieHors série, , 20072007 , , p. 101-134p. 101-134

Dans un article célèbre où il met en parallèle les Topiques et la
Rhétorique d’Aristote, Jacques Brunschwig compare les Topiques à une
�eur de serre, belle et fragile, tandis que la Rhétorique serait une plante
de plein vent1. Cette comparaison lui est inspirée par une di%érence
fondamentale entre les deux traités : les Topiques sont consacrées à
une discipline prétendue neuve, la dialectique, destinée aux
« intellectuels ». Elles ont un caractère parthénogénétique,
anhistorique, alors que la Rhétorique, destinée à codi+er la persuasion
de Monsieur Tout-le-monde et à faire comprendre par quels processus
elle acquiert un statut théorique, va de concession en concession aux
pratiques et aux doctrines les plus empiriques et les plus triviales. Il y
a aussi des raisons internes, proprement aristotéliciennes, à ces
concessions. Pour Aristote, la rhétorique n’est pas une discipline
« architectonique » comme les disciplines qui l’englobent, l’éthique et
la politique2. Elle n’est pas capable de se donner une +n. Elle peut juste
procurer des moyens pour une +n qui sera déterminée ailleurs. En
d’autres termes, elle est « axiologiquement neutre » (P. Aubenque ). Le
matériau empirique très riche hérité des premiers rhéteurs est traité
avec des pincettes, mais il n’est pas rejeté. Tout cela fait de la
Rhétorique un traité ouvert et évolutif, dont le projet même a
substantiellement changé au fur et à mesure de son élaboration.

Cette caractéristique peut être étendue à l’ensemble de la production
technique dans le domaine rhétorique et cette plasticité, cette
évolutivité, ont été encouragées et accrues par cinq autres facteurs,
que l’on peut passer en revue succinctement. Tout d’abord, les
conditions politiques se sont énormément modi+ées au cours du
temps. On ne théorise pas la communication publique de la même
manière quand on écrit dans l’Athènes démocratique ou à Rome sous
Domitien. Il y a d’autre part une sorte d’usure des préceptes. Certains
procédés rhétoriques cessent d’être e:caces à partir de l’instant exact
où ils sont identi+ables comme tels. Les +gures de la période, par

Pierre Chiron

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=137


exemple, aussi appelées « gorgianismes », après avoir été
recommandées sans réserve au iv e siècle avant J.-C., ont été
considérées à l’époque hellénistique comme les procédés voyants par

excellence, et proscrites3. On peut signaler au passage que la
rhétorique était suspecte à Athènes, parce qu’elle visait à former des
professionnels dans un domaine – la communication publique –
appartenant de droit à tout le monde4. À Rome, les optimates – les
membres de la vieille noblesse sénatoriale – voyaient d’un mauvais œil
la di%usion d’un instrument de pouvoir. Il y a là un des facteurs qui
font évoluer la forme et le contenu des traités : l’histoire de la
rhétorique est, dans une mesure non négligeable, l’histoire d’une
dénégation et d’un travestissement. On pourrait citer sur ce point
l’ensemble du propos du Traité du sublime , qui se rattache à celui d’un
manuel, mais qui en même temps dénonce ce caractère comme
secondaire, voire contre-productif puisque le sublime a, presque par
définition, la capacité de transcender les « défauts » d’ordre technique.
Troisièmement, et c’est un point qui revêt à nos yeux une grande
importance, l’in�uence aristotélicienne, pour décisive qu’elle soit, n’a
pas été la seule à s’exercer. L’in�uence isocratique a eu aussi un grand
rôle. Dans cette dernière tradition, la parole n’est pas seulement un
médium, c’est le ressort principal de la civilisation. Sur un fond de
relativisme en matière d’ontologie, et en vertu d’un principe
d’interaction entre la parole, la pensée et la morale individuelle et
collective, la rhétorique n’est pas seulement une technique, elle
devient l’armature de la formation du citoyen5. Nous y reviendrons. Ce
genre de conception, éventuellement adossé à d’autres courants
philosophiques comme la Moyenne Académie, apparaît plus tard chez
des auteurs aussi importants que Cicéron ou Quintilien. La technique,
dans ce contexte, ne peut pas avoir tout à fait le même rôle ni, par
conséquent, être présentée de la même manière. Un quatrième facteur
de variété n’est pas sans lien avec le précédent : le traité d’éducation
est plus volontiers destiné par le rhéteur qui l’écrit au collègue qui le
mettra en pratique qu’à l’élève qui en sera l’objet. Plus généralement,
le public des traités de rhétorique varie. Ce peut être le praticien, qui
cherche des conseils pour faire un discours, ce peut être aussi un
« collègue »-rhéteur, qui cherche à enrichir sa documentation pour
faire lui-même un cours. Dans le cas de la Rhétorique, il en va encore
autrement : le destinataire est l’apprenti-philosophe qui cherche à
connaître, ou à qui Aristote veut enseigner, non seulement les moyens
de produire un discours mais aussi le processus-même de
technicisation de la rhétorique, c’est-à-dire la façon dont les rhéteurs
sont ou non sortis de l’empirisme et ont élaboré peu à peu des
préceptes dont ils comprenaient le fonctionnement. En+n, le matériau
technique a proliféré et la formation rhétorique est devenue une
entreprise de longue haleine. D’où un processus de spécialisation et
l’apparition de tekhnai dont la forme est déterminée par un contenu



particulier, subdivision de la théorie ou d’un programme de
formation, comme les traités du style, les traités des +gures ou les
traités de progymnasmata.

Notre propos consiste ici à présenter une typologie des traités gréco-
latins, typologie très simple, voire simpliste, élaborée d’après les plus
grands traits de leur structure. C’est une typologie que nous
proposons : elle est tout à fait discutable et amendable. Nous ferons
nous-même par la suite divers commentaires destinés, sinon à
déconstruire cette typologie, du moins à y injecter un peu de nuance
et d’historicité. Au cours de ces commentaires et par eux, nous
tâcherons de poursuivre deux buts. Il nous semble important tout
d’abord de pourchasser les préjugés simpli+cateurs qui règnent sur la
rhétorique antique et de mettre en évidence sa richesse, sa variété, et
même son adaptabilité, au rebours des caricatures qu’on a souvent
faites. La rhétorique ancienne ne se réduit pas à du catéchisme ni
encore moins à la rage taxinomique – selon la fameuse formule de
Roland Barthes 6. Nous voudrions en même temps ré�échir à la notion
de tekhnê, non pour entrer dans des distinguos subtils à propos de
Platon et d’Aristote, mais pour faire progresser un peu la résolution
d’un problème délicat. La notion aristotélicienne de tekhnê impose au
technicien un cahier des charges très contraignant : 1) une structure
systématique, i. e. englobant tous les « cas de +gure » (tous les genres
oratoires, tous les arguments possibles, tous les styles, etc.), 2) un
travail conjoint de discrimination et de dé+nition, à l’aide d’une
terminologie univoque, de toutes les catégories nécessaires, 3) un
souci constant de compréhension du mécanisme par lequel les
procédés « fonctionnent » et du lien entre moyen utilisé et fonction
visée. Or le mot grec tekhnê est loin de toujours véhiculer ce type
d’exigence. Selon Chantraine 7, il désigne le savoir-faire dans un
métier, la métallurgie par exemple et, par extension, un métier, une
technique, un art, parfois en mauvaise part et il signi+e alors ruse.
Platon a opposé la tekhnê à la fois à la nature ( phusis) – en introduisant
l’idée d’un acquis – et à l’ epistêmê ou science spéculative. S’est +xé par
la suite soit le sens aristotélicien que nous avons décrit, soit un sens un
peu plus « mou », d’empirisme codi+é, de règles dérivées de
l’expérience et mises en forme – quelle que soit cette forme – pour être
transmises. La tendance – parce que nous sommes tous peu ou prou
héritiers d’Aristote – est d’utiliser le sens aristotélicien pour valider le
statut authentiquement technique des productions rhétoriques. Cette
façon de voir est à la fois contraire à l’usage de la langue, qui est
beaucoup plus souple (Aristote lui-même appelle tekhnaides traités
antérieurs à son intervention) et dangereuse. Il peut être salutaire de
prendre conscience du fait que les rhéteurs pré-aristotéliciens
n’avaient pas lu Aristote et qu’ils pouvaient envisager l’enseignement
méthodique, technique, de la production oratoire selon d’autres
principes. Il est non moins salutaire de voir que ces traditions pré-
aristotéliciennes ont parfois perduré.



Mais commençons par la typologie. Il faut, nous semble-t-il, distinguer
avant tout entre les traités généralistes et les traités spécialisés.

1. Les traités généralistes8. On peut en proposer quatre types, illustrés
chacun par un ou plusieurs exemple (s) caractéristique (s), classés du
plus fruste au plus complexe, c’est-à-dire en partant du traité dont
l’ambition est pratique et immédiate – faire un discours – jusqu’au
traité d’éducation :

1. Le discours-modèle ( Tétralogies d’Antiphon) ;

2. Le traité descriptif du produit +ni, conçu suivant l’ordre des
parties du discours (Apsinès, Anonyme de Séguier) ;

3. Le traité-méthode, suivant l’ordre des étapes de l’élaboration du
discours : les « tâches » de l’orateur ( Rhétorique d’Aristote) ;

4. Le traité « total », à la fois de rhétorique et d’éducation (
Institution Oratoire de Quintilien).

2. Les traités spécialisés. Ils sont classés cette fois depuis la structure la
plus rigoureuse jusqu’à l’organisation la plus lâche :

1. L’algorithme. Nous entendons par là un « arbre de choix »,
partant de l’examen a priori de tous les cas de +gure possibles
pour couvrir dans l’ordre de la démonstration toutes les thèses et
toutes les argumentations possibles (théorie reconstituée des
staseis [états de cause] d’Hermagoras, traité des staseis
d’Hermogène) ;

2. La typologie (topiques, genres oratoires, types de style, comme le
traité Du Style du Ps.-Démétrios de Phalère ou les méthodes du
discours figuré dans l’ Art rhétorique du Ps.-Denys d’Halicarnasse).
Nous entendons par typologie un système de catégories dérivé
de l’observation puis décrit et enseigné comme rendant compte
exhaustivement d’un champ didactique et/ou pratique ;

3. Le répertoire. Nous entendons par répertoire un inventaire
organisé, classé, mais ouvert, non exhaustif, comme les exercices
préparatoires de rhétorique ( progymnasmata) d’Aelius Théon,
d’Hermogène, d’Aphthonios, ou de Nicolaos de Myra, exercices
dont le nombre peut varier considérablement mais qui se
présentent et s’enseignent dans un certain ordre, selon une
progression qui répond à des préoccupations pédagogiques ;

4. La taxinomie (par exemple les nombreux traités des +gures qui
ont proliféré à partir du i er siècle avant J.-C.). Nous employons ce
mot en référence – sous béné+ce d’inventaire – au sens péjoratif
que paraît lui donner Roland Barthes, le sens de liste prélevant



arbitrairement et baptisant non moins arbitrairement des énoncés
déclarés remarquables. Car R. Barthes pose cette question :
« Pourquoi cette furie de découpage, de dénomination, cette

sorte d’activité enivrée du langage sur le langage… ? »9. Sa
réponse est que cette activité s’exerce sur la parole, et non sur le
langage, c’est-à-dire sur ce qui n’est pas codé, et qui est donc
insaisissable, impossible à maîtriser. C’est une manière de dire
que les rhéteurs s’échinent à borner l’in+ni et à classer
l’inclassable. Nous essaierons de montrer plus loin qu’il y a
beaucoup plus d’intelligence que cela dans les traités des figures.

À ces types principaux s’ajoutent, pour qui voudrait faire le bilan des
formes du savoir technique élaboré en rhétorique dans l’Antiquité
gréco-latine, des formes « littéraires » ou philosophiques
(monographies critiques comme celles de Denys d’Halicarnasse,
dialogues comme le Brutus de Cicéron), qui sont parfois appelées
tekhnai et qui peuvent comporter des parties organisées selon des
principes « artigraphiques »10 mais qui s’écartent de notre sujet.

Si l’on observe la typologie exposée ci-dessus, une remarque générale
à faire, évidemment, est que ces types ne sont que très rarement purs
et que, notamment, les modes d’organisation des traités spécialisés se
reconnaissent souvent à l’intérieur même des traités généralistes. On
trouve dans la Rhétorique à Herennius, par exemple, à la fois le schéma
général des tâches de l’orateur, la typologie des trois styles,
l’algorithme d’Hermagoras et une liste de +gures. Passons à des
remarques plus spécifiques.

1. a) Le discours-modèle
Si l’on dé+nit la tekhnê comme une activité productrice et la
rhétorique (la t ekhnê rhêtorikê) comme une activité productrice de
compétence oratoire, le moyen le plus simple de produire cette
compétence est de fournir un modèle à imiter. Aristote s’est moqué de
cette pédagogie dans le fameux chapitre 34 des Réfutations sophistiques
avec pour exemple entre autres Gorgias, voici en quels termes :

Ils donnaient à apprendre par cœur des discours, les uns
des discours rhétoriques, les autres des discours dialogués,
dans lesquels ils pensaient, les uns et les autres, que
tombaient le plus souvent les discours qui étaient de leur
ressort respectif. C’est pourquoi, pour ceux qui apprenaient
auprès d’eux, l’enseignement était rapide mais atechnique ;
car ils croyaient donner une formation en livrant non l’art
mais les produits de l’art. (183 b 36-184 a 4, trad.
Brunschwig).



Ce principe, a priori pauvre et naïf, est pourtant à l’origine d’une
production importante. On peut citer comme exemples, outre les
discours de Gorgias : les Tétralogies d’Antiphon, les discours de la
deuxième manière d’Isocrate, postérieure à la fondation de son école
et – probablement – certains discours de Lysias.

La première question qui se pose, apparemment secondaire, mais
essentielle si l’on s’intéresse à l’histoire des conceptions qui ont
accompagné l’élaboration de ces textes, est de savoir comment
discriminer ceux qui ont été conçus pour les besoins de
l’enseignement de ceux qui ont été préparés pour être prononcés dans
un contexte « réel » et qui, dans un second temps, ont été choisis et
conservés par des pédagogues, par exemple à l’époque alexandrine,
pour telle ou telle raison technique précise. Il y a, croyons-nous, des
indices, en tout cas pour certains discours.

Prenons le cas des Tétralogies d’Antiphon 11. Il faut dire d’emblée que
cet auteur pose un double problème, problème prosopographique et
problème d’attribution. On a distingué deux auteurs de ce nom, parfois
trois : un politicien athénien, fer de lance de la révolution oligarchique
de 411, et (un) sophiste auteur d’un Sur la Vérité et d’un Sur la Concorde,
un logographe12 qui a laissé quelques discours judiciaires et les
Tétralogies (transmis ensemble dans les manuscrits). À vrai dire,
l’attribution des Tétralogies à Antiphon-logographe n’est pas indiscutée
non plus, car – sans entrer dans le détail – on constate dans les
Tétralogies des bizarreries linguistiques (ionismes) et juridiques (une
prétendue loi proscrivant l’assassinat dans tous les cas alors qu’à
Athènes, certaines circonstances – le �agrant délit d’adultère par
exemple – l’autorisaient) qui font penser à certains que l’auteur n’est
pas le même que celui des autres discours. Dans un ouvrage récent,
Michael Gagarin 13 a défendu brillamment la thèse a) de l’unité (un
Antiphon unique), b) de l’authenticité des Tétralogies et c) de leur
identi+cation à des tekhnai, ou du moins des discours à visée
pédagogique di%usés par écrit. Un premier argument est externe :
d’après plusieurs sources anciennes, Antiphon aurait été le premier
logographe. Même si le point est discuté, il aurait aussi été à la tête
d’une école. De plus, les Tétralogies adoptent une forme (un premier
discours d’accusation, un discours de défense, puis un second discours
d’accusation, la série s’achevant sur une brève seconde défense) qui
coïncide à la fois avec certaines procédures judiciaires et avec le
requisit à la fois protagoréen (Antiphon et Protagoras sont exactement
contemporains) et rhétorique de réversibilité : pourquoi argumenter
pro et contra sur la même a%aire si ce n’est dans l’optique de l’apprenti-
avocat ou du sophiste ? D’autre part, les a%aires qui font l’objet des
trois Tétralogies sont homogènes par le thème : il s’agit de trois a%aires
de meurtres. De surcroît, elles contiennent un vocabulaire technique
récurrent remarquable, qui anticipe sur celui d’Aristote et atteste
l’existence ancienne de distinctions très précises, par exemple entre



vraisemblance, indice, et preuve, même si l’on assiste dans ces textes à
un jeu très subtil entre l’univocité des termes et un abus certainement

concerté14. Mais le meilleur argument réside dans le fait que les
Tétralogies sont dépouillées de circonstances concrètes et réelles.
Prenons le cas de la première a%aire : un homme – qui reste anonyme
comme tous les autres protagonistes – a été invité à dîner. À la fin de la
soirée, il rentre chez lui accompagné de son esclave. Dans un endroit
peu fréquenté, il est attaqué, assassiné, sans être dévalisé. L’esclave est
blessé et meurt. Avant de mourir, il a juste le temps de dire à des
passants que, parmi les attaquants, il a reconnu l’accusé, qui est un
vieil ennemi de son maître. Mais ce témoignage ne peut pas être
considéré comme valide, car, dans l’Athènes classique, le témoignage
d’un esclave n’a valeur juridique que s’il est obtenu sous la torture. On
apprendra aussi que la haine entre l’accusé et la victime est liée à une
longue série de procès tous perdus par l’accusé. On apprendra
également que la victime allait bientôt intenter à l’accusé un nouveau
procès pour vol d’objets sacrés, d’une valeur de deux talents, ce qui
impliquait, si l’accusé devait perdre ce procès, qu’il aurait à
rembourser dix fois la somme, soit vingt talents, somme énorme. On
apprendra en+n in extremis que l’accusé a peut-être un alibi : il aurait
été chez lui ce soir-là et, pour en témoigner, il propose de mettre tous
ses esclaves à la question. Il est clair que les données sont choisies
soigneusement, a priori, pour être non pas symétriques – car il y a de
fortes présomptions contre l’accusé – mais ambivalentes et opposables
parce que toutes fondées sur l’ eikos (la vraisemblance). On a donc là
tous les éléments d’un cours sur la manière de jouer sur – et avec – la
vraisemblance.

Cela étant dit et une fois établie la probabilité de la nature
originellement didactique et technique des Tétralogies, il faut prendre
en compte une autre de leurs caractéristiques, qui sépare plus
profondément encore cette pédagogie du modèle du traité
systématique dans l’esprit d’Aristote et qui interdit par conséquent de
rechercher chez Antiphon une tekhnê au sens aristotélicien du terme :
il apparaît – le résumé a su: à le montrer – que l’argumentation est
inscrite dans une stratégie discursive où le temps a une importance
considérable15. À la di%érence de ce qui se passe dans un bon roman
policier16, les données factuelles ne sont pas toutes données d’emblée,
elles sont distillées au fur et à mesure, d’où l’importance de
l’anticipation et du sens du kairos. Du point de vue de l’orateur, la
préoccupation n’est pas tant de savoir comment raisonner devant un
problème que comment réagir devant une donnée imprévue, ou
comment introduire une donnée imprévue pour amener l’auditeur à la
doxa que l’on souhaite lui inspirer à l’instant t – cet instant t étant le
moment du vote, puisque, dans un tribunal athénien, la décision était
prise par vote immédiatement après l’audition des discours, sans



délibération. La pédagogie du modèle, procédant par imbibition en
quelque sorte, a l’avantage de donner la même temporalité au modèle
et à l’application. Nous voulons dire par là que le discours-modèle ne
coïncide pas forcément avec une pédagogie si fruste et que, a contrario ,
le traité systématique à la mode d’Aristote serait incapable de
transmettre cette expérience – sinon cette connaissance – du kairos.
Chez Aristote, une déduction est une déduction, une preuve est une
preuve, un argument ne saurait changer de poids selon le moment du
temps où il est employé. C’est dans la Rhétorique à Alexandre 17 , traité
pseudo-aristotélicien du milieu du iv e siècle, que l’on trouve en
revanche des considérations théoriques rendant compte assez
précisément de ce type de technique et attestant qu’il est bien
concerté. Voici, successivement, ce qui est dit de l’anticipation (
procatalêpsis, chap. 18), puis de la preuve.

Décrivant l’anticipation sur les propos de l’adversaire, le rhéteur
conseille d’être le premier à donner des arguments forts, y compris
ceux qui contredisent la thèse que l’on veut défendre, « car même si
les points qu’on a dénigrés par avance sont tout à fait solides, ils ne
paraîtront pas aussi décisifs à ceux qui en auront déjà entendu
parler »18. Quant à la preuve,

La preuve est ce qui ne peut pas être autrement que comme
nous le disons. La preuve se tire de ce qui est nécessaire par
nature, < ou nécessaire > relativement à ce que nous disons,
et à partir de ce qui est impossible par nature ou impossible
relativement à la thèse de nos adversaires. Est nécessaire
par nature, par exemple, le fait que les êtres vivants ont
besoin de nourriture, et autres faits du même ordre. Est
nécessaire en fonction de notre thèse le fait que les
personnes fouettées avouent tout ce que leur ordonnent
ceux qui les fouettent. De même, est impossible par nature
le fait qu’un petit enfant ait volé une si grosse masse
d’argent qu’il ne pouvait la porter et soit parti en
l’emportant. Sera impossible relativement à la thèse de
l’adversaire l’a:rmation de ce dernier selon laquelle nous
aurions signé un contrat à Athènes à une certaine date,
alors que nous sommes en mesure de démontrer aux
auditeurs qu’à ce moment-là nous séjournions dans une
autre cité19.

On voit que, dans ce traité, le temps, en l’espèce la force de la
nouveauté ou l’usure de ce qui a été déjà formulé, constituent un
paramètre utilisé consciemment et que la terminologie technique est
volontairement équivoque, a+n d’entrer dans l’argumentation à titre
de slogan – éventuellement mensonger. C’est faire dépendre l’e:cace
d’un mot de son emploi in situ. Dans ce contexte, la forme du discours-
modèle prend toute sa signi+cation et l’on peut même dire qu’en



termes pragmatiques elle se justi+e pleinement, d’autant que ce type
de pédagogie s’inscrivait sans doute à l’intérieur d’un dispositif plus
large. On ignore comment cela se passait dans l’école d’Antiphon,
parce qu’on ne sait même pas avec certitude si Antiphon a tenu une
école, mais chez Isocrate, les discours du maître, tels le Sur l’échange ou
le Panathénaïque, s’inscrivaient dans un programme de formation en
triptyque : enseignement technique (au contenu très énigmatique
pour nous), audition de modèles, exercices répétés de production de
textes.

1. b) Le traité descriptif du produit �ni (ordre des
parties du discours)

Des traités entiers sont structurés selon l’ordre des parties du discours
(Apsinès, Anonyme de Séguier) mais ce principe d’organisation peut
être celui d’une sous-partie d’un traité conçu sur d’autres bases : ainsi
la Rhétorique à Alexandre (chap. 29-37) et la Rhétorique d’Aristote (livre
III, chap. 13-19). Il se peut que le premier traité, celui de Corax,
composé au moment de l’invention de la rhétorique, en Sicile, dans le
2e quart du v e siècle av. J.-C. ait suivi un tel ordre. Nous y reviendrons.

Il s’agit là déjà d’une formule métadiscursive, par opposition au
discours-modèle, mais encore très simple, et qui sou%re de graves
défauts, d’abord et surtout la di:culté de la combiner à la théorie des
trois genres (délibératif, judiciaire, épidictique), sauf à faire un traité
en douze sous-parties exposé aux redites. À date tardive, chez Apsinès
ou l’Anonyme de Séguier, par exemple, le problème est résolu parce
qu’il n’existe plus, implicitement, qu’un genre de référence, le genre
judiciaire. Par ailleurs, il n’a pas échappé aux rhéteurs de l’Antiquité
que, sauf à risquer des incohérences, on ne compose pas le discours
dans l’ordre où il sera présenté. Mais le problème majeur est qu’un tel
plan expose au risque d’une automatisation stérilisante, en a%ectant
un lieu et un seul à une fonction qui demande plus de souplesse et
d’intelligence. On le voit bien au travers de la polémique qui s’instaure
entre la Rhétorique à Alexandre et la Rhétorique d’Aristote. Dans la
Rhétorique à Alexandre, il y a grosso modo (parce que cela varie selon les
genres) cinq parties du discours : exorde, narration, con+rmation,
anticipation (réfutation des objections de l’adversaire), épilogue. À
propos de l’exorde, il est dit que cette partie joue trois rôles : indiquer
de quoi traite le discours, attirer l’attention du public, susciter sa
bienveillance à l’égard de l’orateur et son hostilité à l’égard de son
adversaire. S’opposant radicalement à ce type de préceptes, Aristote,
au chap. 13 du L. III de la Rhétorique, commence par dire qu’un discours
n’a que deux parties, parce qu’un orateur n’a que deux choses à faire :
dire ce qu’il va démontrer, et le démontrer. Mais citons :



Un discours a deux parties. Il est nécessaire en e%et de dire
de quoi il est question, et de fournir la démonstration
requise. Aussi bien est-il inconcevable de ne pas démontrer
ou de démontrer sans avoir présenté le problème au
préalable, car une démonstration porte sur un objet, et une
présentation est orientée vers une démonstration. De ces
deux parties, l’une est l’exposition, l’autre la preuve. Cela
revient à distinguer d’un côté le problème, de l’autre la
démonstration. Mais on introduit de nos jours des
partitions ridicules…20

Ces divisions ridicules, évidemment, Aristote en parle longuement,
mais en changeant substantiellement de point de vue. Comme il
compose une technique visant à l’obtention raisonnée d’un résultat, il
rattache les préceptes à l’objectif poursuivi par le discours. À propos
de la captation de l’attention, il écrit par exemple :

Car il n’est pas toujours expédient de rendre l’auditeur
attentif, c’est pourquoi beaucoup d’orateurs cherchent au
contraire à le faire rire21.

et ajoute un peu plus loin :

En outre, la captation de l’attention des auditeurs est
requise, le cas échéant, dans toutes les parties du discours ;
car les auditeurs décrochent partout davantage qu’au
commencement. Aussi est-il ridicule de placer cette
captation au début, quand tous écoutent avec le plus
d’attention. C’est donc quand l’occasion s’y prête qu’il faut
dire : « prêtez-moi attention, car ce que je vais dire vous
intéresse tout autant que moi » etc.22

En d’autres termes, le précepte ne s’applique pas toujours, et en tout
cas pas toujours à cet endroit.

Si ce type de traité suivant les parties du discours (que nous
appellerons dorénavant la tétrade parce que le schéma le plus répandu
est à quatre parties : exorde, narration, con+rmation, épilogue) a tant
d’inconvénients, il y a deux questions importantes à résoudre : est-il
vrai que ce soit là le plan du premier traité de rhétorique grec ?
Pourquoi a-t-on continué à utiliser ce mode de présentation ?

Un article important de Thomas Cole 23 – qu’on résume trop souvent à
une thèse séduisante, mais anecdotique, selon laquelle Corax aurait
été le surnom de Tisias – a contribué à éclairer cette question débattue
des origines. La méthode adoptée est la suivante : Cole part des
comptes rendus byzantins des origines de la rhétorique (une douzaine
de textes échelonnés du iv e aux xiii-xiv e siècles apr. J.-C. , très souvent
des introductions à des traités ou à des commentaires plus anciens)24



et confronte ces comptes rendus aux sources antérieures. Il ressort de
cette confrontation une incompatibilité totale sur des points très
importants. Les rhéteurs byzantins ont tordu la réalité, du moins la
réalité qui nous est accessible par les témoins plus anciens, de deux
manières : en donnant à la rhétorique une origine politique et non pas
judiciaire. Il s’agit là manifestement d’une reconstruction visant à
redorer le blason de la discipline, selon le principe d’Aristote voulant
que le délibératif soit plus beau et plus « politique » que le judiciaire25.
Une autre distorsion marquante est que cette vulgate byzantine prête
aux inventeurs présumés, Corax et Tisias, un grand nombre
d’anecdotes ou d’inventions en réalité postérieures suivant le
principe, qu’Aristote lui-même a adopté à certains moments mais que
la philosophie stoïcienne a contribué à implanter ensuite, voulant que
les origines contiennent déjà le développement complet de la
discipline : par exemple, les rhéteurs byzantins prêtent à Corax et
Tisias la dé+nition de la rhétorique comme « ouvrière de persuasion »,
qui vient en fait du Gorgias de Platon. Dans une intention
d’avertissement moral, et pour prévenir les mauvais usages de leur
technique, ils font de Corax et de Tisias les personnages du fameux
procès conclu par la maxime « à mauvais corbeau, mauvais œuf »,
procès qui en réalité, en tout cas beaucoup plus probablement, a
opposé Protagoras à son élève Évathlos26.

Dans ces conditions, comme cette vulgate byzantine prête à Corax et à
Tisias l’invention de la tétrade, il fallait poursuivre l’enquête. Cole cite
d’abord des témoignages qui en attribuent l’invention à quelqu’un
d’autre, à savoir l’école isocratique. Fr. Solmsen (dans une notice
consacrée à Théodore de Byzance, rhéteur né vers le milieu du v

e siècle av. J.-C. )27 jetait déjà le doute, s’appuyant sur un passage de la
Rhétorique où Aristote dit d’un certain argument tiré de la
vraisemblance, l’ eikos : « Ce lieu et ce genre d’enthymème constituent
toute la technique antérieure à Théodore »28. Or ce Théodore de
Byzance est connu par ailleurs pour avoir travaillé sur les divisions du
discours29. On devine quel raisonnement on peut tirer du
rapprochement de ces deux témoignages. Si la rhétorique antérieure à
Théodore était consacrée exclusivement à l’argument par l’  eikos, on
voit mal que la proto-rhétorique ait pu être une syntagmatique, car a
priori seule une partie (la con+rmation) accueille les questions
d’argumentation, non pas la narration et encore moins l’exorde et
l’épilogue. Ce serait donc Théodore qui aurait dé+ni la première
syntagmatique. On peut faire ici une objection forte. Les témoignages
prêtent tous à Théodore une sorte de manie de la  subdivision. Cela
laisse entendre que les divisions simples avaient été préalablement
faites. Platon écrit dans le Phèdre :

Socrate – Il y a d’abord, je pense, le « préambule », qu’on
doit prononcer au début du discours. Voilà, n’est-ce pas, ce
que tu appelles les +nesses de l’art ? Phèdre – Oui. Socrate –



En second lieu, vient l’« exposition », puis les « témoignages
à l’appui », en troisième, les « indices », en quatrième lieu,
les « présomptions ». Il y a aussi, si je ne me trompe, au dire
du moins de cet excellent ciseleur de discours qui vient de
Byzance, la « preuve » et le « supplément de preuve ».
Phèdre – Tu veux me parler du magistral Théodore. Socrate
– Bien sûr ! Pour lui, en outre, il faut procéder à la
« réfutation » et au « supplément de réfutation » dans
l’accusation comme dans la défense30.

Que conclure ? il semble que le témoignage de Platon interdise
d’attribuer l’invention de la tétrade à Isocrate et son école31. Si elle est
antérieure à Théodore qui l’a « ra:née » et non pas inventée, il est
tout à fait plausible alors qu’elle remonte au premier traité sicilien.

Mais alors, comment était conçu ce premier traité s’il comportait à la
fois les parties du discours et l’examen d’un seul type d’argument, le
vraisemblable ? Autrement dit, quelle pouvait être le rôle du
vraisemblable dans d’autres parties que la con+rmation ? C’est une
question intéressante, parce qu’elle conduit une fois encore à sortir
des cadres conceptuels de la rhétorique aristotélicienne. Mais il faut
faire un détour par un des traités tardifs qui persistent à suivre le plan
des parties du discours. Glissons sur l’ Anonyme de Séguier, qui a un
caractère doxographique : les parties du discours sont traitées à l’aide
des principales doctrines que l’auteur a recueillies sur elle.
Phénomène rare en général et chez les rhéteurs en particulier,
l’auteur cite ses sources. C’est évidemment une perspective
exclusivement tardive. Le traité d’Apsinès est plus éclairant pour
notre propos puisque les fonctions de chaque partie du discours sont
très brièvement traitées et que l’essentiel est constitué d’études de cas.
Par exemple, pour l’exorde, il y a 34 formules di%érentes. Citons par
exemple :

Le premier procédé est celui que l’on tire de l’éloge des
auditeurs. Quand donc faut-il en user et pour quels
problèmes de même sorte ? Lorsque nous avons persuadé
les auditeurs de prendre une certaine option et que nous
allons leur en proposer une deuxième. Dans ces problèmes,
en e%et, il conviendra de louer les auditeurs pour la
décision qu’on leur a déjà fait prendre : « Il convient
d’abord de vous louer, messieurs de ce que vous avez tout à
l’heure été attentifs aux excellents avis que nous vous
donnions et avez ignoré ceux qui cherchaient à vous abuser
en donnant les avis contraires. Après cela prenons aussi la
décision d’y ajouter ce qui en est la suite naturelle32.

Il y a là 1) un type de procédé, l’éloge des auditeurs, topos bien connu
de l’exorde depuis au moins le iv e siècle av. J.-C.  ; 2) un type d’emploi



et 3) un moule de présentation. Il peut sembler surprenant de
prétendre – ce que nous faisons – que ce topos de l’exorde recourt à l’
eikos, le vraisemblable. En réalité, le ressort rhétorique de ce  topos est
un principe reconnu, celui de la constance dans l’action, principe qui
veut par exemple qu’on ne change pas de conseiller. On dirait de nos
jours « on ne change pas une équipe qui gagne ». Ce principe est admis
par tout le monde et à ce titre, il est vraisemblable, soit directement,
soit à titre de prémisse d’un raisonnement déductif. Il ne s’agit
évidemment pas ici du vraisemblable « objectif » d’Aristote, mais d’une
adhésion subjective à un cours des choses ressenti comme normal.
George Gœbel 33 a montré la continuité entre les premières traces de
théorie de la vraisemblance et ce que l’on trouve dans la Rhétorique à
Alexandre, où le rhéteur dé+nit le vraisemblable comme la coïncidence
entre ce que dit l’orateur et « ce dont les auditeurs ont des exemples
en tête »34. Avec cette dé+nition, on comprend que la proto-
rhétorique se soit fondée entièrement sur l’ eikos, le nombre
d’enthymèmes dérivés étant in+ni, le but de la technique étant
d’ailleurs d’étendre son exploitation le plus largement possible,
jusqu’au paralogisme. On comprend également qu’avec cette
définition l’ eikos trouve sa place dans toutes les parties du discours.

De surcroît, les témoignages anciens sur Corax et/ alias Tisias tendent
à con+rmer la présence dans le premier traité d’études de cas, sur le
« patron » suivi par Apsinès : « Si telle situation… on dira ceci ». Citons
par exemple Aristote, particulièrement crédible sur cette question
puisqu’il a réuni pour se documenter une collection des traités de
rhétorique antérieurs au sien :

C’est des applications de ce lieu que se compose la Tekhnê
de Corax : si un homme ne donne pas prise à l’accusation
dirigée contre lui, si, par exemple, un homme faible est
poursuivi pour sévices, sa défense sera qu’il n’est pas
vraisemblable qu’il soit coupable ; mais si l’inculpé donne
prise à l’accusation, si, par exemple, il est fort, sa défense
sera qu’il n’est pas vraisemblable qu’il soit coupable, parce
qu’il était vraisemblable qu’on le croie coupable. Il en est
pareillement des autres cas ; car nécessairement ou l’on
donne prise ou l’on ne donne pas prise à l’accusation ; or les
deux cas paraissent vraisemblables ; mais l’un est
réellement vraisemblable ; l’autre est vraisemblable non pas
absolument, mais dans la mesure que nous avons dite [ sc.
sous réserve de circonstances particulières]. Et rendre le
plus faible de deux arguments le plus fort consiste
précisément en cela35.

Aristote distingue ici très clairement le vraisemblable « statistique » et
le vraisemblable que nous appelons subjectif ( cf. « les deux cas
paraissent vraisemblables ») et donne une idée de la forme du traité :



« sa défense sera qu’il n’est pas vraisemblable, etc. », c’est-à-dire un
schème argumentatif et – peut-être – un modèle rédigé.

Cette forme d’étude de cas suivie éventuellement d’un moule rédigé
n’est donc pas incompatible avec une superstructure suivant les
parties du discours, mais il n’y a là-dessus aucune certitude possible.
On peut ajouter pour conclure sur ce point deux remarques
historiques : Aristote cite Corax comme un technicien authentique,
même s’il n’a inventé qu’une sorte d’enthymème, et il le distingue de
sophistes comme Gorgias. Cela dissuade de penser que le premier
traité avait la forme d’un discours-modèle. D’autre part, pour
expliquer la persistance de cette in�uence de Corax, on peut dire que
Cicéron déclare recourir encore à la Sunagôgê tekhnôn  d’Aristote, où se
trouvait probablement un compte rendu de son traité. On ne peut
donc révoquer en doute a priori l’in�uence du traité de Corax sur la
rhétorique tardive même si, il est vrai, certains indices font penser que
Cicéron ne disposait pas réellement du recueil d’Aristote et – en tout
cas – que ce recueil donnait peu d’indications sur le premier traité36.

1. c) Le traité-méthode
Le traité-méthode consiste à décrire dans leur ordre les étapes de
l’élaboration du discours. Ces étapes sont l’ heuresis, invention, ou
recherche des idées, puis la lexis, c’est-à-dire la diction, la mise en mots,
le style, puis la taxis, la mise en ordre, l’élaboration du plan. À l’époque
hellénistique, se sont ajoutées la mnêmê, la mnémotechnie, et l’
hypocrisis, dont Aristote soulignait déjà l’importance mais sans
l’étudier (III, 1), et qui s’est donné pour objet la « mise en corps », le
travail sur l’« incarnation » – en termes de théâtre – du discours. Ces
cinq tâches apparaissent au complet dans un autre grand traité, latin,
lui, mais dont les sources sont grecques, la Rhétorique à Herennius, qui
date du début du i er siècle avant J.-C.

Le premier problème que nous voudrions poser est celui de l’origine
de cette méthode. Est-elle d’origine isocratique ou aristotélicienne ?
On dit en général qu’elle est aristotélicienne, parce que c’est le plan de
la Rhétorique : les deux premiers livres traitent de l’ heuresis, le
troisième traite de la lexis dans les chap. 1-12, de la taxis dans les chap.
13-19. Les transitions sont on ne peut plus explicites. Voici par
exemple le début du troisième livre :

Il y a trois points à traiter concernant le discours, à savoir
(1) d’où les moyens de persuasion seront tirés, (2) le style et
(3) l’ordonnancement des parties du discours. On a parlé
déjà des moyens de persuasion, en indiquant quel est le
nombre de leurs sources, c’est-à-dire trois, quelles sont ces
sources, et pourquoi elles ne sont pas plus nombreuses (car



la persuasion résulte toujours ou bien des sentiments
qu’éprouvent les jurés eux-mêmes, ou bien de l’image qu’ils
se font de l’orateur, ou bien d’une démonstration). On a dit
aussi d’où il faut tirer les enthymèmes, car il existe d’un
côté des espèces d’enthymèmes, de l’autre des lieux. On
peut donc en venir maintenant au style. Car il ne su:t pas
d’avoir quelque chose à dire, il est nécessaire aussi de savoir
comment le dire – ce qui in�ue fortement sur l’image
qu’offrira le discours37.

Cet unitarisme est celui de Denys d’Halicarnasse, qui parle longuement
de la Rhétorique dans sa Première Lettre à Ammée  écrite à la +n du I er

siècle av. J. -C.  comme d’un ouvrage en trois livres, écrit en une fois38.
Le problème est que Diogène Laërce (5, 22 sq.) propose une liste des
œuvres d’Aristote correspondant probablement à un état du corpus
antérieur à l’édition d’Andronikos de Rhodes faite à Rome au i er siècle
et qu’utilisait probablement Denys. Or dans cette liste +gure un Art
rhétorique en 2 livres et, plusieurs titres plus loin, un Du Style lui aussi
en 2 livres. La conclusion qui a été tirée par un certain nombre
d’érudits est que la réunion de l’ensemble en trois livres cohérents
n’est pas aristotélicienne mais date de l’édition romaine du corpus. Un
argument supplémentaire est que les deux premiers livres, à
l’exception de la transition +nale, ne comportent aucune mention,
aucune anticipation de la recherche sur la lexis et la taxis, c’est-à-dire
du livre III. Le corollaire est que les formules de transition, à la +n du
livre II et au début de III ( cf. ci-dessus) ne sont pas d’Aristote.

Ce n’est pas une question que nous résoudrons ici. Proposons juste
quelques pistes. À titre personnel, sans avoir de solution à proposer
pour la liste de Diogène Laërce, nous trouvons assez gênante
l’hypothèse de transitions rédigées par un éditeur, parce que les
passages en question sont assez longs et qu’on n’y trouve aucune
bizarrerie stylistique ou linguistique par rapport à la langue habituelle
d’Aristote. Cela dit, cet argument n’est pas imparable. L’idée même
d’un style aristotélicien dans les ouvrages ésotériques, c’est-à-dire les
ouvrages destinés à l’usage interne de l’école, est une idée critiquable.
La Rhétorique en particulier se présente comme un work in progress. Il ne
fait pas l’ombre d’un doute que le chap. 1 – qui réduit toute la
rhétorique à l’enthymème – ne correspond pas au même projet que le
chapitre 2 – qui reconnaît la légitimité de l’argumentation par l’ ethos
et le pathos. De plus, quand on traduit et qu’on cherche à comprendre
dans le détail la continuité logique du propos, on est souvent frappé
par l’inégalité de l’intérêt et de la cohérence du texte, comme si l’on se
trouvait face à des notes un peu désordonnées, parfois formulées
hâtivement, reprises après coup, et non devant un texte vraiment
prémédité et mis en forme pour l’édition39. Il manque donc un critère
stylistique ou formel sûr pour décider de l’authenticité des passages
de transition.



Un meilleur argument en faveur de la thèse unitaire touche au fond
du propos d’Aristote. Dans le chapitre premier du livre I, « puriste,
intellectualiste », selon J. Brunschwig, seule compte la démonstration
du fait à l’aide des moyens empruntés à la dialectique, c’est-à-dire la
déduction et l’induction. Aristote va jusqu’à recommander d’imiter
certains tribunaux qui interdisent absolument de faire intervenir
autre chose que les éléments relatifs à l’a%aire, à l’exclusion des
paramètres psychologiques ou émotionnels qui pourraient in�uencer
le juge. Or dès le chapitre 2, ces paramètres sont acceptés et font
ensuite l’objet d’une théorisation, pleine et entière, même si c’est une
concession à la médiocrité du public. Il nous semble que la concession
au style n’est que le prolongement de cette première concession. On
peut voir la continuité entre les deux dans un passage du livre III
comme celui-ci :

L’expression adéquate contribue à persuader du fait. Par
une fausse déduction, en e%et, l’âme en conclut, l’orateur
étant supposé véridique, que les choses sont comme il dit.
On croit par conséquent, même si ce n’est pas le cas, que les
faits sont tels que les présente l’orateur, et l’auditeur se
laisse gagner par l’a%ect mis en œuvre en chaque cas par
l’orateur, même si ce dernier parle pour ne rien dire. C’est
la raison pour laquelle beaucoup d’orateurs étourdissent
leurs auditeurs en brouillant leur jugement40.

L’expression est ici dans la sphère de l’  ethos, on pourrait même dire
que c’est un des principaux moyens de le manifester.

Cela dit, si nous sommes enclin à croire à la cohérence proprement
aristotélicienne de la Rhétorique, nous ne sommes pas sûr qu’avec la
trilogie heuresis, lexis, taxis, Aristote songe vraiment aux étapes de
l’élaboration d’un discours, ou du moins que ce soit cela qui prime
dans son esprit. Quand on lit attentivement les formules de transition,
on en déduit qu’Aristote examine la technique rhétorique plutôt
comme un objet à étudier sous tous ses aspects que comme une série
de conseils pratiques suivant l’ordre des opérations. Citons juste la +n
du livre II :

Trois points doivent être traités en matière de discours. En
ce qui concerne les exemples, les sentences, les
enthymèmes, en somme tout ce qui concerne la pensée, les
sources auxquelles nous nous approvisionnerons en
arguments et la manière de les réfuter, voilà qui su:t. Il
nous reste donc à étudier le style et le plan41.

La perspective pratique existe, c’est vrai, mais la logique spéculative,
ha dei pragmateuthênai peri ton logon , littéralement « ce qui doit faire
l’objet d’un traitement concernant le discours », paraît être ce qui
impose sa priorité, en l’occurrence celle du quoi sur le comment – pour



emprunter à deux catégories aristotéliciennes –, ou du fond sur la
forme, et donc l’ordre des parties. Un indice en faveur de cette lecture
est la place occupée par le style, qu’on pourrait très bien imaginer,
comme dans la rhétorique latine, après le plan. Un autre argument est
le témoignage de Quintilien qui, étudiant l’histoire de ces catégories
au début du livre III de l’Institution oratoire, écrit : « Il y a même eu des
auteurs, assez nombreux, pour penser que ce ne sont pas là des parties
de la rhétorique mais des œuvres de l’orateur »42, comme si cette
lecture « méthodique » de la succession des tâches n’était pas
originelle. De plus, Quintilien citant souvent Aristote comme une
autorité majeure, l’anonymat dans laquelle il laisse cette théorie peut
conduire à penser que ce n’était pas celle d’Aristote. Si l’on ajoute qu’il
y a des raisons prégnantes pour exclure l’intervention isocratique  dans la
séparation invention/expression (nous y reviendrons), on en déduit
que la théorie des tâches de l’orateur n’appartient pas au iv e siècle, et
nous dirons en conclusion que le traité-méthode suivant cet ordre est
plutôt, assez probablement, une adaptation par les rhéteurs du plan
qu’utilisait Aristote pour décrire méthodiquement tous les aspects de
la production du discours. Ces rhéteurs ont, semble-t-il, changé en
séquence d’opérations ce qui était au départ l’ordre logique d’une
description. Adaptation un peu servile, ce qui a eu des conséquences
importantes. On peut penser en particulier que si la stylistique est
restée longtemps une stylistique de phrase (ou plutôt de période)43

c’est en raison de la place occupée par la lexis avant la taxis dans le
schéma hérité d’Aristote.

1. d) Le traité « total »
Sur le traité de rhétorique devenu traité d’éducation, nous ne dirons
que quelques mots de Quintilien – cet auteur ne manquant pas
d’exégètes44 – mais nous nous attarderons un peu davantage sur la
doctrine d’origine isocratique qui constitue la base de ce type
d’œuvre.

Le traité de Quintilien (30-post 95) est l’œuvre d’un homme qui achève
une brillante carrière d’avocat et de professeur de rhétorique, dans sa
province d’Espagne d’abord, puis à Rome où il a plaidé des causes
célèbres, qui lui vaudront d’être nommé par Vespasien titulaire de la
première chaire publique de rhétorique. L’œuvre en douze livres a
pour noyau la somme des connaissances techniques indispensables à
un avocat, connaissances présentées sur le canevas des cinq tâches de
l’orateur. Mais l’ouvrage est encadré par deux chapitres dont la portée
est tout à fait di%érente. Au livre premier est traitée l’éducation
primaire et secondaire des enfants, avant leur entrée dans la classe du
rhéteur. Le livre XII renferme des considérations sur les qualités que
doit posséder l’orateur, qualités conformes à l’idéal cicéronien :



moralité et connaissances étendues. S’il faut parler d’idéal cicéronien,
c’est que sur le fond Quintilien est un épigone de Cicéron.

Cet idéal n’est qu’indirectement isocratique. Cicéron,
philosophiquement, est un éclectique : il opte pour un académisme
teinté de scepticisme – qui consiste à n’accepter les doctrines que
proportionnellement à la manière dont elles s’imposent à la raison –
avec une morale très proche du stoïcisme, mais laissant une part au
libre arbitre, et une philosophie politique privilégiant le respect des
usages et des traditions. On voit aisément que ces conceptions lui
permettent d’intégrer sans problème la tradition grecque de l’ eikos si
indispensable à la rhétorique, et la vue traditionnelle de l’éloquence
comme ciment social et politique. C’est dans cette mesure – et dans
cette mesure seulement – que l’on peut intégrer Cicéron à la tradition
isocratique.

Mais revenons, justement, sur Isocrate le mal-aimé, dont le rôle en
rhétorique fut immense car il eut l’ambition de faire pièces à Platon,
en réconciliant l’orateur et le spécialiste et en tâchant d’annuler le
reproche fait à la rhétorique de n’être pas un savoir, parce qu’elle n’a
pas d’objet. Sur le fond, Isocrate appartient encore à ce que B. Cassin a
appelé la « logologie », mais il se signale par un principe voulant que
l’aptitude à bien parler conduise à l’aptitude à bien penser qui mène
elle-même à la vertu45, et cela dans une dynamique autant individuelle
que collective, d’où les fameuses thèses panhelléniques qui reposent,
en dernière analyse, non pas sur une quelconque supériorité
biologique de la race grecque mais sur la prééminence de la cité la plus
civilisée sur les cités barbares et qui se justi+ent par le rôle civilisateur
d’Athènes. En d’autres termes, Athènes avec le logos mérite la
suprématie, Athènes sans le logos n’est plus Athènes.

Bien antérieurement aux deux livres qui encadrent le traité de
Quintilien, on trouve un essai d’intégration de la technique rhétorique
à la « philosophie » isocratique dans le chapitre 38 et dernier de la
Rhétorique à Alexandre. C’est un texte à la fois très peu connu et très
étonnant. L’auteur va jusqu’au bout de cette logique en prenant les
préceptes rhétoriques comme guides pour l’acquisition de la vertu qui
permettra elle-même, accessoirement, d’acquérir un ethos permettant
de mieux persuader. Citons seulement cet échantillon :

Il faut, aussi bien à l’oral qu’à l’écrit, nous e%orcer le plus
possible de conformer nos discours aux préceptes énoncés
ci-dessus, et nous habituer à les appliquer tous à
l’improviste. Et alors, pour parler avec art dans les débats
privés, dans les débats publics, ou dans les conversations
avec autrui, nous en tirerons d’innombrables ressources et
des plus ingénieuses. Notre soin doit s’étendre non
seulement à nos discours mais aussi à notre propre vie, que
nous devons régler d’après les principes énoncés, car une



bonne préparation dans la vie personnelle concourt à la fois
à l’e:cacité persuasive et à l’obtention d’une bonne
réputation. Il faut donc d’abord diviser tes actes selon la
division globale de la doctrine – que faut-il entreprendre en
premier, en deuxième, en troisième ou en quatrième lieu – ;
ensuite, tu dois procéder à ta préparation personnelle à
l’instar de ce que nous avons étudié à propos des auditeurs
dans le cadre de l’exorde : tout ce qui te regarde inspirera la
bienveillance si tu restes ferme dans tes engagements, si tu
conserves les mêmes amis tout au long de ta vie et si, dans
tout le reste de ta conduite, tu o%res le spectacle d’un
homme qui, loin d’être inconstant, reste toujours +dèle aux
mêmes usages. On te prêtera attention, si tu entreprends
des actions grandes, belles et utiles au grand nombre46.

De la même façon, des préceptes moraux peuvent être tirés de la
narration :

à l’image de la narration qui doit être rapide, claire et
crédible, il faut donner à tes actions des qualités de même
nature : tu les achèveras rapidement si tu ne cherches pas à
tout faire en même temps, etc.47

Aristote au contraire, pour les raisons que nous avons vues, sépare
complètement la technique rhétorique de la morale. Bornons-nous à
citer cette phrase :

Il y a persuasion par le caractère quand le discours est ainsi
fait qu’il rend celui qui parle digne de foi. Car nous faisons
con+ance plus volontiers et plus promptement aux gens
honnêtes, sur tous les sujets en général, et même
totalement sur les sujets qui n’autorisent pas un savoir
exact et laissent quelque place au doute ; il faut que cela
aussi soit obtenu par l’entremise du discours et non au
moyen d’une opinion préconçue sur le caractère de celui
qui parle48.

En conclusion sur ce point, nous dirons qu’un des développements les
plus curieux de la « philosophie » isocratique est l’apparition d’une
« technique de la vertu », ou en tout cas d’une méthode de travail sur
soi-même entièrement dérivée de la technique rhétorique. Tel est le
lointain arrière-plan qui éclaire l’existence de traités formant à la fois
des sommes rhétoriques et des programmes complets d’éducation.
Passons maintenant aux traités spécialisés.

2. a) L’algorithme



La forme d’algorithme est surtout celle des traités des  staseis, ou
« états de la cause », qui dérivent d’un traité perdu d’Hermagoras de
Temnos (ii e siècle av. J. C. ) et dont le meilleur représentant conservé

est le Peri staseôn d’Hermogène 49. On peut hésiter à ranger ce mode de
présentation parmi les traités spécialisés plutôt que dans les traités
généralistes, parce qu’Hermagoras 50 avait certainement l’ambition de
couvrir tout le champ rhétorique, et notamment les trois genres
oratoires. Mais Hermogène (Hermogène le Rhéteur), en reste à
l’ossature de l’argumentation (qu’il faisait suivre d’un traité De
l’Invention 51 où les arguments étaient traités plus en détail), et il
privilégie en fait, comme on va le voir, le genre judiciaire.

L’espace manque ici pour une présentation complète de ce type de
traité qui est certainement le plus systématique et le plus élaboré et
qui, paradoxalement, est le moins connu52 sans doute à cause du
vocabulaire technique, assez décourageant, et parce que cette théorie
s’est surtout développée dans les écoles, comme préparation à la
déclamation, c’est-à-dire à un exercice de l’éloquence comme
spectacle, dégagé de toute fonction politique ou judiciaire évidente et
donc longtemps méprisé par les historiens de la culture grecque.
Bornons-nous à en présenter le début de manière simpli+ée a+n d’en
faire ressortir le principe de fonctionnement par « arbre de choix »,
tel qu’il apparaît dans le traité d’Hermogène.

Le point de départ est le fait (  pragma), fait passé dans les situations
judiciaires, fait futur dans le domaine délibératif, puisqu’on délibère
a+n de prendre la décision d’agir après le vote dans tel ou tel sens. La
théorie ne concerne pas le genre épidictique. La première dichotomie
distingue entre le fait patent ( phaneron) ou non-patent ( aphanes).
Dans le cas d’un fait non patent, on est dans l’état de cause dit
conjectural ( stokhastikê stasis ou stokhasmos). Par exemple, si un
homme est surpris en train d’enterrer un cadavre la nuit dans un lieu
désert, on se pose la question : « a-t-il tué ? » À ce stade, la théorie
propose toute une série d’arguments pro et contra  fondés notamment
sur la vraisemblance. Si le cas est patent, ou a été rendu patent par la
conjecture – car l’arbre se prête à toutes sortes de parcours, que ce soit
des raccourcis ou des retours aux embranchements quand
l’alternative a trouvé une réponse –, la question peut à nouveau se
subdiviser : le fait est-il complet ( teleion) ou non-complet ( ateles) ? Il
faut entendre ici complet ou non complet au sens de « qui coïncide ou
ne coïncide pas clairement avec une fraude ». Est non-complet par
exemple l’acte du voleur qui s’empare des e%ets personnels d’un
individu dans le vestiaire d’un temple. L’état de cause qui s’applique
est celui de la dé+nition ( horos), car s’il est clair que l’homme est un
voleur, il est moins clair qu’il est un pilleur de temple. La distinction
avait son importance dans l’Antiquité où le sacrilège était beaucoup
plus durement réprimé que le vol. Il faut recourir ici aux termes précis



dé+nissant le pillage des temples. La théorie distinguait, à ce niveau
aussi, toute une série d’arguments et de contre-arguments opposant
par exemple la lettre et l’esprit de la dé+nition, le geste et l’intention,
etc. Si le fait est à la fois patent, c’est-à-dire avéré, et complet, c’est-à-
dire clairement identi+é (vol, sacrilège, etc.), il faut alors passer au
travail de quali+cation ( poiotês), c’est-à-dire à l’appréciation du fait.
Cette quali+cation peut se faire à son tour de deux manières : soit au
regard de critères universels ou considérés comme tels, comme le
juste ou l’opportun. À ce niveau, c’est la raison seule qui opère, d’où le
nom d’état de cause rationnel ( logikê stasis), par opposition à l’état de
cause légal ( nomikê stasis), qui cherche à quali+er le fait en relation
avec un texte de loi. Pour l’état de cause rationnel, deux cas se
présentent : soit il s’agit d’un fait futur, soit d’un fait passé. La
quali+cation rationnelle du fait futur s’appelle état de cause
pragmatique ( pragmatikê stasis ) et répondra à la question : doit-on
commettre l’acte ? Dès cette question posée, on se trouve au stade de
l’argumentation proprement dite. La théorie propose dans ce cas toute
une gamme de prédicats de l’action qui remontent à la rhétorique la
plus ancienne, puisqu’on les trouve déjà dans la Rhétorique à Alexandre :
qu’est-ce qui nous pousse à agir ? C’est la justice, la loi, l’intérêt, la
possibilité, le plaisir, etc. Ces têtes de chapitre sont appelées, à date
récente, telika kephalaia, c’est-à-dire têtes de chapitre « ultimes », ou
« points du souverain bien » (M. Patillon), soit ce à quoi l’on peut
réduire, en dernière analyse, toutes les motivations d’une décision. Il
su:t de disposer d’une dé+nition des prédicats, par exemple de savoir
ce qu’est le juste, le facile etc. pour pouvoir argumenter en faveur d’un
projet de décret. Mais s’il s’agit d’un fait déjà accompli que l’on
cherche à quali+er, c’est la quali+cation judiciaire ( dikaiologikê stasis).
À ce niveau, les choses se complexi+ent. De deux choses l’une : soit le
défendeur nie, non pas le fait, puisqu’il est patent et complet, mais sa
malice. Hermogène cite ici le cas d’un paysan qui a déshérité son +ls
parce qu’il étudiait la philosophie. Le +ls nie alors qu’étudier la
philosophie soit une mauvaise action, et nous sommes à nouveau sur le
terrain de l’argumentation, appelée dans ce cas antilepse ( antilêpsis).
Deuxième possibilité : le défendeur admet le fait et sa malice, mais y
oppose des raisons susceptibles de lui attirer le pardon (opposition,
antithesis). Ces raisons peuvent à leur tour être de deux ordres : soit la
malice du fait est assumée mais a trouvé compensation ( antistasis)
dans un bien plus grand que le mal commis (un o:cier a désobéi à son
chef, mais cette désobéissance a permis la victoire), soit la
responsabilité de la mauvaise action peut être rejetée sur un autre
responsable. Le responsable peut être la victime. On parle alors de
contre-accusation ( antegklêma) : par exemple, un héros couronné d’un
prix de bravoure a tué son +ls parce que ce dernier se prostituait. Le
défendeur dans ce cas opposera que son +ls méritait un tel châtiment.
Mais la faute peut être reportée également sur autre chose : ce peut
être un agent coupable, autre que la victime, et c’est le report
d’accusation ( metastasis) (un ambassadeur n’est pas parti dans les



délais légaux, l’admet mais en rejette la responsabilité sur le
fonctionnaire qui n’a pas débloqué de fonds pour ses frais de
déplacement) ; ce peut être aussi une chose, cause accidentelle, qui ne
peut être coupable, comme la tempête qui a empêché les généraux
athéniens de repêcher les corps des combattants après la victoire
navale des Arginuses. On parle alors d’excuse ( suggnômê). Et ainsi de
suite.

Voilà, incomplètement, très résumé et simpli+é, à quoi ressemble le
système des staseis. Il s’agit d’une adaptation remarquable de la
technique aristotélicienne de division/dé+nition/exhaustion à une
méthode réellement pratique, capable, par une grille d’analyse des
situations et une formalisation des solutions possibles, de couvrir
absolument tous les cas d’argumentation. Cet aspect « cybernétique »
n’est pas le plus curieux. On a pu entrevoir grâce aux quelques
exemples donnés que le ra:nement de la formalisation pousse à
imaginer des situations complètement abracadabrantes qui ne sont
pas sans évoquer le roman, genre dont les staseis constituent très
certainement une des matrices. Voici par exemple un sujet de
controverse (déclamation sur un thème judiciaire) qui donne une idée
de l’imagination des rhéteurs et du niveau de virtuosité auquel
donnait accès une pratique régulière des staseis :

Un jeune homme a tué ses deux frères, l’un parce qu’il était
tyran ; l’autre, sur la demande de son père, parce qu’il avait
été pris en �agrant délit d’adultère. Pris par les pirates, il
écrit à son père pour être racheté. Le père écrit aux pirates
que, s’ils coupent les deux mains à leur prisonnier, il leur
donnera double rançon. Les pirates relâchent le jeune
homme. Il refuse de nourrir son père tombé dans la misère
53.

Le sujet consistait à rédiger le discours de défense du +ls attaqué par
son père.

2. b) La typologie
Le principe de la typologie est appliqué couramment dans deux
domaines : celui de l’argumentation et celui de la stylistique, et il est
accompagné à chaque fois du présupposé de la présence immanente
d’un nombre +ni de schèmes argumentatifs, ou d’un nombre +ni
d’espèces, de formes ou de types de style, qu’il su:t de découvrir.
Nous voudrions sur ce point décrire très rapidement le système
stylistique de Démétrios (Ps. -Démétrios de Phalère), parce qu’il
permet de voir d’une manière particulièrement nette la plasticité avec
laquelle la tradition technique d’origine aristotélicienne s’est adaptée
à un autre contexte culturel. Aristote, on le sait, récusait toute



caractérisation et toute subdivision éthiques du style, qui, soumis
d’abord à la transmission d’un contenu, devait être clair avant tout et,
pour le reste, se situer dans un juste milieu convenable entre l’excès de

dignité et l’excès de trivialité54. À la neutralité axiologique de la
rhétorique correspond une neutralité esthétique. Mais, comme dans le
domaine de l’invention, ce refus était de l’ordre de la dénégation et la
porte restait largement ouverte à une stylistique beaucoup moins
« puritaine », dont Aristote donnait lui-même l’exemple, notamment
dans les chapitres 10 et 11 du livre III consacrés aux «  asteia », ou
ra:nements d’expression. Aristote y citait, pour illustrer les procédés
stylistiques décrits, un grand nombre de fragments d’auteurs variés55.
Après lui, la période hellénistique est la grande époque de la critique
littéraire, conçue comme moyen d’authenti+cation des œuvres
réunies dans les bibliothèques, comme principe de classement de ces
œuvres et comme critère de constitution des canons. Car la pédagogie
du style à cette époque procède par l’imitation d’auteurs institués en
modèles. On n’a pas idée aujourd’hui de la virtuosité atteinte par ce
moyen et qui égale largement les prouesses des spécialistes des staseis.
Aelius Théon, dont nous reparlerons plus tard, décrit par exemple un
exercice d’école, la paraphrase, dont le niveau de di:culté maximum
consiste – par exemple – à lire des yeux un discours de Démosthène et
à le restituer oralement dans le style de Lysias 56.

Démétrios, pour sa part, présente un système intermédiaire entre la
stylistique aristotélicienne et les nouveaux principes de l’époque
hellénistique. Selon lui, on peut dériver de l’observation quatre
caractères stylistiques purs : le grand, l’élégant, le simple et le
véhément. Adaptation de l’éthique aristotélicienne, ces caractères sont
bordés de précipices. Si l’on abuse des procédés de la grandeur, on
tombe dans la froideur, si l’on abuse des procédés de l’élégance, on
tombe dans l’a%ectation, la simplicité (en grec : la maigreur) est
menacée de sécheresse et quand on est véhément on risque de
déplaire. D’autre part, les caractères stylistiques ne sont pas, comme
ils le sont chez d’autres rhéteurs, identi+és à un auteur. Ils sont dé+nis
par un ensemble de procédés convergents à caractère technique. La
rupture avec Aristote n’est pas totale. En revanche, le fait que les
caractères stylistiques soient dérivés de l’observation a pour
conséquence que leur est inclus le fond, la matière. Car Démétrios, qui
est un esprit +n, croit impossible de dissocier le fond de la forme. Il
cite même comme contre-exemple Théopompe qui, traitant des sujets
« véhéments », c’est-à-dire frappants, impressionnants, passe pour un
auteur deinos alors que son style est en fait un style efféminé, à effets57.
En d’autres termes, le sujet traité fait partie du type stylistique. On
entrevoit le problème qui se pose quand on utilise ces caractères
stylistiques pour la production de textes : on doit disposer de la liberté
du choix des sujets. Et Démétrios de codi+er trois étapes dans



l’élaboration stylistique : le choix du sujet, le choix des mots et
l’agencement des mots. Si Démétrios pense cela possible, c’est qu’il se
situe dans le cadre culturel de la déclamation, c’est-à-dire du discours
+ctif, ou qu’il théorise le discours d’école, en tout cas une éloquence
décalée par rapport à des contraintes réelles, politiques ou judiciaires.
C’est un exemple, parmi beaucoup d’autres, d’adaptations +nes de
principes d’origine aristotélicienne à une époque, à une culture et à
des conditions politiques différentes.

2. c) Le répertoire
Là encore, nous ne prendrons qu’un exemple, celui des progymnasmata,
ou exercices préparatoires de rhétorique, autre domaine de la culture
et de l’éducation antiques sous-estimé par la critique contemporaine,
et nous nous contenterons de dire que ces exercices – pratiqués entre
l’âge de 14 et 17 ans, environ, depuis sans doute le ii e siècle avant J.-C.,
jusqu’au v e siècle après (époque du dernier traité, celui de Nicolaos de
Myra) sinon plus tard encore – s’adaptent aux  requisit aristotéliciens
de dé+nition, d’exhaustion, de division, etc. mais en suivant une
progression qui s’inscrit plutôt dans l’esprit de la « philosophie »
d’Isocrate. De quoi s’agit-il ? On entend par progymnasmata une série
d’une dizaine de types de textes qui servent de supports à divers
exercices. Ces textes-types sont rangés dans un ordre à peu près +xe
car ils sont de di:culté croissante et constituent ce qu’on appellerait
aujourd’hui un cycle de formation. Dans la tradition dite
aphthonienne, du nom d’Aphthonios, l’auteur d’un traité du iv e siècle
apr. J.-C. qui servit de canon jusqu’à la Renaissance 58, il y en a
quatorze, qui sont les suivants : 1) la fable ; 2) la narration ; 3) la chrie ;
4) la maxime (la chrie et la maxime sont deux exercices très voisins qui
consistent à mettre en scène et à commenter une anecdote ou une
maxime moralement utiles – khreia signi+e utilité) ; 5) la contestation,
c’est-à-dire la critique d’un fait ou d’une série de faits présentés par un
auteur, fait dont on examine tour à tour la vraisemblance, la moralité,
la cohérence, l’utilité, etc. On demandera à l’élève, par exemple, de
démontrer l’invraisemblance d’un mythe ; 6) la con+rmation, soit
l’inverse du précédent : c’est la vraisemblance du mythe que l’élève
devra montrer ; 7) le lieu commun, c’est-à-dire l’ampli+cation d’un fait
réel mais général – ce qui veut dire détaché des circonstances
particulières – fait reconnu unanimement comme positif ou négatif,
par exemple l’obtention d’un prix de bravoure, le pillage d’un temple,
l’adultère, la trahison d’un chef, etc. ; 8) l’éloge ; 9) le blâme ; 10) la
comparaison, ou parallèle, qui reprend la méthode de l’éloge et du
blâme mais en la faisant porter sur deux objets contrastés : la
comparaison de l’été et de l’hiver, par exemple, combinera l’éloge de
l’été au blâme de l’hiver ; 11) l’éthopée, qui consiste à faire parler un
personnage (ou une entité non raisonnable, et c’est alors une



prosopopée) dans une circonstance exceptionnelle, a+n de lui faire
exprimer un ethos caractéristique ou des sentiments forts. Le sujet
pouvait être : paroles d’un général après la victoire de son armée , ou :
paroles d’Andromaque à l’annonce de la mort d’  Hector ; 12) la description,
dont l’ambition est de mettre ce qu’elle décrit sous les yeux du
lecteur ; 13) la thèse, c’est-à-dire un vrai discours complet, pourvu de
toutes les étapes canoniques et centré sur une argumentation in
utramque artem . La seule di%érence entre la thèse et une vraie cause
était, là encore, l’absence de circonstances particulières. Le sujet
pouvait aussi bien être d’ordre théorique : Le ciel est-il sphérique ? Les
dieux existent-ils ? que politique : Faut-il forti5er les cités ?  ou éthique :
Faut-il se marier ?  ; 14) la proposition de loi, ou plutôt la discussion sur
un texte de loi, dont on recommande ou déconseille l’adoption ou le
maintien.

On peut, croyons-nous, distinguer dans cette série trois types de
compétences complémentaires dont le perfectionnement est assuré
par des exercices de plus en plus di:ciles et complexes : le dire, c’est-
à-dire la capacité d’employer une langue correcte, capacité
développée par des exercices de �exion à partir de la fable, par
exemple ; l’ expression, c’est-à-dire la capacité d’introduire dans un
message une axiologie et des a%ects (par exemple en s’exerçant à
l’éloge et au blâme ou à l’éthopée), et en+n l’ argumentation pro et
contra, dont la forme aboutie est la thèse. Autrement dit, on décèle
dans cette progression l’intégration suivie de ce qu’on appellerait
aujourd’hui une formation linguistique, une formation littéraire, et
une formation à l’argumentation, elle-même bivalente, rhétorique et
philosophique. Une autre série dite d’exercices d’accompagnement
assurait un complément de formation axé davantage sur la réception
et la manipulation des textes de la Tradition (audition, lecture,
paraphrase, etc.), tant, dans cette pédagogie, les deux versants – passif
et actif – du rapport aux textes étaient indissociables. On peut ajouter
que se trouvaient également transmises la connaissance et la maîtrise
de toutes les formes (genres, comme la fable ; sous-genres, comme la
narration, la description, l’exorde, etc.) intermédiaires entre la phrase
et l’œuvre dans sa totalité. Cette exhaustivité con+rme la profonde
parenté entre cette tradition des progymnasmata et celle du traité
« total ». Quintilien 59, d’ailleurs, consacre de longs développements à
ce dispositif.

2. d) La taxinomie
L’une des caricatures les plus courantes que l’on fait de la rhétorique
ancienne consiste à la réduire à des inventaires, à des listes
interminables de notions baptisées de termes barbares. Cette
caricature est historiquement liée à l’occultation de la plus grande
partie du champ rhétorique au pro+t de la stylistique et, plus



étroitement encore, de la stylistique des +gures. En 1970, le groupe µ
de Liège a pu écrire un traité consacré à un classement structural des
+gures de rhétorique sous le titre de… Rhétorique générale. À ce compte
– si la rhétorique antique est entièrement restreinte aux +gures –,
comme l’essentiel de l’enseignement concernant les +gures prend la
forme de listes, c’est la rhétorique ancienne toute entière qui serait
réductible à un inventaire de bizarreries, faute d’avoir disposé des
connaissances linguistiques et des principes structuralistes qui ont
rendu possible le travail des savants belges.

Mais aujourd’hui la restauration de l’empire rhétorique dans son
intégralité est une cause gagnée – notamment grâce à l’œuvre de
Chaïm Perelman. Ce que nous voudrions plutôt faire ici, c’est assumer
le caractère taxinomique de certains traités, mais en le soumettant à
l’examen.

Pour nous qui sommes habitués à l’ordre alphabétique, les listes sont
le degré zéro de l’organisation et la juxtaposition d’ items quelque
chose de non signi+ant. Mais dans l’Antiquité, l’ordre alphabétique
n’existe pas. Il apparaît pour la première fois, semble-t-il, dans une
encyclopédie byzantine du X e siècle, la Souda. Par voie de
conséquence, l’ordre des +gures dans les listes ne doit pas a priori être
considéré comme indi%érent. Si l’on juxtapose les doubles listes
(+gures de pensée et +gures de mots) qui composent les deux
principaux traités des +gures inspirés du grand théoricien Caecilius de
Calè-Actè, à savoir le De 5guris d’Alexandros 60 et le De 5guris
demosthenicis de Tibérios 61, on constate la récurrence de certaines
séquences mais ces séquences sont assez brèves et n’interviennent pas
au même endroit. Chez Tibérios, les +gures communes avec Alexandre
représentent seulement 50 % des +gures de pensée. Pour les +gures de
mots, la coïncidence est des deux tiers.

Une autre observation concerne la forme des notices consacrées aux
+gures. On y découvre d’abord une évolutivité (c’est ainsi que les
exemples païens deviennent chrétiens dans l’Antiquité tardive) et des
niveaux d’élaboration très variés, depuis parfois des +ches « pense-
bête » jusqu’à des +ches assez élaborées, sur un patron aristotélicien
d’origine : nom, définition, division, exemples, conseils d’emploi.

De plus, à l’opposé des typologies qui se veulent exhaustives, les
taxinomies constituent un choix. Certaines sont spécialisées d’un
point de vue didactique, c’est-à-dire qu’elles correspondent à une
catégorie particulière de +gures, il existe par exemple des traités des
tropes, c’est-à-dire des « transferts » de mots comme la métaphore, la
métonymie, etc. qu’on emploie en poésie. Il existe aussi des traités des
+gures de style ou des +gures de pensée, ou réunissant les deux. Or ces
traités opèrent souvent un tri draconien en luttant contre l’in�ation
qui menace, au lieu d’aller dans son sens. Il existe par exemple
plusieurs traités qui réduisent les +gures à un diptyque de deux



groupes de vingt alors qu’on en répertoriait bien davantage. C’est le
cas du traité de Tibérios.

Qui dit choix dit critère, et c’est encore un point qui mérite ré�exion.
En même temps, on doit s’interroger sur le choix des exemples qui,
contrairement à ce qui est souvent dit, n’est pas toujours le même d’un
traité à l’autre. Ainsi, le traité de Tibérios est dévolu aux +gures
employées par Démosthène. Cela a des conséquences très importantes
sur la conception même de la +gure. Étudiées chez un même auteur, les
+gures ne sont plus des énoncés exceptionnels destinés à mettre en
relief la compétence ou la virtuosité de l’orateur, mais des moyens
expressifs ou argumentatifs au service d’une intention particulière.
Les unes distinguent l’orateur, les autres distinguent le moment du
discours où elles sont employées. Michel Patillon écrit cette phrase,
particulièrement éclairante : « Il s’agit en principe d’un écart entre
deux formes d’expression données et non pas de l’écart entre une
forme d’expression donnée et une forme théoriquement normale »62.
Le tropisme de Tibérios pour cette conception de la +gure est
con+rmé par le choix de celles qui ne sont pas communes avec
Alexandre. Plusieurs d’entre elles sont tirées de la théorie des ideai
stylistiques bien connue par le traité Peri ideôn d’Hermogène et qui a
comme caractéristique de codi+er les +gures non comme des énoncés
remarquables, mais justement comme des moyens d’expression
participant d’une typologie stylistique axée sur la production, et non
la critique des textes. Et l’on découvre ainsi chez Tibérios des procédés
qui n’ont rien à voir avec des procédés de mise en valeur, par exemple
la supposition d’un personnage ( prosôpou hupobolê), qui consiste à faire
dire à quelqu’un d’autre quelque chose qui tend à l’inacceptable et
qu’on ne veut pas prendre à son compte. On trouve aussi l’insinuation
( emphasis), l’inspiration soudaine ( autoskhedion) qui consiste à feindre
l’improvisation, etc. En somme, le choix des +gures et du corpus
d’exemples de ce traité du III e ou duIV e siècle correspond à une
conception renouvelée de la +gure, autant que l’on puisse en juger par
comparaison avec un traité qui remonte aux mêmes sources, à savoir
celui d’Alexandre (II e siècle).

On doit aussi, bien sûr, s’interroger sur les raisons mêmes de ce
principe de juxtaposition, alors que les traités sont plutôt d’habitude,
on l’a vu, des constructions assez complexes. On ne peut comprendre
ce phénomène que si l’on examine les premiers manuels de stylistique,
qui sont aussi des manuels de critique littéraire. Or on découvre que
certains rhéteurs comme Démétrios ont pris conscience du fait que,
examinée en contexte, la +gure est stylistiquement, expressivement,
polyvalente. Le mot composé est facteur de grandeur, mais le procédé
inverse, la périphrase, est lui aussi facteur de grandeur. Il est donc
di:cile d’intégrer la théorie des +gures à la doctrine des types ou des
caractères du style. Une première solution consiste à mettre à part les
+gures en les juxtaposant. Une deuxième solution était un classement



thématique ou formel, rapprochant les +gures de pensée au
sémantisme proche ou les +gures de mots mettant en œuvre des
formes grammaticales voisines. La troisième solution est un
classement structural déterminant deux axes, l’axe du signi+ant et
l’axe du signi+é, et rangeant sur ces axes les di%érents types de
modi+cations opérées. C’est le principe de la Rhétorique générale  du
groupe µ. On voit chez Tibérios l’embryon d’un classement raisonné :
par exemple, chez Alexandre, sont présentées successivement trois
+gures de précaution : prodiorthose, epidiorthose, amphidiorthose
(précaution prise avant, après ou avant et après), ce qui est, on
l’admettra, un luxe inutile. Tibérios garde le rapprochement entre ces
+gures métadiscursives de correction, mais ne garde qu’une +gure de
la précaution (la prodiorthose) et spécialise l’  epidiorthose dans la
fonction de correction aggravante avec pour exemple : « cette vilenie
si honteuse, si scandaleuse ou, pour mieux dire, cette trahison »63. Les
rhéteurs anciens se sont approchés de la troisième étape, le
classement structural. Il existe plusieurs traités des tropes (le traité
latin de Charisius, le traité grec de Phœbammon) qui reprennent
comme principe de classement des tropes la fameuse quadripertita ratio
qui, chez les grammairiens d’obédience stoïcienne, permet de rendre
compte de la néologie : addition, soustraction, mutation, métathèse.
Ces quelques ré�exions su:sent à montrer, croyons-nous, que les
taxinomies sont moins naïves et moins frustes que ne le croyait R.
Barthes.

Notre conclusion, au terme de ce circuit forcément simpli+cateur,
surtout conçu pour amorcer des comparaisons avec d’autres domaines
de la culture antique et avec d’autres aires culturelles, est que le
métadiscours rhétorique antique est d’une grande richesse et d’une
grande variété et que, si Aristote est un de ses principaux inspirateurs
en termes de méthode, il n’est pas le seul à l’avoir in�uencé. Avec et
par la tradition isocratique se sont maintenus d’autres principes
a%ectant à l’art des discours une ambition intellectuelle et morale
considérablement plus vaste que celle d’une simple annexe de
l’éthique et de la politique, incapable de se donner à elle-même un
telos. Il faut compter aussi avec un fort coefficient d’initiative de la part
de chaque auteur. Mais ce n’est pas là-dessus que nous voudrions
terminer. Évoquons rapidement deux derniers problèmes, ou plutôt
ouvrons deux dernières pistes de recherche.

La première porte sur l’écriture des traités. Souvent, à l’instar de la
Rhétorique d’Aristote, on a a%aire à des notes, entièrement centrées sur
le contenu et purement utilitaires. Mais il faut prendre garde au fait
que cette mauvaise qualité a parfois été aggravée par le mode de
transmission de ces textes. Copiés par des utilisateurs plus que par des
lecteurs, ils n’ont pas toujours rencontré beaucoup de respect. Le
traité des Progymnasmata d’Aelius Théon, par exemple, a dû attendre
Michel Patillon pour être complété et restauré dans son état originel à



l’aide d’une traduction arménienne, la version précédente étant passée
sur le lit de Procuste du canon aphthonien. Mais il y a des exceptions.
A. Billault a montré par exemple que le Traité Du Sublime  est
soigneusement écrit et que, par une sorte de contamination du traité
par son sujet, il est rédigé d’une manière non seulement inspirée mais
aussi apte à fournir à qui sait lire des illustrations des +gures dont il
fait la théorie64. Et pourtant son armature est celle d’un traité
systématique (typologie) : il est fondé sur une division de cinq facteurs
du sublime, deux qui relèvent du talent naturel (la hauteur de vues et
un naturel passionné), trois qui relèvent de la technique : les figures, le
vocabulaire, le rythme de la phrase. Les monographies de Denys
d’Halicarnasse sont elles aussi dûment dédicacées et écrites de
manière à faire honneur à l’auteur et au dédicataire.

Nous hésitons un peu à aborder le dernier point, car nous ne voudrions
pas passer pour un adepte de la numérologie. Mais c’est un fait
incontestable que l’importance du nombre dans ces traités techniques.
On peut faire plusieurs hypothèses pour expliquer ce fait : il y a
certainement des raisons mnémotechniques. Ces raisons
mnémotechniques sont à relier à l’idée aristotélicienne d’ arithmos. Le
nombre est ce qui contribue à transformer l’in+ni, le sans-limite (
apeiron) en délimité. C’est ainsi que la période est enserrée dans des
rythmes, une longueur modérée, une structure binaire, qui la rend
eusunoptos, facile à embrasser d’un regard65. Cette perception facilitée
est aussi une intellection facilitée qui est elle-même la source du
plaisir le plus élevé chez l’homme, qui est le plaisir de la mathêsis, c’est-
à-dire conjointement de la compréhension et de l’apprentissage66. Il se
peut aussi que les auteurs de traités aient été in�uencés par une sorte
de pythagorisme vulgaire, l’idée qu’il y a un nombre immanent dans la
réalité. Ce qui nous pousse à le penser est que ces chi%res ne sont pas
choisis d’une manière indifférente. Citons par exemple les sept espèces
de discours, les sept sujets de délibération et les sept pisteis de la
Rhétorique à Alexandre ou encore les quatre caractères purs de
l’expression dans le traité Du Style de Démétrios de Phalère, caractères
dont le nombre rencontre celui des parties du discours, mais aussi
celui des éléments, celui des humeurs, sans omettre le
tétrachromatisme fondamental en peinture, etc. etc. De telles
rencontres, si elles sont signi+antes, et nous croyons qu’elles le sont,
ne font que conforter notre thèse de l’ambition considérable de ces
techniciens que nous méprisons si facilement. Enseignant le logos,
c’est-à-dire le lien social et le lien politique, certains d’entre eux au
moins se sentaient ou se voulaient garants d’un ordre essentiel à
l’insertion harmonieuse de l’homme dans le monde.

Notes



1 . J. Brunschwig, « Aristotle’s Rhetoric as a “counterpart” to
Dialectic », dans Amélie Oksenberg Rorty (éd.), Essays on Aristotle’s
Rhetoric, Berkeley-Los Angeles-London, 1996, pp. 34-55. Une version
française antérieure : « Rhétorique et dialectique, Rhétorique et
Topiques », a paru dans Aristotle’s Rhetoric. Philosophical Essays, ed. by D.
J. Furley and A. Nehamas, Princeton, Princeton University Press
[Proceedings of the twelfth symposium Aristotelicum, 1990], pp. 57-96.
2. Voir par exemple Rhétorique, 1, 4, 1359 b 9.
3. Sur cette question, voir M.-P. Noël : « Gorgias et l’“invention” des
Gorgieia skhèmata », REG, 112, 1999, pp. 193-211.
4 . Cf. M. H. Hansen, La démocratie athénienne à l’époque de Démosthène ,
trad. française, Paris (Les Belles Lettres), 1993 (1ère éd. Oxford, 1991),
p. 230.
5. Voir déjà Platon, Protagoras, 312 b.
6 . R. Barthes, « L’Ancienne rhétorique. Aide-mémoire »,
Communications, 16, 1970, réimpr. dans L’Aventure sémiologique, Paris (Le
Seuil), 1985, p. 156.
7. Dictionnaire étymologique de la langue grecque, sv.
8. Nous désignons les traités par la forme la plus courante en français
de leur titre. On trouve des indications bibliographiques très précises
sur ce corpus dans l’excellent petit manuel de F. Desbordes,  La
Rhétorique antique, Paris (Hachette), 1996. Précieux aussi l’ouvrage de L.
Pernot, La Rhétorique dans l’Antiquité, Paris (Le Livre de poche), 2000
(trad. anglaise par W. E. Higgins et mise à jour dans  Rhetoric in
Antiquity, Catholic University of America Press, 2005). Ces divers
ouvrages ne signalent pas l’édition par Michel Patillon de l’ Art
rhétorique de l’Anonyme de Séguier parue dans la CUF en 2005.
9. Op. cit., p. 157.
1 0 . Voir par exemple le parallélisme entre les trois harmonies du
traité De la Composition stylistique de Denys d’Halicarnasse et la théorie
des trois styles.
11. Antiphon, Discours, texte établi et traduit par L. Gernet, Paris (  CUF),
1923. Voir aussi M. Gagarin (ed.), Antiphon.  The Speeches, Cambridge
(Cambridge University Press), 1997.
1 2 . Les pratiques judiciaires athéniennes, à l’époque classique,
toléraient deux types d’interventions extérieures : celle du synégore –
parent, ami – qui parlait par délégation de la partie empêchée pour
une raison quelconque, celle du logographe, qui mettait par écrit le
discours prononcé ensuite par la partie elle-même. De là une
coïncidence ancienne, sinon originelle, entre logographe et rhéteur. Il
faut prendre garde au fait que le mot logographe peut avoir d’autres
significations.
13. M. Gagarin, Antiphon the Athenian : Oratory, Law, and Justice in the Age
of the Sophists, Austin, University of Texas Press, 2002.
1 4 . On lit en substance au début du premier discours de la 1ère
Tétralogie le raisonnement suivant : « mon adversaire est tellement
malin que vous devez considérer toutes les preuves qu’il vous donne
comme des mensonges et toutes les vraisemblances que je fournis



comme des preuves ».
1 5 . Sur cet aspect, cf. B. Cassin, « Procédures sophistiques pour
construire l’évidence », dans : C. Lévy et L. Pernot (éds.), Dire l’évidence
(Philosophie et rhétorique antiques), Actes du colloque de Créteil et de
Paris, Cahiers de philosophie de l’Université Paris XII-Val de Marne , n° 2,
Paris (L’Harmattan), 1997, pp. 15-29.
1 6 . Mais un point commun avec le roman policier est que les
argumentations produites sont à usage unique, comme l’atteste cette
anecdote : « Lysias avait composé un discours pour une personne
impliquée dans un procès et le lui donna. Le client lut le discours
plusieurs fois et, dépité, revint voir Lysias en lui disant qu’à la
première lecture le discours lui avait paru admirable, mais qu’à la
seconde et à la troisième, il l’avait trouvé complètement faible et
ine:cace... Lysias se mit à rire et dit : “Mais quoi, n’est-ce pas une
seule fois que tu t’apprêtes à le dire devant les juges ?” », Plutarque, De
Garrulitate, 504 c 5-10.
17. Ps. -Aristote, Rhétorique à Alexandre, texte établi et traduit par P.
Chiron, Paris ( CUF) 2002.
18. 1433 a 38-39.
19. Chap. 13, 1431 a 6-19.
20. Rhétorique, III, 13, 1414 a 30-36. Le texte utilisé est celui de l’édition
de R. Kassel paru à Berlin en 1976. La traduction citée ici, révisée par J.
Lallot et M. Patillon, doit paraître prochainement dans la collection GF
Flammarion.
21. Rhétorique, III, 14, 1415 a 36-37.
22. 1415 b 9-13.
23. « Who was Corax ? », Illinois Classical Studies, 16, 1991, pp. 65-84.
2 4 . Prolegomenon sylloge. Accedit Maximi libellus de obiectionibus
insolubilibus, éd. H. Rabe, Lipsiae, B. T.,  1931.
25. Rhétorique, I, 1, 1354 b 23-25.
2 6 . Par exemple chez Apulée, Florides, 18, 19-20 ; Aulu Gelle, Nuits
attiques, 5, 10.
27. RE V A 2, 1934, col. 1842-1844.
28. Rhétorique, II, 23, 1400 b 15-16.
29. Platon, Phèdre, 226 d ; Aristote, Rhétorique, III, 13, 1414 b 7-18.
30. 266 d sq. Trad. L. Brisson.
31. Le Phèdre date certes de ca 370, mais la date « dramatique » du
dialogue se situe entre 418 et 415. Isocrate a fondé son école vers 393.
32. Apsinès, Art rhétorique, texte établi et traduit par M. Patillon, Paris (
CUF), 2001, 1, 4, p. 2.
33. « Probability in the earliest rhetorical theory », Mnemosyne, 42,
1989, pp. 41-53.
34. 1428 a 25-26.
35. Rhétorique, II, 24, 1402 a 17-24 (trad. Dufour).
36. Voir sur ce point M. -P. Noël, « La  sunagôgè tekhnôn d’Aristote et la
polémique sur les débuts de la rhétorique chez Cicéron », dans Ars et
Ratio. Sciences, arts et métiers dans la philosophie hellénistique et romaine, C.
Lévy, B. Besnier et A. Gigandet (éds), Collection Latomus, volume 273,



Bruxelles, 2003, pp. 113-125.
37. Rhétorique, III, 1, 1403 b 6-18.
38. Denys d’Halicarnasse, Opuscules rhétoriques, t. V, t. établi et traduit
par G. Aujac, Paris ( CUF), 1992.
39. Sur les procédures antiques correspondant à notre « édition », cf. T.
Dorandi, Le stylet et la tablette , Paris (Les Belles Lettres, coll. « L’âne
d’or »), 2000, chap. 5.
40. Rhétorique, III, 7, 1408 a 19-25.
41. Rhétorique, II, 26, 1403 a 34-1403 b 2.
42. Quintilien, III, 3, 11 (trad. Cousin).
43. Par exemple, à la +n de la période hellénistique, dans le traité Du
Style du Ps.-Démétrios de Phalère.
4 4 . Cf. par exemple le colloque « Quintilien ancien et moderne »,
organisé à Gand du 30/11 au 3/12 2005 par E. Bury, P. Galand-Hallyn, F.
Goyet, F. Hallyn et C. Lévy.
45. Voir notamment Sur l’échange, 277-278.
46. Rhétorique à Alexandre, chap. 38, 1445 b 24-1446 a 3.
47. Op. cit., 1446 a 8-11.
48. Aristote, Rhétorique, I, 2, 1356 a 4-10.
49. Cf. Hermogène, L’Art rhétorique , traduit par M. Patillon, s. l. (L’Âge
d’Homme), 1997.
50. Cf. D. Matthes, Hermagorae Temnitae Testimonia et Fragmenta , Leipzig,
1962.
51. Traité perdu, remplacé dans le corpus par un traité de même titre
mais d’un autre auteur.
52. Signalons cependant deux excellentes études assez récentes : L.
Calboli Montefusco, La dottrina degli “status” nella retorica greca e
romana, Bologna, 1984 ; M. Patillon,  La théorie du discours chez Hermogène
le Rhéteur, Paris, 1988, pp. 56-99.
5 3 . Cité (dans une intention satirique) par J. Bayet, Histoire de la
littérature latine, 2e éd., Paris (A. Colin), 1965, p. 293. On trouvera un
grand nombre de ces sujets, avec les corrigés correspondants, dans
Sénèque le Père, Sentence, divisions et couleurs des orateurs et des rhéteurs ,
traduit du latin par H. Bornecque, Paris (Aubier), 1992.
54. Rhétorique, III, 2, 1404 b 1-4 ; III, 12, 1414 a 18  sq.
55. C’était semble-t-il une innovation. Dans la Rhétorique à Alexandre,
qui est quasi contemporaine, les exemples sont forgés par l’auteur.
56. Aelius Théon, Progymnasmata, t. établi et traduit par M. Patillon,
Paris ( CUF), 1997, p. 109.
57. Démétrios, Du Style, t. établi et traduit par P. Chiron, Paris (  CUF),
1993, § 75, 240.
58. H. Rabe (éd.), Aphthonii Progymnasmata. Accedunt Anonymi Aegyptiaci ,
Sopatri, aliorum fragmenta, Leipzig  (Teubner), 1926 ; trad. anglaise par R.
Nadeau, « The Progymnasmata of Aphthonius in translation », Speech
Monographs, 19, 1952, pp. 264-285 ; synopsis en français dans M.
Patillon, Éléments de rhétorique classique, Paris (Nathan), 1990, pp. 141-
153. Ce traité se recommande par sa simplicité (présentation
schématique de l’exercice, exemple rédigé), ce qui a fait de lui le



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

manuel quasi-unique dans l’Antiquité tardive. Il fut transmis en
Occident à la Renaissance au sein du corpus hermogénien.
59. Quintilien, Institution oratoire, l. II.
60. Rhetores graeci, pp. 9-40 Spengel III.
61. Cf. G. Ballaira, Tiberii De 5guris Demosthenicis libellus cum deperditorum
operum fragmentis , Romae, 1968. Pour une étude d’orientation sur ce
traité, voir notre article « La doctrine rhétorique du rhéteur
Tibérios », REG, 116, 2003, pp. 494-536.
62. M. Patillon, La théorie du discours chez Hermogène le rhéteur , Paris (Les
Belles Lettres, Collection d’Études Anciennes), 1988, p. 158.
63. Démosthène, Sur la couronne, 297.
64. « Théorie et pratique des +gures dans le traité Du Sublime », dans
M. S. Celentano, P. Chiron, M. -P. Noël (éd.),  Skhèma/Figura. Formes et
5gures chez les Anciens. Rhétorique, philosophie, littérature (coll. Études de
Littérature Ancienne, vol. XIII), Paris (Éditions Rue d’Ulm), 2004, pp. 301-
314.
65. Voir Rhétorique, III, 9, 1409 b 1 et P. Chiron, « La période chez
Aristote », dans Ph. Büttgen, S. Diebler, M. Rashed (éd.), Théories de la
phrase et de la proposition, de Platon à Averroès  (coll. Études de Littérature
Ancienne, vol. X), Paris (Presses de l’École Normale Supérieure), 1999,
pp. 103-130.
66. Voir Rhétorique, I, chap. 11.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
<nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réCexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	1. a) Le discours-modèle
	1. b) Le traité descriptif du produit fini (ordre des parties du discours)
	1. c) Le traité-méthode
	1. d) Le traité « total »
	2. a) L’algorithme
	2. b) La typologie
	2. c) Le répertoire
	2. d) La taxinomie
	Nos partenaires

