
Paris et Rome aux Paris et Rome aux xviixvii  ee et et

xviiixviii  ee siècles siècles

Lieux de savoirLieux de savoir , , 1. Espaces et communautés1. Espaces et communautés , , Albin MichelAlbin Michel , , 20072007 , , p. 1165-1184p. 1165-1184

Si l’image de Paris ou de Rome s’impose très souvent spontanément
comme celle de villes phares, on doit d’emblée s’interroger sur cette
tradition en apparence sans rivages. À l’évidence, à ré�échir sur la
longévité de ces représentations, on ne peut manquer de signaler la
singularité de Paris et de Rome par rapport à Alexandrie, Berlin ou
Pune. Leur spéci$cité repose, sans nul doute, sur la sédimentation,
pluriséculaire, voire millénaire, d’une histoire qui a construit les deux
villes – non pas sur un mode linéaire et téléologique, mais en dépit des
ruptures et des discontinuités – en capitales intellectuelles, à travers
des trajectoires et des moments distincts. Même si les temporalités
dans lesquelles elles s’inscrivent ne sont pas équivalentes, précisément
dans le moment où l’on cherchera à les saisir ici, Rome et Paris
apparaissent comme le produit inédit et revendiqué de l’histoire
longue qu’elles re�ètent et qui les porte, justi$ant par là même qu’on
s’y arrête aux xvii e et xviii e siècles, et non parce qu’elles
représenteraient les points d’acmé inégalés d’un rayonnement
universel. Qu’on pense à l’abondance et à la fonction des vues et plans
d e Rome qui, dès le xvi e siècle, cherchent à tracer une histoire du
patrimoine urbain construit en histoire des savoirs sur la ville, qu’on
se remémore les dizaines de textes littéraires inspirés par la cité,
depuis les poètes de la Pléiade jusqu’aux romantiques de l’Europe du
Nord, pour mesurer comment, au seul plan artistique, une telle
alliance entre « exceptionnalité » et mise en scène de celle-ci converge
en ces espaces et au cours de ces siècles1. L’existence d’une telle
conscience, assurément polymorphe, constitue la condition sine qua
non d’un croisement original de l’urbanité et de la culture.

L’inscription des deux villes dans des histoires di4érentes renvoie
aussi à des manières di4érentes de construire cette fonctionnalité
intellectuelle. À cet égard, la formulation d’une « centralité » savante
comme imbrication de processus politiques, sociaux et culturels est

Antonella Romano and Stéphane Van Damme

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=244
https://www.savoirs.app/en/articles?author=245


susceptible de dire plus sur la notion de ville phare pour l’époque
moderne que le jeu des seules forces économiques, la place dans la
hiérarchie urbaine des villes européennes, ou encore l’émergence des

États-nations2. La révolution scienti$que et les Lumières se donnent
pour objectifs de façonner aussi, à partir d’un nouvel agenda des
savoirs, de nouvelles formes d’exemplarité culturelle enracinées dans
ces espaces urbains. Elles invitent à interroger les circuits de captation
des savants, des sciences et des savoirs qui font de Paris ou de Rome
des hauts lieux de bouleversements intellectuels aux xvii e et xviii

e siècles 3.

Elles o4rent ainsi la possibilité de saisir un nouveau déploiement des
savoirs dont la lisibilité est repérable jusque dans la trame urbaine,
comme peuvent en témoigner les jardins botaniques ou des musées
qui se multiplient. En ce sens, la densi$cation des institutions, des
équipements et des ressources culturelles (bibliothèques,
observatoires, jardins botaniques, etc.) impose une nouvelle
topogéographie des lieux de savoir. Mais ces espaces, que le genre du
« guide » va rapidement répertorier comme éléments d’attraction,
signalent que l’accumulation des ressources renvoie à des formes de
mobilité, des objets et des hommes, susceptibles d’alimenter en
permanence non seulement la redistribution, mais aussi la
(re)négociation de ces savoirs. La ville phare est ainsi l’épicentre d’un
ensemble de circulations, qui dé$nissent des échelles de rayonnement
de plus en plus vastes. La mobilité et l’attraction deviennent les clés de
ce changement d’échelle et permettent l’uni$cation des espaces
intellectuels urbains en apparence fragmentés par la plurilocalisation
des équipements4. C’est par elles que Rome ou Paris, cité savante
chacune à sa manière et aux dépens de l’autre5, s’imposent – jusque
par les armes ainsi que l’entreprise napoléonienne en fera la
démonstration paradigmatique6 – comme des capitales savantes, c’est-
à-dire des villes qui dé$nissent leur horizon d’action et de production
intellectuelle à l’aune d’une utopique universalité7. Par leur capacité à
nouer les réseaux scienti$ques, à sortir des jugements locaux, à
s’ouvrir sur les mondes lointains, ces deux villes s’o4rent comme les
« laboratoires » d’une cité savante idéale, les sites d’observation des
pratiques d’universalisation des savoirs et des grandeurs urbaines8.

Dynamisme culturel et effervescence intellectuelle
Si la période moderne, par opposition au long Moyen Âge européen,
est celle de l’arrivée des clercs dans la ville, avec pour corollaire la
lente émergence de la $gure de l’intellectuel – version sécularisée du
savant médiéval –, la ville voit aussi, selon de nouvelles modalités par



rapport à son équivalent antique ou médiéval dans le monde
occidental, se recon$gurer les espaces au sein desquels s’opèrent non
seulement le travail intellectuel, mais aussi la recomposition de ses
formes et de ses paradigmes. C’est ce dont témoignent des écrits
mineurs, genre en plein essor précisément à l’époque moderne, telles
les descriptions de villes destinées à un public croissant de voyageurs9.
Dans l’extrait qui suit, on mesurera à la fois l’intérêt porté aux
infrastructures intellectuelles, en tant qu’elles constituent de
véritables éléments de l’urbanité et de la centralité, et l’attention dont
elles ont fait l’objet de la part du chroniqueur et de ceux qui en ont la
responsabilité.

[C’est] la bibliothèque la plus noble, la plus aérée, commode,
décorée, lumineuse et joyeuse de toutes les bibliothèques
d e Rome. Ce monastère très exemplaire jouissait déjà,
comme en réfère l’érudit Bellori, d’une bonne bibliothèque
de livres sacrés et de morale, de livres de toutes les sciences
et lettres humaines, de très beaux imprimés anciens et
modernes ; mais leur nombre croissant dans une pièce
étroite et malcom-mode, les pères prirent la généreuse
résolution d’une nouvelle construction […] ; en peu
d’années, elle a été admirablement enrichie de très
nombreux livres qui la rendent à présent célèbre de toutes
parts10.

Il s’agit ici de la bibliothèque des pères minimes du couvent français
de la Trinité-des-Monts à Rome, qui fonctionne comme un espace de
travail autant pour les membres de la communauté que pour les autres
savants romains ou de passage à Rome. De cette importance de leur
bibliothèque comme espace « public » rend compte le choix,
mentionné ici, d’agrandir la salle de lecture et de la penser à la fois
comme un lieu confortable pour le travail et comme un réservoir de
savoirs anciens et modernes, alimenté par des acquisitions récentes.
Ainsi, la ville phare abrite les importantes mutations dont les
bibliothèques font l’objet dès le xvi e siècle. Si la Bibliothèque vaticane a
suscité d’importants travaux11, elle ne constitue cependant que
l’exemple paradigmatique d’une ville qui porte la culture du livre et de
l’écrit à son apogée. On en prendra pour preuve l’abondance de ses
structures publiques et privées12, d’une richesse exceptionnelle, parmi
lesquelles on citera celles des grandes institutions d’enseignement, qui
abritent d’importantes collections d’ouvrages ou de manuscrits :
bibliothèques du Collegio Romano, Angelica et Vallicelliana, pour ne
citer que les plus prestigieuses. Celles-ci regroupent des fonds
numériquement importants ; elles continuent à se développer tout au
long de la période qui nous intéresse ici, grâce à une politique d’achat
de plus en plus professionnelle, mais aussi aux legs et aux dons de
certains bienfaiteurs, comme Alexandre VII pour la Sapienza13. À
Paris, la Bibliothèque royale, sous l’impulsion de l’abbé Bignon de 1718



à 1741, va connaître un développement sans précédent marqué en
particulier par une politique d’acquisition qui entend totaliser les
connaissances et rompre avec la conception des cabinets de curiosités.

À travers les échanges commerciaux des libraires et les ambassades
diplomatiques, c’est tout un réseau de correspondances littéraires qui
se met en place avec l’Angleterre, la Russie, Constantinople, mais aussi
avec les Indes et la Chine par l’intermédiaire des missionnaires, réseau
qui permet l’arrivée régulière des manuscrits et des nouveautés
éditoriales. Pour autant, cette politique d’achat ne se limite pas aux
seuls objets textuels, elle comporte l’acquisition plus large de pièces
rares (grimoires, pierres avec des inscriptions, etc.) et rejoint les
préoccupations savantes et orientalistes de l’époque. Ainsi, le
botaniste André Michaux achète à Bagdad en 1782 une pierre
présentant des inscriptions cunéiformes. La Bibliothèque royale se
place, de plus en plus, au centre des activités du monde savant
parisien, comme le montre le registre de prêt conservé pour les
années 1727 à 1752 et 1770. La création de la fonction d’interprète du
roi autorise un travail d’authenti$cation des documents et des
manuscrits.

Ces espaces de travail révèlent en premier lieu une évolution des
objets de savoir. Une étude systématique des catalogues de
bibliothèques du xviii e siècle, en particulier des bibliothèques de
cardinaux, permettrait de suivre, à Rome, le passage d’une culture
contemporaine de la Contre-Réforme à celle des Lumières,
caractérisée par l’intérêt croissant pour la science, l’érudition et la
critique historique. Ainsi, le catalogue de la bibliothèque du cardinal
Garampi (1725-1792)14 s’organise en cinq catégories: théologie,
jurisprudence, philosophie, littérature et sciences, parmi lesquelles le
fond le plus riche est celui de l’histoire. On y retrouve aussi des
auteurs protestants comme la plupart des grands auteurs français des
Lumières.

En outre, à Paris comme à Rome, les di4érents indicateurs de l’histoire
de la lecture soulignent le poids grandissant des bibliothèques d’étude.
A u xviii e siècle, pas moins de 127 bibliothèques quadrillent l’espace
parisien, o4rant un accès conditionnel à quelque 647 000 titres. À côté
de ces lieux majoritairement propriétés de grands ordres religieux ou
de maisons princières, d’autres collections de particuliers font une
place importante aux livres de science. Sur les 840 bibliothèques
inventoriées aux environs de 1750, on compte 9 % de livres qui
appartiennent à la catégorie « Sciences et arts ».

Mais l’évolution thématique accompagne celle du découpage des
champs de savoir, à travers les pratiques matérielles de la
classi$cation, du catalogage et des acquisitions: à cet égard, les
bibliothèques ont aussi enfanté une nouvelle figure d’intellectuel, celle
du bibliothécaire, dont la formation s’est notamment e4ectuée dans



un va-et-vient entre Paris et Rome, comme en témoigne Gabriel Naudé

(1600-1653)15. Aussi déterminantes que les bibliothèques pour
comprendre l’importance intellectuelle et culturelle de la Rome
moderne, les collections, qui ont fait l’objet de nombreux travaux
notamment de la part des historiens de l’art16, traduisent un même
mouvement de capitalisation des savoirs, selon des objets d’intérêts
très divers qui vont des antiques aux curiosités, en passant par les
herbiers ou la peinture. Les spéci$cités historiques (capitale de
l’Empire romain) et sociales (présence massive de princes de l’Église
susceptible de constituer d’importantes collections) de Rome
expliquent l’importance numérique des musées, spécialisés dans l’art.
Giovanni Pietro Bellori en dénombre plus de cent cinquante au milieu
d u xvii e siècle dont l’écrasante majorité se compose de tableaux,
d’antiques, de médailles et de camées17. Ce chi4re permet de prendre
la mesure de ce qui doit sans doute encore être considéré comme une
spéci$cité romaine, ou qui, du moins dans une perspective
comparative, permet de préciser l’échelle à laquelle on se réfère. Dans
la capitale française, les cabinets de curiosités du xvi e siècle laissent
bientôt la place à de véritables collections spécialisées. En 1788, les
guides de voyage mentionnent la présence de quarante-cinq cabinets
d’histoire naturelle, vingt-cinq collections d’œuvres d’art auxquelles
s’en ajoutent douze consacrées aux antiquités. La $gure du
collectionneur et celle de l’amateur de science trouvent ainsi dans les
capitales des espaces à leur mesure, où ils peuvent échanger, négocier
et acheter auprès de vendeurs spécialisés spécimens et machines, où
ils peuvent aussi éditer de somptueux catalogues, preuves publiques
de leur goût assuré et de leur savoir-faire. Cette prolifération de
publications autour des collections révèle l’importance de la collusion
entre marché de l’art, marché de l’innovation scienti$que et centralité
éditoriale.

Le dynamisme culturel et intellectuel est lié à la recomposition des
savoirs par les lieux et par l’édition. En plus des torchi les plus célèbres
d e Rome, comme ceux des Pagliarini, De Rossi, Fulgoni, Puccinelli,
Giunchi, Barbilellini, Lazzarini, Salvioni, Zempel, de la dynastie des
Chracas, les petites typographies prolifèrent, en particulier dans le
quartier spécialisé de Parione18. D’autre part, il faut compter avec le
rôle de l’imprimerie polyglotte de la Propaganda Fide, ou avec les liens
entretenus par la Sapienza ou le Collegio Romano19 avec l’édition
spécialisée. Toutes ces institutions religieuses, spéci$quement vouées
à l’évangélisation ou à la conversion, s’attachent à produire des livres
destinés aux espaces linguistiques les plus variés : cela donne lieu non
seulement à une circulation planétaire du livre, mais aussi à un travail
intellectuel et à des techniques impliquant des hommes qui



connaissent les langues rares, des typographes spécialisés venant le
plus souvent de communautés non catholiques, et nouvellement
convertis : la typographie de Propaganda Fide pouvait imprimer des
livres dans dix-huit langues di4érentes et jouissait d’une réputation
internationale pour ses fontes orientales.

En contrepartie, toute analyse du marché éditorial romain doit tenir
compte de la fonction de la censure exercée par la congrégation de
l’Index20, du rôle de la congrégation du Saint-OXce et de $gures
institutionnelles aussi centrales que celle du Maestro del Sacro Palazzo .
La double présence à Rome des congrégations de l’Index et de
l’Inquisition a largement contribué au mythe de la Rome
obscurantiste, notamment après l’a4aire Galilée. Il faut cependant
aussi considérer de quelle manière ces institutions de contrôle
intellectuel ont pu s’appuyer sur la présence, dans l’Urbs, d’hommes
compétents et susceptibles d’accroître leur eXcacité : la fonction de
consulteur mobilise massivement des hommes qui sont professeurs à
l’Université ou qui enseignent dans les collèges, c’est-à-dire des
individus qui sont aussi partie prenante dans la vie culturelle de Rome,
des acteurs souvent de premier plan. Ce qui, à l’inverse, invite à
considérer les limites que ces acteurs peuvent poser au
fonctionnement de ces institutions. Autant d’éléments qui suggèrent
un autre type d’approche de ces dernières, qui en soulignerait moins le
caractère exceptionnel et singulier en tant qu’agents de répression
que leur pleine inscription dans un système culturel fondé sur une
logique du contrôle, mais aussi de la négociation. Si, à cet égard, le site
parisien o4re un visage di4érent, les savoirs y ont aussi à subir le
renforcement de la police du livre entre le xvii e et le xviii e siècle. La
croissance de l’administration du livre avec les censeurs royaux,
l’action du lieutenant général de police et du Parlement multiplient les
instances de la surveillance et encadrent les visites des syndics de la
librairie dans les boutiques, les collèges et l’Université.

Le marché de l’édition licite peut néanmoins s’épanouir en jouant des
nouveaux débouchés de la République des lettres comme le suggèrent
la di4usion du Journal des savants, à partir de 1666 21, ou l’expérience
du Giornale de’letterati , en 1668 22, dans le sillage de son aîné parisien.
Élément décisif à partir de la seconde moitié du xvii e siècle, le
développement de la presse ouvre les métiers de l’édition et renforce
les rapports entre ceux-ci et le monde intellectuel, a4ectant en retour
le pro$l social et politique de ce dernier. Comme pour le livre, la
production journalistique accompagne les grandes mutations
intellectuelles de la période: pendant le long siècle qui mène à la
Révolution, cette production re�ète, à Rome, les grandes
transformations culturelles, religieuses et politiques en cours. On peut
le voir dans l’importance croissante de la place qu’elle réserve aux
sciences et techniques modernes, à leur utilité dans l’optique d’une
pubblica felicità (« bonheur public ») qui devient le dénominateur



commun de la République des lettres des Lumières. Le chi4re élevé de
journaux qui se concentrent dans la capitale ponti$cale pendant la
période et la longévité –  parfois plus de deux décennies – de certains
titres indiquent aussi l’élargissement des horizons de la
communication. C’est là que réside la mutation majeure: les �ux
d’information dépendent de plus en plus de ces outils qui visent aussi
à faire connaître à des publics qui dépassent ceux du périmètre urbain
les nouvelles scienti$ques des autres métropoles, permettant par là
même de faire une capitale de la ville qui en est l’origine.

En 1683, Nicolas de Blégny publie, à Paris, un Journal de médecine qui se
présente comme un périodique de traduction et de compilation des
journaux allemands. Entre 1775 et 1778, le Journal anglais propose aux
lecteurs parisiens les nouvelles philosophiques et scienti$ques des
« trois royaumes et de leurs colonies ».

La diversi$cation des aires commerciales de la librairie, l’ouverture
sur le monde européen des Académies aident au développement et au
renforcement des principaux centres éditoriaux23. Dans ce cadre,
Rome et Paris jouent de cette articulation entre réseau savant et
réseau de librairie. De plus en plus, les savants eux-mêmes songent à
jouer sur ces multiples fonctionnalités des capitales. En juillet 1716, les
bénédictins lancent une souscription pour $nancer le travail des
antiquaires, et Montfaucon utilise son réseau savant à Londres, La
Haye, Vienne pour récolter la somme de 63 685 livres en 1718 24.

D’autres équipements comme les théâtres d’anatomie, les jardins
botaniques25, les ménageries viennent compléter cette armature des
équipements et remodeler à la fois le travail intellectuel et le paysage
urbain au sein des capitales. Ces espaces, en partie ouverts à un public
plus large, mettent en question la capacité des villes phares à
mobiliser et à intéresser la population locale aux interrogations
savantes au-delà des espaces spécialisés.

Institutionnalisation des pratiques savantes
Ce que signale la nouvelle topographie intellectuelle de Rome ou de
Paris, entre le xvii e et le xviii e siècle, correspond moins à une mutation
matérielle des espaces urbains de la fabrication des savoirs – dans
laquelle il faudrait aussi intégrer une analyse plus $ne de certains
quartiers où savoirs intellectuels et savoir-faire artisanaux participent
à l’élaboration de savoirs modernes (que ce soient les quartiers de
fabricants d’instruments à Paris ou ceux des typographes à Rome) –
qu’à une transformation profonde de la sociabilité intellectuelle. Ces
villes sont au cœur de réseaux variés, soit anciens, soit nouveaux, qui
font converger vers elles ou redistribuent des �ux d’informations
nécessaires à la réélaboration des savoirs anciens, ou à la production



de savoirs nouveaux. Cette recomposition de l’ordre des savoirs se
fonde sur la visibilité acquise par de nouvelles institutions dans la
ville.

Ici, la pluralité des fonctions urbaines joue un rôle important pour la
compréhension du phénomène. Ainsi, à la triple identité de Rome,
comme capitale d’une province, des États ponti$caux et du Saint-Siège
fait écho la juxtaposition de groupes d’étrangers, ainsi que leur
entremêlement possible, dans le cadre d’espaces de sociabilité fondés
sur l’échange des savoirs, et donc potentiellement ouverts à des non-
Romains. La présence étrangère est alimentée par les clientèles des
cours cardinalices, princières et diplomatiques, mais aussi par des
réseaux d’étudiants, moins ceux de l’Université – Rome n’hérite pas
d’une grande tradition universitaire médiévale, même si l’Université
de la Sapienza26 fait régulièrement, à l’époque moderne, l’objet de
l’attention ponti$cale27 – que ceux des studia des grands ordres
religieux, acteurs déterminants du rayonnement intellectuel de la
catholicité. Le plus important est assurément le prestigieux Collegio
Romano28 de la Compagnie de Jésus, qui accueille plus de mille
étudiants dès les dernières années du xvi e siècle, et qui se pose
rapidement en concurrent direct de la Sapienza, du fait de son
privilège de collation des grades en théologie et en philosophie. Lieu
principal d’élaboration de l’ambitieux programme des études, la Ratio
studiorum, qui non seulement servit de modèle à tous les autres
collèges de l’ordre, mais inspira aussi toutes les institutions éducatives
de l’Europe moderne, vitrine de l’activité intellectuelle de la
Compagnie, le Collegio Romano, implanté au cœur de la Rome
baroque, compte parmi ses professeurs, depuis Christophorus Clavius
entre 1560 et 1610, jusqu’à Rugiero Giuseppe Boscovich, au siècle des
Lumières, les représentants les plus illustres d’une culture jésuite
productive et inscrite de plain-pied dans les di4érents réseaux de la
sociabilité intellectuelle romaine et internationale. Structurel, le
cosmopolitisme de l’établissement, comme celui du collège de
Propaganda Fide, invite à penser la question des réseaux non
seulement en termes d’a[uence vers l’Urbs, mais aussi de
redéploiement à partir d’elle. En outre, nombre de collèges sont
spéci$quement destinés à des nations étrangères, en lien avec la
fonction, assurée par la Rome post-tridentine, de formation des
clergés nationaux, notamment ceux des marges de la catholicité et des
terres de missions29. Incontestablement, la présence de ces
établissements et de ces étudiants étrangers contribue à la circulation
et à l’échange des idées et des livres, à l’accumulation de nouvelles
connaissances tant au niveau de la péninsule qu’à l’échelle
européenne, et au-delà. À Paris, l’espace universitaire en pleine
mutation, entre le xvii e et le xviii e siècle, doit composer avec un
dynamisme institutionnel qui voit la multiplication d’établissements
nouveaux comme le collège des Quatre-Nations, qui ont un impact



important sur l’enseignement et la transmission des savoirs30. La
concurrence des institutions royales est relayée par des initiatives
privées (conférences publiques, démonstrations, etc.) dans des lieux
qui ne sont pas soumis à l’autorité et au contrôle de l’Université ni à
ceux de l’archevêché de Paris. La diversi$cation des structures
éducatives en matière d’enseignement des sciences est patente avec
l’apparition de maîtres d’écriture et de calcul qui exercent leurs
talents dans des pensions31. Dans la seconde moitié du xviii e siècle, les
cours publics se banalisent, au Jardin du roi par exemple, où
Guillaume-François Rouelle (1703-1770) est nommé démonstrateur de
chimie. Les cours d’anatomie, de pharmacie, d’herborisation qui se
tiennent à la faculté de médecine, au Jardin du roi ou dans les
hôpitaux connaissent un vif succès.

À Paris comme à Rome, la fondation des académies constitue un autre
élément de convergence des savoirs dans un lieu, même si, entre les
deux capitales, on relève d’importantes di4érences32. L’académie
constitue en e4et par rapport aux cercles de sociabilité qui lui
préexistaient une tentative de formalisation des pratiques
intellectuelles et des échanges. Elle reconnaît souvent un changement
dans l’exercice du patronage savant en introduisant une
reconnaissance juridique par les lettres patentes. La création d’un
procès-verbal, d’un journal, d’un ordre du jour, d’une assemblée
hiérarchisée, d’une administration, d’une archive comme la
normalisation progressive de la prise de parole, du travail d’expertise
et des publications entraîne de nouvelles modalités de la sociabilité
savante, moins informelles, dont les créations parisiennes sont
exemplaires. Les fondations de l’Académie française en 1635, de la
« Petite Académie » en 1663, de l’Académie des sciences en 1666, de
l’Académie royale de chirurgie en 1731, puis en$n de la Société royale
de médecine en 1776 confèrent à Paris une place centrale dans le
réseau académique français et international.

Une telle institutionnalisation des pratiques savantes constitue le
versant intellectuel d’une centralisation politique que Rome, à cause
de sa nature particulière de capitale, ne parvient pas atteindre, même
si la structure académique permet d’y mesurer aussi la labilité de
l’agrégation intellectuelle, entre Rome et le monde. Au-delà de la
discontinuité des Académies scienti$ques qui ont cherché, depuis
l’expérience inaugurale des Lincei33, à ouvrir et à maintenir un espace
italien et international pour la science moderne34, au-delà de la
nébuleuse des Académies artistiques et littéraires qui se sont faites et
défaites au gré des patronages cardinalices et princiers, la grande
réforme intellectuelle de Benoît XIV, dès son avènement au ponti$cat



en 1740, repose sur la création de quatre académies, assurément plus
proches du modèle parisien que de ses aînées romaines. Académies
des conciles, d’histoire ecclésiastique, de liturgie, d’histoire romaine,
chacune d’entre elles s’inscrit dans un vaste programme de contrôle
par la papauté d’une politique culturelle ouverte à la modernité (ici,
c’est principalement sur le terrain de la philologie et de l’histoire,
même si un versant scienti$que de cette politique peut aussi être
identi$é dans son projet de réforme de l’Université) et en accord avec
la foi catholique35. Le choix d’appuyer sa politique culturelle sur la
structure académique souligne combien, au cœur du xviii e siècle, le
processus d’académisation des savoirs et de l’espace intellectuel passe
d’abord par une mise en forme des conditions de la production et de la
circulation des connaissances. L’e4et de la structure est ici
déterminant pour saisir la nouveauté et le succès de cette formule.

L’attention portée aux espaces universitaires et académiques n’est pas
exclusive d’autres lieux non savants où circulent les énoncés
scienti$ques (salons, loges maçonniques, cours, ambassades). Ces
di4érents points de vue permettent de souligner la dynamique forte
de localisation de la production et de la transmission des savoirs
véhiculée par ces formes institutionnelles. Leur stabilité permet au
travail intellectuel d’acquérir une visibilité dans l’espace urbain, une
reconnaissance par les étrangers que les pratiques informelles, privées
ou itinérantes avaient eu du mal à imposer.

Capitales savantes : savoirs en concurrence
La reconnaissance de l’identité de villes phares ne se joue pas
simplement sur le terrain des équipements ou des institutions. Elle
repose aussi sur une capacité à produire de la valeur, à imposer des
hiérarchies, à discriminer et juger les énoncés scienti$ques. L’identité
de capitale savante se construit en modèle de cité, en grandeur
urbaine capable de surpasser ses rivales. Le comparatisme fait surgir la
pluralité des opérations et des processus à l’œuvre dans chacune des
deux villes permettant de penser l’universalité des savoirs.

L’image polymorphe et polycentrique qui se dégage de Rome constitue
autant le contrepoint que le terreau dont se nourrit un projet
intellectuel plus vaste, plus ambitieux, et dont l’échec tient
essentiellement à son enracinement au cœur d’une catholicité non
plus triomphans, mais sur la défensive. Il est en e4et impossible de ne
pas rapporter le lieu romain de la fabrique des savoirs à la vaste
entreprise, propre à l’État ponti$cal, de maintien de la domination du
magistère romain sur le monde. La dimension culturelle d’une telle
entreprise, oscillant entre tradition et modernité, est repérable dans
les di4érentes opérations de réforme des institutions ou de patronage
ponti$cal, qui visent les diverses institutions de savoir qu’on a pu



évoquer. On pourrait développer ici, à titre d’exemple, l’attitude de
Grégoire XIII face au jeune Collegio Romano, à la $n du xvi e siècle : en
faisant notamment une importante dotation en matériel scienti$que,
le pape renforçait la légitimité de l’établissement comme lieu
d’expertise scienti$que, tout en conférant symboliquement au
professeur de mathématiques, Clavius, une autorité visant à appuyer
son statut d’expert, et, par là, la validité de la réforme du calendrier
julien. De la même manière, un siècle et demi plus tard, les Académies
de Benoît XIV cherchaient à assurer la prépondérance romaine sur le
terrain de l’érudition ecclésiastique. Ainsi, à Rome, livres, collections,
entreprises éditoriales, organisations académiques correspondent à
une $nalité plus large que celle des intérêts individuels d’érudition et
de production de savoirs et occupent une place centrale dans la
stratégie politique de la papauté qui vise à refonder l’universalisme
chrétien, sans pour autant parvenir à les dégager d’une fonction
militante d’instruments centraux de la propagande catholique
romaine.

Mais, de façon complémentaire, la position de Rome comme Caput
Mundi o4re à la collecte des savoirs des espaces de prospection
d’envergure planétaire: c’est ce que dit le musée de Kircher, dont les
contacts dépassent largement les frontières de l’Europe, c’est ce que
rappellent les collections conservées au collège de Propaganda Fide36.
Cette vie scienti$que romaine, longtemps sous-évaluée et réduite à ses
manifestations artistiques et à l’essor du collectionnisme, doit ses
caractères originaux à la convergence inédite, dans un même tissu
urbain, de groupes sociaux susceptibles, du fait des fonctions
politiques et spirituelles tout à fait particulières de la capitale
ponti$cale, de produire une accumulation de biens culturels sans
équivalent dans le monde moderne, et qui seule autorise l’existence de
$gures aussi exceptionnelles que celle d’Athanasius Kircher, qu’on
aurait tort de ranger trop rapidement dans la catégorie des
« baroques » par opposition aux « modernes ». Il est moins question ici
de rabattre l’identité culturelle de Rome sur l’ antiquaria, que de lire
l’essor de cette discipline à travers ses liens avec les autres champs du
savoir, qui mobilisent, à leur manière, un rapport à la temporalité
susceptible de permettre l’émergence de nouveaux paradigmes
épistémologiques. En ce sens, archéologie, géologie, débat sur les
fossiles, exégèse ou astronomie participent d’une même matrice
intellectuelle où se joue aussi la « révolution scienti$que ». C’est là la
spéci$cité de Rome, c’est en quoi Kircher, savant et religieux
allemand, est toutefois profondément romain.

On pourrait tenter une autre formulation de cette hypothèse :
travaillé comme tous ses contemporains par la question de
l’expérience, Kircher n’en applique pas seulement la méthode, en
cours d’élaboration, à l’explication de la matière – c’est le problème de
tous ceux de sa génération qui se penchent sur les sciences physico-



mathématique –, il cherche aussi à l’appliquer au temps. Pour l’homme
d’Église et le savant romain qu’il est, la question qui est posée à ses
contemporains n’est plus uniquement celle du cosmos aristotélicien,
c’est essentiellement celle de la chronologie sacrée : où il faut intégrer
les paramètres de la nouvelle exégèse, les découvertes de l’histoire
ancienne et païenne, les acquis sur les autres civilisations, notamment
chinoise, les premières données sur l’histoire de la Terre. Du monde
souterrain aux espaces supralunaires, dans le parcours que décrit son
œuvre mais aussi son musée, de Rome à sa périphérie, c’est cette
unique enquête qu’il mène, autour d’un temps chrétien retrouvé.
Entre fossiles et obélisques, il y a sans doute moins variété des intérêts
que construction d’un parcours intellectuel susceptible de mener de
l’un à l’autre : celui qui donne un même sens à la marque du temps qui
s’incruste dans la pierre et les façonne, le fossile comme l’obélisque. En
ce sens, l’alchimie kirchérienne est profondément celle qui fusionne,
par un parcours temporel, dans une pensée chronologique, la parenté
des deux objets. Entre arrogance et utopie, c’est un programme de
recherche à la mesure de la Rome éternelle dont il a patiemment posé
les jalons.

Ce programme est déployé dans l’espace éditorial mais aussi dans
l’espace muséal, car c’est bien là qu’il est le plus spectaculaire, dans ce
lieu où fossiles et inscriptions antiques se côtoient. On pourrait alors
considérer le musée qui porte son nom certes comme un microcosme,
$gure par excellence de sa culture de polymathe, mais aussi comme le
microcosme de cette Urbs qui l’a accueilli, lui comme tous les
étrangers de la terre37.

L’exemplarité de Paris ne renvoie ni aux mêmes mécanismes ni aux
mêmes enjeux. Elle repose, en premier lieu, sur une volonté nouvelle
de relier di4érents réseaux longs de la science moderne. Paris est en
e4et un point de tangence entre di4érents univers sociaux et
intellectuels. La ville apparaît à la fois comme un pôle métropolitain
où sont jugés les savoirs coloniaux et les entreprises extra-
européennes, un « centre de calcul » au sein des milieux scienti$ques
spécialisés dans l’astronomie qui se mettent en place dès la $n du xvii

e siècle, un lieu de conservation et d’exhibition des innovations
techniques à l’hôtel de Vaucanson, futur Conservatoire des arts et
métiers38. Cette articulation permet aux savants de cumuler les e4ets
positifs de ces réseaux de circulation, de cartographier avec plus de
précision qu’ailleurs le nouvel état des connaissances. Mais cette
accumulation des objets, des données, des hommes n’est rien sans une
capacité à juger, hiérarchiser, synthétiser ce matériau. Sans revenir
s u r Paris comme lieu de fabrique de l’  Encyclopédie, si la capitale
française devient un des centres de l’Europe des Lumières, c’est aussi
par la vertu du travail de légitimation de ses institutions scienti$ques
en tribunal universel de la raison39. Pour trancher d’abord entre des
controverses locales, puis nationales, voire internationales, le passage



par l’Académie des sciences devient quasi obligé à la $n du xviii
e siècle. C’est précisément cette fonction judiciaire des institutions
académiques qui fait de Paris le modèle de la cité savante, modèle à
l’aune duquel on peut évaluer les autres métropoles. En visite dans la
péninsule italienne, le mathématicien et naturaliste parisien Charles
Marie de La Condamine (1701-1774) rend compte, dans ses écrits, de
cette pratique. À le suivre, la situation de Rome n’est pas plus brillante
qu’ailleurs dans la péninsule : « Comme la plupart des villes d’Italie,
elle a plusieurs associations littéraires sous le nom d’académies. Elles
tiennent quelquefois des assemblées publiques, où l’on fait la lecture
de diverses pièces de vers », mais « n’a point d’académie de sciences ».
Pour autant, La Condamine souligne les prémices d’un changement
sous le pontificat de Benoît XIV :

Ce n’est que depuis peu d’années qu’il se tient des
assemblées particulières dont quelques-unes ont des
antiquités pour objet. […] Jusqu’à présent il n’y a ni fonds ni
pensions attachés à cet établissement qui puissent le rendre
solide, en assurant le sort de ceux qui le composent. Ainsi,
l’on peut dire encore tant à l’égard des sciences que l’on
sait exactes, qu’à l’égard des recherches historiques que
Rome manque d’un centre et d’un point de réunion. […] Les
savants et les antiquaires y sont épars et isolés ; il en est,
surtout en ce dernier genre, qui se sont illustrés par leurs
ouvrages ; mais un grand nombre de jeunes gens sans
fortune, qui se sentent du goût et du talent pour l’étude des
monuments antiques, obligés pour se faire un petit revenu
de se dévouer à l’instruction super$cielle des voyageurs,
manquent du loisir nécessaire pour se livrer à des travaux
trop souvent infructueux. Jaloux l’un de l’autre, sans motif
d’une noble émulation […], il est rare qu’ils fassent de
grands progrès40.

Cette condamnation de la stérilité scienti$que de Rome renvoie au
triomphe du modèle académique français dans la lecture de l’Europe
savante. Mais, au-delà des rivalités ancillaires entre les capitales, ces
discours n’enregistrent pas moins un changement radical au xviii

e siècle dans le développement d’une science expérimentale qui
consacre la suprématie de Paris. Si l’ancienneté donnait à Rome une
primauté en matière de culture antiquaire, la valorisation des
nouveaux équipements et des réseaux métrologiques confère à Paris
une nouvelle visibilité. Par ailleurs, entre 1750 et 1835, les travaux
scienti$ques envoyés et évalués à l’Académie des sciences con$rment
ce rôle international de tribunal de la science. Ces transformations
dans l’économie des savoirs creusent indéniablement les écarts et
bouleversent la hiérarchie des métropoles européennes. La possibilité
de construire des lieux de production et de représentation des
connaissances, mais aussi des protocoles de comparaison, des



épreuves de grandeur devient un levier essentiel dans les échelles de
reconnaissance des villes phares au xviii e siècle.

Au terme de cet itinéraire, ces deux sites d’observation sont riches
d’enseignement sur la pluralité des modèles et des pratiques qui
façonnent l’émergence de la science moderne. Si les exemples de Paris
et de Rome ne résument pas tous les cas de $gure, mais prennent sens
par rapport à d’autres centres proches ou lointains comme Londres,
Berlin, Mexico ou Calcutta, la temporalité longue de leur identité de
capitale savante constitue la singularité de ces deux cités. La
localisation des ressources intellectuelles fait de ces métropoles des
villes capitales et des capitales savantes.

Notes

1. Labrot, 1987.
2 . Pour donner un ordre de grandeur, à Rome, le nombre total
d’habitants de la ville croît régulièrement pendant la période étudiée :
d’environ 109 000 dans les années 1600-1619, la population passe à
116 000 dans les années 1640-1659, 136 000 pour les années 1700-1719,
152 000 dans les années 1740-1759, 163 000 dans les années 1780-1799.
Le taux de croissance passe de 0,4 % par an pour les années 1599-1699,
à 0,28 % dans les années 1703-1749, pour $nalement tomber à 0,18 %
dans les années 1753-1796. Pour Paris, il n’est pas facile de connaître la
population en 1789, les estimations varient entre 500 000 et 1 million
d’habitants. Voir Sonnino, 2000, p. 342-348 ; Roche, 2000b ; Garrioch,
2002.
3. Andries, 1994, p. 15-26.
4. Roche, 2000a et 2003.
5. On fait ici délibérément le choix de s’écarter d’une historiographie
centrée sur une analyse des échanges intellectuels et des transferts
culturels entre Paris et Rome. Dans cette tradition, voir Waquet, 1989.
6. On pense ici à la manière dont la domination politique et militaire
française de la fin du xviii e siècle a imposé, à une importante partie de
l’Europe, le modèle parisien des Académies.
7. CaXero et al., 2005, p. 171-208.
8. La ré�exion sur ces deux villes ne signi$e pas pour autant qu’elles
seraient les seules, pendant la période moderne, à monopoliser de tels
processus.
9 . Parmi les titres disponibles pour Rome, Totti, 1638; Descrizione di
Roma antica e moderna…, 1643; Nota delli musei, librerie, galerie et ornamenti
di statue e pitture ne’palazzi, nelle case e ne’giardini di Roma, 1664; Roma
sacra antica e moderna figurata e divisa in tre parti…, 1687.
10. Piazza, 1698, livre XVIII, chap. 18.
11. Bignami Odier, 1973 ; Grafton, 1993 ; Marion, 1978.



1 2 . Nous recourons aux termes public ou privé pour distinguer
bibliothèques des institutions et bibliothèques des particuliers, en
mettant de côté le fait que les unes et les autres peuvent être ouvertes
à des lecteurs.
13. Rietbergen, 1987 et 1992.
14. Romanis, 1895-1896.
15. Passionné de livres, en 1628 il est choisi par le cardinal de Bagni,
qui l’emmène à Rome, comme bibliothécaire. Après la mort de celui-ci,
il devient bibliothécaire au service du cardinal Barberini. Rappelé
en 1642 par Richelieu peu avant la mort de celui-ci, il sera $nalement
attaché au service de Mazarin. En dix ans, il réunit quarante mille
volumes et de nombreux manuscrits précieux qui seront le noyau de
l’actuelle bibliothèque Mazarine. Son Advis pour dresser une bibliothèque,
publié à Paris, en 1627, constitue l’un des premiers manuels de
bibliothéconomie.
16. Haskell, 1989 et 1991.
17. Nota delli musei…, op. cit. , 1664.
18. Franchi, 1994 ; Palazzolo et Ranieri, 1996.
19. Castellani, 1933, p. 11-16.
20. Fragnito, 1997.
21. Vittu, 1988.
22. Gardair, 1984 ; CaXero et Monsagrati, 1997.
23. Martin, 1969 ; Martin, 1991, p. 331-357 ; Juratic, 1998 ; Sauvy, 1972 ;

Herrmann-Mascard, 1968 ; Negroni, 1995 ; Darnton, 1996.
24. Martin, 1991,
25. Stroup, 1990, chap. 14 ; Spary, 2000.
26. Renazzi, 1803-1806 ; Roma e lo studium urbis , 1992 ; Di Simone, 1980.
27. On retiendra, en particulier pour notre période, les importants
aménagements architecturaux dus à Francesco Borromini, la création
de la bibliothèque et du jardin botanique (1660) sur une initiative
d’Alexandre VII, la politique de redynamisation de l’Université mise en
œuvre par Innocent XII, qui se traduit par une importante réforme des
enseignements et des salaires, les réformes de Benoît XIV, dans les
années 1740, qui s’appliqueront à une modernisation des contenus et
des méthodes d’enseignement, à travers la valorisation des disciplines
scienti$ques et la création de nouvelles chaires (mathématiques
supérieures, chimie, botanique, autonomie retrouvée de la chaire de
physique). Voir, plus généralement sur le patronage ponti$cal,
Rietbergen, 1987, p. 155-177, et 1992, p. 498-508.
28. Villoslada, 1954 ; Guerreri et Nussdorfer, 1995.
29. Voir le Collège germanique-hongrois, le Collège grec, le Collège
irlandais, le Collège anglais, le Collège écossais. Sur le couvent des
minimes français à la Trinité-des-Monts, Romano et Dubourg Glatigny,
2005.
30. Brockliss, 1981 et 2003.
31. Julia, 1987 ; Compère, 1996.
32. Roche, 1999.



33. Académie d’origine aristocratique ; son fondateur Federico Cesi
(1585-1630) réunit autour de lui le mathématicien Francesco Stelluti,
le médecin hollandais Giovanni Heck et l’érudit Anastasio De Filiis,
avant de s’ouvrir à des Italiens, tels que Galilée, Giovanni Fabbri,
Giovan Batista Della Porta, Antonio Persio, Luca Valerio.
3 4 . On citera notamment, dans le dernier quart du xvii e siècle,
l’Accademia $sico-matematica, fondée, en 1677, par Giustiniano
Ciampini (1633-1698). Le tournant du xviii e siècle est marqué, dans la
capitale ponti$cale, par l’activité scienti$que de Celestino Galiani
(1681-1753) et de Francesco Bianchini, qui, à peine rentré d’Angleterre,
rapportait à Rome les travaux de Newton qu’il y avait rencontré, dans
le cadre d’une académie de physique. Ferrone, 1982 ; Romano, 2002.
35. Donato, 2000.
36. Pizzorusso, 2000.
37. Findlen, 2004.
38. Hilaire-Pérez, 2002.
39. Van Damme, 2005.
40. La Condamine, 1762, p. 391-392.

Bibliographie

Sources

Descrizione di Roma antica e moderna… , Rome, 1643.
La Condamine, 1762 : Charles Marie De La Condamine, « Extrait
d’un journal de voyage en Italie », in Histoire de l’Académie royale des
sciences, Paris, p. 336-410.
Nota delli musei, librerie, galerie et ornamenti di statue e pitture
ne’palazzi, nelle case e ne’giardini di Roma, Rome, 1664.
Piazza, 1698 : Carlo Bartolomeo Piazza, Eusevologio romano, overo delle
opere pie di Roma…Con due trattati delle Accademie e librerie celebre di
Roma, Rome.
Renazzi, 1803-1806 : Filippo Maria Renazzi, Storia dell’Università degli
studi di Roma, detta comunemente « la Sapienza », che contiene anche un
saggio storico della letteratura romana, dal principio del secolo xiii sino al
declinare del secolo xviii, 4 t. en 2 vol., Rome.
Roma sacra antica e moderna figurata e divisa in tre parti… , Rome, 1687.
Romanis, 1895-1896 : Michele De Romanis, Bibliothecae Josephi
Garampii cardinalis catalogus materiarum ordine digestus, 5 vol., Rome.
Totti, 1627 : Pompilio Totti, Ritratto di Roma antica nel quale sono
6gurati i principali tempij, teatri, an6teatri, cerchi, naumachie, archi
trionfali, curie, basiliche, colonne… : con le vite & e:gie de’ primi re d’essa
e le dichiarationi di Bartolomeo Marliani Milanese e d’altri autori, Rome.
Totti, 1638 : Pompilio Totti, Rittrato di Roma moderna , Rome.

Autres références

Andries, 1994 : Lise Andries, « Paris et l’imaginaire de la ville dans



les almanachs français du xviii e siècle », in T. D. Hemming, E.
Freeman et D. Meakin, The Secular City. Studies in the Enlightenment ,
Exeter, p. 15-26.
Bignami Odier, 1973 : Jeanine Bignami Odier, La Bibliothèque Vaticane
de Sixte IV à Pie XI. Recherches sur l’histoire des collections de manuscrits ,
Cité du Vatican.
Brockliss, 1981 : Laurence W. B. B rockliss, « Aristote, Descartes and
the New Science: Natural Philosophy at the University of
Paris, 1600-1740 », Annals of Science, 38, p. 33-69.
Brockliss, 2003 : L. W. B. B rockliss, « Science, Universities and Other
Public Spaces », in R. Porter (éd.), The Cambridge History of Science ,
IV. Eighteenth-Century Science, Cambridge, p. 44-86.
CaXero et al. 2005: Marina CaXero, Maria Pia Donato et Antonella
Romano, « De la catholicité post-tridentine à la République
romaine: splendeurs et misères des intellectuels courtisans », in
J. Boutier, B. Marin, A. Romano (éd.), Naples, Rome, Florence. Une
histoire comparée des milieux intellectuels italiens (xvii e -xviii e  siècle),
Rome, p. 171-208.
CaXero et Monsagrati, 1997 : Marina CaXero et Giuseppe
Monsagrati (éd.), Dall’erudizione alla politica. Giornali, giornalisti ed
editori a Roma tra xvii e e xx e  secolo, Milan.
Castellani, 1933: Giuseppe Castellani, « La tipogra$a del Collegio
Romano », Archivum Historicum Societatis Iesu, 2, p. 11-16.
Compère, 1996 : Marie-Madeleine Compère, « Les pensions à Paris »,
Revue du Nord, 78, p. 823-835.
Darnton, 1996 : Robert Darnton, The Forbidden Best-Sellers of Pre-
Revolutionary France, Londres.
Di Simone, 1980 : Maria Rosa Di Simone, La Sapienza romana nel
Settecento. Organizzazione universitaria e insegnamento del diritto, Rome.
Donato, 2000 : Maria Pia Donato, Accademie romane. Una storia sociale
(1671-1824), Rome.
Ferrone, 1982 : Vinzenzo Ferrone, Scienza, natura, religione. Mondo
newtoniano e cultura italiana nel primo Settecento, Naples.
Findlen, 2004 : Paula Findlen (éd.), Athanasius Kircher. The Last Man
who Knew Everything, New York.
Fragnito, 1997 : Gigliola Fragnito, La Bibbia al rogo. La censura
ecclesiastica e i volgarizzamenti della Scrittura (1471-1605), Bologne.
Franchi, 1994 : Saverio Franchi, Le impressioni sceniche: dizionario bio-
bibliogra6co degli editori e stampatori romani e laziali di testi drammatici
e libretti per musica dal 1759 al 1800, Rome.
Gardair, 1984 : Jean-Michel Gardair, Le « Giornale de’letterati » de Rome
(1668-1681), Florence.
Garrioch, 2002 : David Garrioch, The Making of Revolutionary Paris ,
Berkeley.
Grafton, 1993 : Anthony Grafton (éd.), Rome Reborn: the Vatican
Library and Renaissance Culture, Cité du Vatican.
Guerreri et Nussdorfer, 1995 : Fabrizia Guerreri et Laurie Nussdorfer
(éd.), « Il Collegio Romano (secc. xvi-xix) », Roma moderna e



contemporanea, vol. 3, p. 567-758.
Haskell, 1989 : Francis Haskell, Il Museo Cartaceo di Cassiano del Pozzo:
Cassiano naturalista, Milan.
Haskell, 1991 : Fr. Haskell, Mécènes et peintres: l’art et la société au
temps du baroque italien, Paris.
Herrmann-Mascard, 1968 : Nicole Herrmann-Mascard, La Censure
des livres à Paris à la fin de l’Ancien Régime (1750-1789), Paris.
Hilaire-Pérez, 2002 : Liliane Hilaire-Pérez, L’Invention au siècle des
Lumières, Paris.
Julia, 1987 : Dominique Julia (éd.), Atlas de la Révolution française , II.
Enseignement, Paris.
Juratic, 1998 : Sabine Juratic, « Commerce et réseaux du livre
clandestin à Paris au xviii e siècle », La Lettre clandestine, 6, p. 229-
242.
Labrot, 1987 : Gérard Labrot, Image de Rome: une arme pour la Contre-
Réforme, Seyssel.
Marion, 1978 : Michel Marion, Les Bibliothèques parisiennes au milieu
du xviii e  siècle, Paris.
Martin, 1969 : Henri-Jean Martin, Livres, pouvoirs et société à Paris au
xvii e  siècle, Genève.
Martin, 1991 : H.-J. Martin, « La prééminence de la librairie
parisienne », in H.-J. Martin et R. Chartier, Histoire de l’édition
française, II. Le Livre triomphant, Paris, p. 331-357.
Negroni, 1995 : Barbara De Negroni, Lectures interdites. Le travail des
censeurs au xviii e  siècle, 1723-1774, Paris.
Palazzolo et Ranieri, 1996 : Maria Iolanda Palazzolo et Concetta
Ranieri (éd.), « Le raccolte librarie private nel Settecento romano »,
Roma moderna e contemporanea , vol. 4, p. 561-676.
Pizzorusso, 2000 : Giovanni Pizzorusso, « Agli antipodi di Babele :
Propaganda Fide tra immagine cosmopolita e orizzonti romani
(xvii-xix secolo) », in L. Fiorani et A. Prosperi (éd.), Storia d’Italia.
Annali 16, Roma, la città del papa. Vita civile e religiosa dal giubileo di
Bonifacio VIII al giubileo di Papa Wojtyla , Turin, p. 477-518.
Rietbergen, 1987 : Peter Rietbergen, « Papal Patronage and
Propaganda. Pope Alexander VII Chigi (1655-1667), the Biblioteca
Alessandrina and the Sapienza-Complex », Mededeelinden van het
Nederlands Instituut te Rome, XLVII, p. 155-177.
Rietbergen, 1992 : p. Rietbergen, « La Biblioteca Alessandrina, la
Sapienza e la politica universitaria di Alessandro VII (1655-1667) »,
in Roma e lo studium urbis , 1992, p. 498-508.
Roche, 1999 : Daniel Roche, « Trois académies parisiennes et leur
rôle dans les relations culturelles et sociales au xviii e siècle »,
Mélanges de l’École française de Rome. Italie et Méditerranée , 111, p. 395-
414.
Roche, 2000a : D. Roche (éd.), La Ville promise. Mobilité et accueil à
Paris, Paris.
Roche, 2000b : D. Roche (éd.), Atlas de la Révolution française , vol. 11.



Paris, Paris.
Roche, 2003 : D. Roche, Humeurs vagabondes. De la circulation des
hommes et de l’utilité des voyages, Paris.
Roma e lo studium urbis , 1992 : Roma e lo studium urbis. Spazio urbano e
cultura dal Quattro al Seicento. Atti del convegno di Roma, 7-10
giugno 1989, Rome.
Romano, 2002 : Antonella Romano, « Il mondo della scienza », Storia
di Roma, IV. Roma moderna, Rome, p. 273-303.
Romano et Dubourg Glatigny, 2005 : Antonella Romano, Pascal
Dubourg Glatigny (éd.), « La Trinité-des-Monts dans la République
romaine des arts et des sciences », Mélanges de l’École française de
Rome. Italie et Méditerranée, 117, p. 7-43.
Sauvy, 1972 : Anne Sauvy, Livres saisis à Paris entre 1678 et 1701 , La
Haye.
Sonnino, 2000 : Eugenio Sonnino, « Le anime dei Romani : fonti
religiose e demogra$a storica », in L. Fiorani et A. Prosperi (éd.),
Storia d’Italia. Annali 16, Roma, la città del papa. Vita civile e religiosa dal
giubileo di Bonifacio VIII al giubileo di Papa Wojtyla , Turin, p. 342-348.
Spary, 2000 : Emma C. Spary, Utopia’s Garden : French Natural History
from the Old Regime to Revolution, Chicago.
Stroup, 1990 : Alice Stroup, A Company of Scientists. Botany, Patronage,
and Community at the Seventeenth-Century Parisian Royal Academy of
Sciences, Berkeley.
Van Damme, 2005 : Stéphane Van Damme, Paris, capitale
philosophique de la Fronde à la Révolution, Paris.
Villoslada, 1954 : Riccardo Villoslada, Storia del Collegio Romano dal
suo inizio (1551) alla soppressione della Compagnia di Gesù (1773), Rome.
Vittu, 1988 : Jean-Pierre Vittu, « Di4usion et réception du Journal
des savants de 1665 à 1714 », in Hans Bots (éd.), La DiRusion et la
lecture des journaux de langue française sous l’Ancien Régime,
Amsterdam, p. 167-175.
Waquet, 1989 : Françoise Waquet, Le Modèle français et l’Italie savante.
Conscience de soi et perception de l’autre dans la République des
lettres 1660-1750, Rome.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
)nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré.exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Dynamisme culturel et effervescence intellectuelle
	Institutionnalisation des pratiques savantes
	Capitales savantes : savoirs en concurrence
	Bibliographie
	Nos partenaires


