
Comment Marcel MaussComment Marcel Mauss
croyait à l’origine romainecroyait à l’origine romaine
de la Civilisationde la Civilisation

How Marcel Mauss believed in the roman origin of CivilizationHow Marcel Mauss believed in the roman origin of Civilization

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciensCahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens , , La " civilisation " :La " civilisation " :
critiques épistémologique et historiquecritiques épistémologique et historique, , n°11n°11 , , 20182018

Abstract
In his famous essay, Une catégorie de l’esprit humain : la notion de
personne, celle de “moi”, Marcel Mauss transforms the “person”
into a witness of the evolution of Western civilization. With the
word "person", whose etymology comes from persona, Mauss
�rmly places Rome at the hinge of an ethnographic analysis of
the notion of "person", coupled with a linear historical analysis
limited to the West. It is in Rome that the primitive mask, which
uniquely singles out he who inherits and wears it, would have
become a legal category. However, this reconstitution is
historically unfounded and, in the chapter dedicated to the
Roman "persona", Mauss elaborates based solely on an intuition
and one he fails to substantiate. How could such a �ne scholar
manage to lose all intellectual integrity? My hypothesis is that
the place assigned to Rome (and Greece, for that matter) in the
great story of Western civilization poisons historical and
ethnographical studies; it is imperative that Rome (or Greece) be
at the origins of this civilization’s values.

Le dernier texte de Mauss, Une catégorie de l’esprit  
humain : la notion de personne     , ou l’invention de la
personne à Rome

Le terme latin persona est souvent placé à l’origine de la notion
moderne et occidentale de personne comme si l’étymologie imposait

Florence Dupont

file:///en
https://www.savoirs.app/en/articles?author=49


cette préhistoire1. La plus connue de ces reconstructions est le texte
de Marcel Mauss Une catégorie de l’esprit humain : la notion de personne,
celle de “moi” », article originalement publié en 1938 dans Journal of the
Royal Anthropological Institute, vol. 682

L’essai de Mauss prétend décrire la généalogie occidentale de la
conscience individuelle, d’un Moi personnel et unique, irréductible à
un statut ou à l’appartenance à un groupe, signi�é par le terme
français « personne ». Forme supérieure de civilisation, cette
invention aurait été initiée par Rome et se serait accomplie dans la
modernité occidentale. Mauss écrit à l’époque du personnalisme de la
revue Esprit d’Emmanuel Mounier qui donne à la notion de personne
une force philosophique et politique, sous-jacente à son essai. Il s’agit
pour ce mouvement de résister à la montée des totalitarismes, niant la
personne au pro�t de la race ou de la classe, mais aussi de se
démarquer de l’individualisme bourgeois3. Le devoir des intellectuels
est de rétablir la personne, c’est-à-dire l’homme en tant qu’acteur libre
et responsable. Les menaces sur la personne sont une menace sur la
« civilisation ».

La personne de Mauss est une construction sociale : il dit dans son
essai qu’il « est un sujet d’histoire sociale » (p. 6). Cependant Mauss, en
substituant la personne à l’individu dans le grand récit de la
civilisation, ne change pas de paradigme. Comme Durkheim, il s’inscrit
dans une pensée évolutionniste : l’individu est pour Durkheim le
marqueur de la civilisation, c’est-à-dire de la modernité occidentale,
pour Mauss, c’est la personne.

L’objet de cet article n’est pas de critiquer la pensée de Mauss à
l’œuvre dans cet essai, cette critique a été faite brillamment et
sévèrement par d’autres4. Certes cet essai de Mauss est la publication
d’une conférence destinée à un large public, qui ne pouvait
s’embarrasser d’un apparat académique rebutant. Dans le contexte
politique mondial, ce texte avait en outre une dimension militante. Il
n’est pas question d’ignorer ces deux circonstances ayant présidé à son
écriture et de reprocher à Mauss de ne pas avoir écrit un essai
scienti�quement rigoureux. Cela dit, il faudrait éviter d’en faire un
texte fondateur de la sociologie et de le confronter aux autres écrits de
Mauss. Son intérêt est ailleurs.

Précisément, en eEet, en « lâchant prise », en se laissant aller à des
parcours intuitifs et rapides, Mauss révèle un impensé commun aux
intellectuels français de son temps : la civilisation européenne est le
modèle de toute civilisation en ce qui concerne les droits de la



personne et à l’origine de ce miracle civilisationnel, il y a Rome,
nécessairement. Une des catégories emblématiques de notre
civilisation, « la personne », viendrait en droite ligne et par la force de
l’étymologie, d’une catégorie romaine, persona. Le terme latin de
persona recélerait déjà en partie l’essence de cette catégorie appelée à
être progressivement révélée au cours du grand récit de la personne.

Or tout antiquisant lisant les quelques pages consacrées à l’étape
romaine de la personne ne peut être qu’étonné de la désinvolture de
Mauss à l’égard des documents historiques et ethnographiques, même
dans le contexte évoqué précédemment. Nulle part ailleurs ce grand
savant ne fait preuve d’une telle légèreté. C’est pour nous, historiens
et anthropologues de Rome, une énigme que cet article va tenter sinon
de résoudre, du moins de problématiser, en resituant l’étape romaine
de la persona, dans sa stratégie narrative5. Nous verrons que Rome est
la clef de voûte de sa démonstration et que ce qui nous semble
aujourd’hui un manque évident de rigueur, s’explique par la nécessité
que tout commence à Rome.

À Rome se rencontrent l’horizontalité
ethnologique et la verticalité historique

L’essai de Mauss débute par un préambule ethnologique qui cherche
une préhistoire de la personne dans des sociétés primitives où la
catégorie s’esquisserait sans avoir encore de nom. Les sociétés prises
en compte sont juxtaposées et comparées dans une intemporalité
horizontale. Mauss reprend quelques études réalisées par d’autres que
lui sur des sociétés amérindiennes et australiennes, a�n d’établir un
catalogue de formes du moi et à partir de là construire le paradigme
d’une pré-personne, qui serait propre aux sociétés sans histoire.

Il fait l’hypothèse qu’à l’origine de notre notion de personne, il y
aurait un masque, sans doute déjà parce que persona en latin signi�ait
« masque ». Prisonnier volontaire de l’étymologie de la langue
française, il va voir du côté des sociétés primitives qui toutes, dit-il,
pratiquent des rituels masqués. Il rencontre des masques dans des
cultes d’ancêtres, généralise cette con�guration en associant un nom
propre au masque et conclut que les porteurs de masque intériorisent
ce qui leur est transmis avec leur nom : des statuts et des rôles, des
représentations et des �gures. Ce premier paradigme est celui du
« personnage ». Le « personnage » réunit un masque rituel, un ancêtre
clanique et des privilèges sociaux accordés à celui qui le porte comme
descendant de cet ancêtre. Le masque permet à cet homme de se
distinguer par son rôle social du reste de son clan et de tous les autres
nobles. Ainsi, « tout un immense ensemble de sociétés est arrivé à la
notion de personnage, de rôle rempli par l’individu dans des drames
sacrés comme il joue un rôle dans la vie familiale. La fonction a déjà



créé la formule depuis des sociétés très primitives, jusqu’à nos sociétés
à nous » (p. 15).

En fait l’enquête est faussée par un présupposé général, le latin est la
langue pour dire le personnage d’avant la personne et ce qui le
concerne. Ainsi Mauss pour parler de la marque personnelle que les
Kwakliutl6 Amérindiens mettent sur leurs objets écrit : « Les plats, les
fourchettes, les cuivres, tout est blasonné, animé, fait partie de la
persona du propriétaire et de la familia, des res de son clan » (p. 13). La
personadésigne tout d’un coup le personnage, la pré-personne. La
notion avait précédé le mot et l’attendait.

La seconde partie de son essai est verticale, il passe d’une série de
descriptions à un grand récit, l’histoire occidentale de la personne qui
commence avec Rome. Le trajet doit mener du masque rituel d’un
ancêtre, modèle élaboré dans le champ ethnographique, persona, au
sujet psychologique, unique et conscient de l’être, la personne. Le Moi
va se constituer au cours de l’histoire de la civilisation européenne,
depuis Rome jusqu’à nos jours avec, après Rome, les étapes obligées de
la philosophie grecque, du christianisme etc. Chaque période
historique fait progresser la notion de personajusqu’à ce qu’elle
devienne une personne.

Rome est donc le moment crucial de l’essai, car Rome aurait fait le pas
décisif qui engageait la civilisation occidentale, c’est-à-dire la
Civilisation, dans le long chemin menant à la reconnaissance de la
personne, individu singulier, pourvu d’une conscience de soi et d’une
histoire propre. Elle aurait fait passer la persona du masque concret à
une notion juridique abstraite, persona, articulant le temps arrêté de
l’ethnographie au temps actif de l’histoire. Le terme persona
appartiendrait comme Rome à ces deux temporalités. La Rome
archaïque d’abord décrite en termes ethnologiques donne naissance à
la Rome classique, décrite en termes historiques.

La Civilisation vs les civilisations primitives est caractérisée par ce
passage de l’ethnographie à l’histoire, car entrer dans le temps
historique c’est être capable d’évoluer et d’inventer, non seulement
techniquement mais aussi moralement ce qui serait le propre de la
civilisation occidentale et qui en fait la civilisation des civilisations7.

Certes d’autres civilisations, selon Mauss, ont accédé au temps
historique, mais elles se sont arrêtées en route, comme l’Inde et la
Chine, qui ne sont pas allées jusqu’à élaborer une notion complète du
Moi. Elles se seraient �gées à un moment de leur histoire. Les
spécialistes de ces deux espaces culturels réagissent fermement à cette
partie de l’essai8 en dénonçant la méconnaissance des faits historiques
et une simpli�cation outrancière de sociétés complexes et diversi�ées
à partir de quelques écrits philosophiques ou religieux. Le sinologue
parle « d’erreurs substantielles »9. L’indianologue reproche à Mauss



son évolutionnisme. Les termes qui lui servent à rendre compte du
Moi en Inde sont entachés de présupposés monothéistes ; Mauss ne
conçoit, en eEet, qu’une seule forme de conscience de soi et toute
altérité est projetée sur un axe chronologique dont la �n est l’Europe
d u xx e siècle. Autrement dit, Mauss ne pense pas dans cet essai en
anthropologue de la diversité des cultures. Ces deux critiques
adressées à Mauss sont aussi valables pour son chapitre sur Rome . Il y
fait de « substantielles erreurs », ces erreurs étant dues moins à l’état
des savoirs historiques à son époque qu’à la place qu’il attribue a priori
à Rome dans la civilisation occidentale et qui dévoie sa démonstration.

Rome est donc le lieu et le moment où l’horizontal s’articule au
vertical, où le récit de Mauss passe de l’ethnographie à l’histoire.
Articulation particulièrement laborieuse et peu crédible, qui trahit,
plus que tout le reste, l’acte de foi qui préside à cet essai : la civilisation
occidentale a fait entrer le Monde dans le progrès moral et le respect
de la personne humaine par l’invention du sujet conscient de son
identité unique.

La stratégie de Mauss impose que les Romains aient d’abord été des
primitifs comme les autres et qu’ils aient possédé des masques rituels,
puis qu’ils soient devenus civilisés pour inventer la personne juridique
d’où provient la personne psychologique actuelle. Le paradigme
ethnologique élaboré précédemment ne peut s’appliquer qu’à une
Rome archaïque, préhistorique et perdue. Il a été constitué dans ce
but. Du sauvage au civilisé, le �l conducteur est le mot persona dont le
sens premier, primitif, serait le masque et le sens second, civilisé, la
personne juridique.

L’argumentation était diRcile, faute de documents ; c’est pourquoi les
faits attestés relèvent souvent de la rumeur académique, « vous savez
tous que », le récit s’appuie sur des aRrmations de la seule autorité de
Mauss « je pense que », « il me semble que » et nous verrons plus loin
que les citations sont même parfois tronquées.

Mauss confond persona e t imago sous le français
« masque »

Pour aRrmer que la persona des Romains était à la fois un masque de
théâtre et un masque d’ancêtre, Mauss fait appel à la rumeur savante,
en connivence avec son auditoire :

Vous savez tous combien est normale, classique la notion
de persona latine : masque, masque tragique, masque rituel
et masque d’ancêtre. Elle est donnée au début de la
civilisation Latine.



On remarquera la façon dont Mauss commence par une catégorie
générale, ethnocentrique, « le masque », intraduisible en latin, qu’il
détaille ensuite en diEérentes sortes de masques, de telle sorte que
tous semblent appartenir à la même catégorie posée initialement qui
du coup se met à exister. Pour faire cependant le lien entre les deux,
sans toutefois jamais parler ici d’ imago, il reprend l’hypothèse d’une
personavenant du grec prosopon, à travers l’étrusque en s’appuyant sur
Benveniste et Meillet (p. 18-19). Puis il ajoute, pratiquant l’amalgame,
que les archéologues ont retrouvé de nombreux masques funèbres
étrusques10.

Les mystérieux Étrusques hantent toute l’histoire de la Rome
archaïque ; dès qu’il y a un chaînon manquant entre Rome et la Grèce,
ils servent à combler l’absence. C’est ainsi qu’entre prosopon et persona,
il y aurait un démon infernal, dénommé Phersu, apparenté par son
nom à Perséphone, la souveraine des morts, et à Persée, détenteurs
l’un et l’autre de la tête de la Gorgone. Cette hypothèse s’appuie sur
des fresques étrusques retrouvées dans trois tombes, toutes trois de la
seconde moitié du vi e siècle av. J.-C. , localisées à Tarquinia : la tombe
des Augures, la tombe du Polichinelle, et la tombe des Jeux
Olympiques. On voit sur chacune un individu cagoulé, avec deux fois
l’inscription Phersu. Certains ont voulu croire que le mot phersu
désignait le masque du personnage. Ce qui est improbable.
Généralement, en eEet, le nom placé à côté d’un personnage peint est
un nom propre, identifiant ce personnage, parfois reconnaissable aussi
grâce à un accessoire ; comme Héraklès et sa massue peuvent être
associés à l’inscription H e r k l e (Héraclès en étrusque). Donc ce
personnage, caractérisé par cette cagoule ou masque très visibles, doit
s’appeler Phersu. Que ce nom propre soit devenu un nom commun
désignant ce qui était le propre de Phersu, par une dérivation en – na,
fréquente en étrusque, rien ne s’y oppose, mais rien non plus le
prouve. En tout cas cela ne permet pas de démontrer que
personadésignait un masque funéraire utilisé dans des rituels romains,
alors que les masques funéraires sont toujours appelés imagines.

Ayant fait de persona un masque « primitif », Mauss cherche
vainement un rituel romain qui utiliserait une persona d’ancêtre. Il est
étonnant qu’il ait raté le funus indictivum où les masques des ancêtres
portés par des acteurs dé�lent en procession dans Rome. Il va dans les
environs de Rome et rencontre un rituel falisque11, celui des Hirpi
Sorani 12 qui chaque année marchaient sur des charbons ardents au
mont Soracte, en l’honneur d’Apollon Soranus, ou peut-être du dieu
infernal Dis pater. La rhétorique de Mauss est retorse, il écrit (p. 19) :

D’abord, on trouve chez eux des traces dé�nies
d’institutions du genre des cérémonies des clans, des
masques, des peintures dont les acteurs s’ornent suivant les
noms qu’ils portent [ce qui est pure invention de Mauss].



Au moins l’un des grands rituels de la Rome très ancienne
[ce n’est pas un grand rituel, et il n’est pas très ancien, car il
date seulement de l’époque où les Falisques ont reçu la
citoyenneté romaine, après les guerres sociales, au ii e s. av.
J.-C.] correspond exactement au typecommun dont nous
avons décrit les formes accusées. C’est celui des Hirpi
Sorani, des loups du Soracte (Hirpi = nom du loup en
Samnite). Les gens des familles qui portaient ce titre
marchaient sur des charbons ardents au sanctuaire de la
déesse Feronia, et jouissaient de privilèges et d’exemption
d’impôts. Sir James G. Frazer a déjà supposé [la référence à
une supposition de Frazer, même avec son titre de noblesse,
n’est pas très sérieuse] que c’est le reste d’un ancien clan,
devenu confrérie, portant noms, peaux, masques.

Sa méthode est la même que précédemment : poser une catégorie
générale, ethnographiquement pré-construite, ici l’existence à Rome
de rituels claniques avec masques et peintures, l’illustrer par un
exemple qui semble une preuve. Mauss ajoute ce dont il a besoin pour
sa démonstration. Hirpus voulait certes dire « loup » en falisque ou en
sabellique, langues en fait éloignées du samnite qui est un dialecte
osque. Cette erreur, qui est de peu d’importance, vient elle-même de
Servius, commentateur de Virgile, qui avait confondu les Hirpini, tribu
samnite avec les Hirpi Sorani . Quant à Féronia, d’où sort-elle ? En tout
cas il n’est pas question dans ce rituel de masque ou de déguisements.
Les Hirpi Sorani ne sont pas exemptés seulement de charges mais aussi
de service militaire, ce qui les marginalise dans la vie publique. Cette
exception est une exclusion et non un privilège.

À partir de là, l’exposé devient du roman. Mauss suit le loup à la trace
et dramatise sa découverte (p. 19) :

Mais il y a plus ; il semble bien que nous sommes ici en
présence du mythe même de Rome. Acca Larentia, la vieille,
la mère des Lares, fêtée aux Larentalia (décembre), n’est autre
que l’ indigitamentum, le nom secret de la Louve Romaine,
mère de Romulus et de Remus (Ov., Fastes,1, 55 sq.)

Passons sur la louve romaine qui n’est pas la mère mais la nourrice des
jumeaux, qu’est-ce que le « mythe même de Rome », quel rapport avec
la persona ? Il s’agit, sans doute, d’évoquer une Rome ethnique, en la
chargeant d’oripeaux primitifs, a�n d’y situer sa persona. Il conclut
(p. 19) :

Au fond Samnites, Étrusques, Latins, ont encore vécu dans
l’atmosphère que nous venons de quitter : des personae,
masques et noms, des droits individuels à des rites, des
privilèges.



À cette étape de sa démonstration Mauss introduit les imagines,
masques funèbres , des familles sénatoriales dont il n’avait rien dit
jusqu’ici et qui n’ont rien à voir avec la persona, masque de théâtre. Il
identi�e, sans le dire, persona et imago et attribue à la persona tout ce
qui est associé à l’ imago, comme le nomen et le cognomenet
l’appartenance à la nobilitas. Il n’y a pas lieu de discuter ici dans le
détail ses aRrmations qui ne sont pas toujours exactes. L’important
est cette superposition imago-persona qui est un coup de force
sémantique.

La civilisation commence avec le droit romain
Il faut maintenant que Mauss arrive à la persona, signi�ant un
ensemble de droits communs à tous. « De là à la notion de personne, il
n’y a qu’un pas. », écrit-il. La métaphore est allègre, la démonstration
qui suit est laborieuse. Les droits et privilèges des chefs de clan
auraient donc été étendus à tous, sous le nom de droit civil. Mauss
manipule une personaqui n’a jamais existé et invente une histoire
fondée sur des « je conçois », « je crois » et des raccourcis historiques
(p. 19) :

Je conçois que les légendes comme celle du consul Brutus et
de ses �ls, de la �n du droit du pater de tuer ses �ls, ses sui,
traduisent l’acquisition de la persona par les �ls, du vivant
même de leur père. L’important est le moment où la persona
abandonne le support matériel du masque pour devenir
une catégorie abstraite. Je crois que la révolte de la plèbe, le
plein droit de cité qu’acquérirent [sic] – après les �ls des
familles sénatoriales – tous les membres plébéiens des
gentes, fut décisive. Furent citoyens Romains tous les
hommes libres de Rome, tous eurent la persona civile.

La dernière phrase n’a aucun sens. Veut-il dire que les citoyens
romains avaient accès au jus ciuile ? Ou aux mêmes droits politiques ?
Mauss semble ignorer les diEérents types de citoyenneté et confond
l’accès au droit civil, droit privé, avec une ciuitas qui est très variable
et peut comporter des droits politiques restreints, comme la ciuitas
sine suffragio.

Certes le nom persona appartient bien à la langue juridique romaine
mais il n’est pas une catégorie englobant tous les êtres humains libres,
pourvus de droit, par opposition aux esclaves, car les esclaves sont
parfois des personae :

Et quidem summa divisio de iure personarum haec est, quod
omnes homines aut liberi sunt aut servi.

Globalement le droit des personnes se divisent en deux : car



tous les hommes sont ou libres ou esclaves13.

À Rome le droit reconnaît diEérentes catégories de personae, il s’agit
de tous les êtres humains, libres ou non, femmes et enfants, opposés
aux animaux. Par ailleurs les animaux susceptibles d’être possédés
sont dans la même catégorie que les esclaves, res mancipi. La personane
désigne donc pas une catégorie à laquelle des droits seraient attachés.
La personaest sans contenu a priori, elle est une catégorie classi�catoire
intervenant selon la situation sur laquelle le droit doit agir, elle ne
relève pas d’une ontologie.

Or Mauss essentialise la personaet lie le droit à la « personne », alors
qu’à Rome le droit est activé selon les circonstances14. Il écrit (p. 20-
21) :

Le caractère personnel du droit était fondé, et persona était
devenu synonyme de la vraie nature de l’individu. Le droit à
l a persona est fondé. Seul en est exclu l’esclave. Servus
personam non habet. Il n’a pas de personnalité. Il n’a pas son
corps, il n’a pas d’ancêtres, de nom, de cognomen, de biens
propres.

Cette phrase marque la �n de l’analyse de la personaromaine juridique
et ouvre, après une étape stoïcienne, le passage au christianisme. C’est
lui qui donnera, selon Mauss, une persona à l’esclave, qui jusqu’ici n’en
avait pas. Or cette aRrmation repose sur une citation tronquée de
Justinien15 «  servus personam non habet » qui sonne comme une vérité
générale définissant la nature de l’esclave. La citation complète est :

Cum standi in judicio servus personam non habeat, procuratorem
ad lites non habet, licet ad negotia habeat.

L’esclave ne pouvant pas se présenter dans un tribunal, il ne
peut pas être représenté par un procurateur dans un
procès, mais il peut avoir un procurateur pour faire des
affaires.

Cette phrase n’a pas le sens que lui donne Mauss. Standidéfinit
personadans l’espace du tribunal : l’esclave ne peut pas comparaître
comme plaignant ou comme défenseur ( stare in judicio), et ne peut pas
non plus avoir un procurateur au tribunal, même s’il peut faire des
aEaires ( negotia) ; un procurateur, dans ce cas-là, agira alors pour lui,
comme pour un �ls de famille qui n’a pas été émancipé, et ses droits
seront alors en aEaires les mêmes que ceux d’un homme libre. Ce qui
rend difficile pour un esclave d’agir en droit n’est pas sa nature, mais la



question des cautions, car son maître est responsable �nancièrement
de tout ce qu’il fait. Le droit romain, on le voit, utilise une �ction a�n
de contourner la difficulté. En affaires ( negotia) l’esclave est comme un
fils de famille non émancipé.

La persona juridique est donc un rôle dans une action du droit, et non
un ensemble de droits liés à la personne. Dans d’autres passages, il est
question de la persona servi, fonction d’esclave. Ainsi, au théâtre
comme en droit, la personadésigne un rôle joué dans une actio. C’est
aussi ce sens que Cicéron donne à personadans une phrase célèbre qui
oppose le rôle de l’acteur et celui de l’orateur16 :

Qua re nolite existimare me ipsum, qui non heroum ueteres casus
3ctosque luctus uelim imitari atque adumbrare dicendo neque
actor sim alienae personae, sed auctor meae, cum mihi M. Aquilius
in ciuitate retinendus esset, quae in illa causa peroranda fecerim,
sine magno dolore fecisse.

C’est pourquoi croyez bien que moi même je ne prétends
pas, quand je plaide, représenter et imiter les malheurs des
héros antiques et leurs deuils imaginaires, je ne cherche pas
à jouer le rôle d’un autre, mais ce que je veux, c’est être
l’auteur de mon rôle. Quand je devais conserver Manlius
Aquilius à notre cité et que j’ai prononcé la péroraison, ma
douleur était grande.

Agir en droit, jouer une pièce ( agere fabulam), plaider dans un procès (
agere causam) : celui qui agit prend un rôle, une persona temporaire. La
persona ne s’inscrit pas dans l’être, elle n’est pas liée à la personne.
Étant un rôle, chacun peut le jouer, il suRt que le préteur légitime la
fiction.

Un bilan globalement négatif
Rien ne permet de reconstituer à Rome une évolution depuis une
personaancestrale à une persona juridique. On ne peut même pas
aRrmer que la personathéâtrale soit antérieure à la persona juridique,
car le droit privé à Rome, qui remonte à la loi des XII tables (vers 450
av. J.-C. ), est plus ancien que la tragédie importée de Grèce avec ses
masques en 240 av. J.-C.  Il est même envisageable que le terme persona
désignant le rôle et le masque du rôle – pas le personnage – ait été
emprunté à la langue du droit romain pour traduire le prosôpon grec et
non le contraire.

D’où vient tout le mal ? Mauss n’aurait jamais eu cette désinvolture
intellectuelle avec une autre culture que Rome. Ayant fait ses
humanités, il croit connaître Rome et la Grèce dont il est l’héritier
légitime. Victime du narcissisme occidental, il abandonne sa rigueur



anthropologique. L’essai de Mauss s’adresse à des lecteurs qui auraient
avec les Romains des rapports d’évidence et de connivence, pour tout
dire d’identité.

Cet essai de Mauss peut être lu comme un exercice d’école, une leçon
académique, un acte d’allégeance à la civilisation occidentale telle
qu’elle doit être racontée, de la religion à la raison, du concret à
l’abstrait, du masque rituel au droit. Comme si le droit n’était pas tout
aussi concret qu’un rituel funèbre. Mauss enracine son récit
téléologique dans l’anthropologie, science nouvelle qui prouve ainsi
son respect pour les traditions classiques.

On reconnaît ici une certaine anthropologie de l’ Antiquité qui fait de
la Grèce et de Rome l’espace du premier Grand Partage ; les Grecs et les
Romains ont bien été des sauvages, mais pas des sauvages comme les
autres, puisqu’ils ont inventé La, notre, civilisation.

Notes

1 . Par exemple : Nédoncelle 1948 ; Meyerson 1973 ; Housset 2007 ;
Ildefonse 2009.
2. Repris dans Sociologie et Anthropologie, Paris, 1970, p. 333-362. Le texte
est accessible en ligne à l’adresse :
http://classiques.uqac.ca/classiques/mauss_marcel/mauss_marcel.ht
ml ; Nous nous référerons à la pagination de la publication en ligne.
3. Mounier 2000 ; Rougemont 1934.
4. Pour une analyse critique de cet essai voir Carrithers et al. 1985. Je
remercie Alessandro Buccheri qui m’a communiqué cette référence
bibliographique, essentielle et à laquelle je me reporterai souvent.
5. Dans Carrithers et al. 1985, Michael Carrithers aRrme que la force
persuasive du texte de Mauss tient à sa stratégie (p. 234).
6. Les Kwakliutl sont un peuple amérindien de Colombie-Britannique
(Canada).
7 . C’est « le grand partage » selon la désormais célèbre formule de
Michel de Certeau.
8 . Dans Carrithers et al. 1985, voir Mark Elvin, chap. 8 et Alexis
Sanderson, chap. 9.
9. Dans Carrithers et al. 1985, voir Mark Elvin, « Between the earth and
the heaven. Conception of the self in China », p. 156 et suiv.
1 0 . Jannot 1993. Étude archéologiquement très documentée mais
l’analyse des documents est contestable, c’est pourquoi nous ne
suivons pas ses conclusions sur Phersu.
11. Au Nord est du Latium.
12. Sur les Hirpi Sorrani  voir Rissanen 2012 ; Pline l’ancien, Histoire
naturelle, 7, 19 : Haud procul urbe Roma in Faliscorum agro familiae sunt
paucae quae vocantur Hirpi. Hae sacri3cio annuo, quod 3t ad montem

http://classiques.uqac.ca/classiques/mauss_marcel/mauss_marcel.html


Soractem Apollini, super ambustam ligni struem ambulantes non aduruntur
et ob id perpetuo senatus consulto militiae omniumque aliorum munerum
vacationem habent. Sur le territoire des Falisques, non loin de Rome, il y
a quelques familles qui portent le nom de Hirpi. Ces familles, lors d’un
sacri�ce annuel à Apollon, au pied du mont Soracte, marchent, sans se
brûler sur un lit de charbons ardents. Un senatus consulte les dispense
pour toujours du service militaire et toute autre charge.
13. Gaius, Institutions, I, 9-12.
14. Voir David 2003 et Ando 2013.
15. Justinien, Apodectes, II, XVIII. Pahud 2013. Cette citation interprétée
à tord comme une définition de l’esclave est reprise à l’infini.
16. Cicéron, De oratore, II, 194. Voir Guérin 2009 et 2011 ; Faure-Ribreau
2011.

Bibliographie

Ando C. (2013), L’Empire et le Droit. Invention juridique et réalités
historiques à Rome, Paris.
Carrithers M., Collins St. et Lukes St. éd. (1985), The Category of the
Person: Anthropology, Philosophy, History, Cambridge.
David J.-M. (2003), « Le prix de la voix : remarques sur la clause
d’exclusion des praecones de la table d’Héraclée », Hantos, Theodora.
Laurea internationalis : Festschrift für Jochen Bleicken  zum 75. Geburtstag ,
p. 81-106.
Faure-Ribreau M. (2011), « L’identité en question. Étude du terme
persona dans l’œuvre de Cicéron », BAGB 1-2, p. 126-169.
Guérin Ch. (2009 et 2011), Persona. L’élaboration d’une notion
rhétorique au I er siècle av. J.-C., vol. I  : Antécédents grecs et première
rhétorique latine ; vol. II : Théorisation cicéronienne de la persona
oratoire, Paris.
Housset E. (2007), La vocation de la personne. L’histoire du concept de
personne de sa naissance augustinienne à sa redécouverte
phénoménologique, Paris.
Ildefonse F. (2009), « Être une personne. La personne en Grèce
ancienne », Terrain 52, p. 64-77.
Jannot J. R. (1993), «  Phersu, Phersuna, Persona. À propos du masque
étrusque », Spectacles sportifs et scéniques dans le monde étrusco-
italique. Actes de la table ronde de Rome (3-4 mai 1991), Rome, p. 281-320.
Mauss M. (1938), « Une catégorie de l’esprit humain : la notion de
personne, celle de “moi”  » , Journal of the Royal Anthropological
Institute 68, p. 263-281.
Meyerson I. dir. (1973), Problèmes de la personne , Colloque du Centre de
recherches de psychologie comparative, EPHE VI e Section, Paris-La Haye.
Mounier E. (2000), Écrits sur le personnalisme,  Paris.
Nédoncelle M. (1948), «  Prosôpon et persona dans l’Antiquité
classique. Essai de bilan linguistique  », RSR 22, p. 277-299.
Pahud S. (2013), Le statut de l’esclave et sa capacité à agir dans le



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

domaine contractuel. Etude de droit romain de l’époque classique  [en
ligne], thèse de doctorat de l’université de Lausanne, Genève-
Zurich-Bâle. URL :
https://serval.unil.ch/notice/serval:BIB_675169FD2C8B
Rissanen M (2012) « The Hirpi Sorani and the wolf cults of Central
Italy », Arctos 46, p. 115-135.
Rougemont D. de (1934), Politique de la personne,  Paris.
Tarot C. (2008), « Problématiques maussiennes de la personne »,
Cahiers internationaux de sociologie  124, p. 21-39.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
@nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réBexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Abstract
	Le dernier texte de Mauss, Une catégorie de l’esprit humain : la notion de personne, ou l’invention de la personne à Rome
	À Rome se rencontrent l’horizontalité ethnologique et la verticalité historique
	Mauss confond persona et imago sous le français « masque »
	La civilisation commence avec le droit romain
	Un bilan globalement négatif
	Bibliographie
	Nos partenaires


