
Pune : l’essor d’un centrePune : l’essor d’un centre
éducatif dans leéducatif dans le
Maharashtra des débuts deMaharashtra des débuts de

l’époque modernel’époque moderne

Lieux de savoirLieux de savoir , , 1. Espaces et communautés1. Espaces et communautés , , Albin MichelAlbin Michel , , 20072007 , , p. 1206-1225p. 1206-1225

L’histoire de Pune est liée à la dynastie Rāṣṭrakūṭa, qui, au viii e siècle
de notre ère, gouverna la région alors appelée Punaka ou Punya. Elle
fut ensuite gouvernée par la dynastie Yādava de Devagiri et, après la
chute des Yādava, demeura sous domination musulmane jusqu’au
milieu du xvii e siècle. On la désignait alors du nom de Kasabe Pune. Le
fameux roi marathe Shivaji (1630-1680) passa ses jeunes années à
Pune, dans le palais Lal Mahal qu’avait édi6é son père Shahaji. Durant
la première partie du règne de Shivaji, Pune tomba aux mains des
Moghols ; l’empereur Aurangzeb y plaça son oncle Shahiste Khan a6n
d’étou;er la révolte du jeune Shivaji. Après la mort de ce dernier en
1680, Aurangzeb changea le nom de Pune, qui devint Muhiyabad. La
Pune que nous connaissons de nos jours commença une croissance
rapide vers le début du xviii e siècle, lorsque le premier Peshwa Bājīrao
la choisit pour résidence et y 6t construire la forteresse de Shaniwar
Wada. De 1720 à 1740, il gouverna depuis la ville de Pune. Avec le
développement continu de la puissance des Peshwa, Pune en vint
presque à rivaliser avec Delhi, le siège du pouvoir moghol, et ses
habitants étaient originaires de toutes les régions d’Inde. C’est à cette
époque que Pune atteignit sa plus grande importance historique, non
seulement sur le plan politique, mais aussi en tant que centre de
savoir. Après que les Anglais eurent provoqué la chute des Peshwa
e n 1818, Pune entra dans une nouvelle phase et s’ouvrit
progressivement à la modernité européenne.

L’importance du sanskrit dans l’éducation sous les
Peshwa

Sous les Peshwa, les brahmanes ne se contentaient pas de prospérer

Madhav M. Deshpande

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=188


dans des fonctions administratives et militaires, car les dirigeants
consacraient des sommes substantielles à encourager le
développement des études sanskrites. Chaque année, au mois de
Śrāvaṇa (approximativement août), les Peshwa distribuaient la dakṣiṇā
(don religieux) aux nombreux brahmanes assemblés à Pune. Dābhāḍe,
le commandant mis en place par le roi marathe Shahu, fut à l’origine
de la distribution de la dakṣiṇā aux vaidika (spécialistes des Veda) et
a u x śāstrī (spécialistes des disciplines traditionnelles). Le premier
Peshwa Bājīrao reprit ensuite cette tradition. Nous apprenons
qu’en 1770 le Peshwa distribua à Pune la dakṣiṇā à quelque 39 912
brahmanes venus de toutes les régions de l’Inde, du Nord comme du
Sud. Les grati6cations reçues dépendaient de leur maîtrise des Veda et
des ṣāstra. La coutume se perpétua près d’un siècle et prit 6nalement
la forme d’un soutien 6nancier britannique au système éducatif
moderne. Mais l’ampleur exceptionnelle de ce soutien apporté par les
Peshwa à l’érudition sanskrite, par le moyen de la dakṣiṇā, n’a pas
encore fait l’objet d’une étude détaillée. Dans un document du 27
juillet 1754, il est fait mention de la distribution à des brahmanes de
679 682 roupies, à Ramaṇā (près de la colline de Parvati), et de 148 666
roupies à d’autres brahmanes particulièrement savants, au palais de
Shaniwar Wada.

Sur les établissements scolaires où l’on se consacrait à cette époque à
l’étude du sanskrit, les documents des Peshwa ne nous fournissent que
de maigres informations, mais nous en apprenons davantage grâce aux
enquêtes menées par les Anglais après la prise de contrôle de Pune.
Les études supérieures hindoues, littéraires ou scienti6ques, étaient
exclusivement dispensées en sanskrit dans des écoles que l’on
nommait généralement pāṭhaśālā. N’y étaient admis que des
brahmanes. La distribution de la dakṣiṇā, déjà évoquée, n’était
normalement pas considérée comme le salaire des maîtres professant
dans ces écoles, quoique certains témoignages montrent que les
Peshwa tenaient parfois compte de leurs efforts pédagogiques.

L’historien V. K. Bhave remarque :

La distribution de la dakṣiṇā par les Peshwa comportait de
nombreux avantages pour le peuple. Les jeunes hommes se
mettaient à l’étude a6n de pouvoir toucher la dakṣiṇā. Les
anciennes pāṭhaśālā commencèrent à prospérer, et les
érudits étaient incités à ouvrir de nouveaux centres
scienti6ques. Parallèlement à cet élan donné à l’érudition,
de nouveaux auteurs et de nouveaux poètes Reurissaient
dans le pays marathe. La coutume observée par les Peshwa
fut imitée par les sardār [chevaliers] marathes. Ainsi, non
seulement on encourageait les études dans l’Empire
marathe, mais les brahmanes aUuaient de partout par
milliers et se rendaient à Pune afin de recevoir la dakṣiṇā. De
ce fait, les arbres anciens du savoir se couvrirent, à travers



l’Inde tout entière, d’un feuillage nouveau1.

S’il est évident que la coutume de la dakṣiṇā béné6ciait grandement
aux études sanskrites traditionnelles menées par les brahmanes, on
remarque cependant que les non-brahmanes ne recevaient guère
d’encouragement de la part des Peshwa, qui favorisaient tout aussi peu
l’éducation en langue vernaculaire dans son ensemble. R. V. Parulekar
y insiste :

Bien que la dakṣiṇā fût originellement réservée aux
brahmanes, on en consacra par la suite une partie à des
aumônes faites aux mendiants, hommes et femmes de toute
caste, qui se rassemblaient par milliers à Pune au mois de
Śrāvaṇa 2.

DiVcile de voir là une politique d’éducation équilibrée. Elle
encourageait assurément certains brahmanes à embrasser les études
sanskrites traditionnelles, mais nous avons assez de témoignages pour
aVrmer qu’elle se transforma en une forme de don religieux, pratiqué
sans l’inquiétude d’inciter les brahmanes – et moins encore les autres
castes – à cultiver leurs intérêts érudits.

À Pune, il existait plus de pāṭhaśālā que d’écoles où l’enseignement se
déroulait en langue vernaculaire. Voici la description des écoles
sanskrites qui 6gure dans le rapport envoyé en 1825 à D. Greenhill,
secrétaire du gouvernement de Bombay, par William Chaplin :

Il est habituel dans les classes supérieures d’entretenir à
domicile des maîtres de sanskrit – qui font également cours
aux enfants des voisins moins riches –, à moins que
plusieurs familles ne se cotisent pour engager un
professeur. Les grands śāstrī enseignent gratuitement chez
eux ; les autres, plus modestes, enseignent chez leurs
élèves, dont ils reçoivent des présents. Dans 51 des écoles
d e Pune, on apprend les Veda [les Écritures hindoues] –
paye mensuelle du professeur : de 40 à 60 roupies, un
professeur faisant classe à un nombre de 5 à 10 garçons
selon le niveau ; il semble que l’on consacre à cet
apprentissage entre 10 et 20 ans. Dans 10 écoles, on étudie
l e Jotish Shaster [ jyotiḥaśāstra, astronomie/astrologie],
pendant 8 ou 10 ans, le maître recevant mensuellement de
50 à 100 roupies. De la même manière, le Vedant est
enseigné dans deux écoles, les Mimams [ Mīmāṃsā, sacri6ce
rituel] dans une école, le Dhurm Sastur [ Dharmaśāstra, droit
religieux] dans quatre, Nyaye [ Nyāya] ou logique dans sept,



et la grammaire dans dix. Le Kavye [ Kāvya, poésie] et l’
Alunkar [ Alaṃkāra, poétique] dans quatre, le Wyd [ Vaidyaka,

médecine] dans [?]3.

Dans les pāṭhaśālā traditionnelles, les enfants commençaient
l’apprentissage des Veda à l’âge de huit ans. Les enfants moyennement
doués avaient besoin de douze années d’études, temps qui pouvait
s’allonger jusqu’à vingt-deux années pour les élèves les moins doués.
Les meilleurs professeurs recevaient 60 roupies par mois ; ceux du
deuxième niveau, 50 roupies ; ceux du troisième, 40 roupies. Un maître
pouvait faire cours à dix élèves à la fois, les premiers stades franchis.
Les professeurs d’astronomie, de physique ou d’anatomie touchaient
régulièrement 100, 75 ou 50 roupies par mois, selon leurs capacités.
Les spécialistes des branches traditionnelles du savoir étaient payés
aux mêmes tarifs ; il fallait à leurs élèves la même durée
d’apprentissage, soit de douze à vingt-deux ans. Il semble que les
professeurs de sanskrit de Pune aient demandé des salaires
particulièrement élevés, tandis que dans la région environnante il
était plus courant d’engager des tuteurs privés que de con6er les
enfants à des écoles. On peut raisonnablement aVrmer que ce système
d’instruction diversifié avait cours sous les Peshwa.

L’éducation en langue vernaculaire à la �n de la
période des Peshwa

Cette description fournit une image assez précise du système
d’enseignement du sanskrit sous le gouvernement des Peshwa et au
moment de la prise de contrôle de leurs territoires par les Anglais
en 1818. Mais que peut-on dire de l’éducation en langue vernaculaire à
cette époque ?

Rien n’indique le moindre e;ort organisé de la part des Peshwa pour
promouvoir une éducation populaire. D’après les renseignements dont
nous disposons, les écoles vernaculaires étaient des établissements de
peu d’envergure, laissés aux soins des villages, où l’on apprenait aux
enfants à lire, à écrire et à compter ; cet enseignement s’adressait
surtout aux enfants des classes supérieures, et il est hors de doute que
les membres des castes les plus basses, les intouchables, n’aient eu
aucun espoir de le suivre. Il n’y avait pas davantage de 6lles dans ces
écoles. Les maîtres n’avaient apparemment pas de salaire 6xe et
dépendaient dans de nombreux cas des riches patrons qui voulaient
bien les grati6er de leurs dons. Les droits d’inscription, quand il y en
avait, étaient modiques, de 5 à 50 paise4 par mois. Les familles aisées
prenaient souvent des dispositions a6n que leurs enfants aient un



tuteur à domicile et ne se mêlent pas aux enfants du peuple dans les
écoles. Puisque l’imprimerie faisait défaut à cette époque, on n’utilisait
pas de manuels. Les élèves avaient des planches à poussière (
dhūḷapāṭī, dhuḷākṣara), sur lesquelles ils écrivaient avec le doigt ; pour
effacer cette sorte d’ardoise, il suffisait d’ôter la couche de poussière et
d’en appliquer une nouvelle. L’accent était mis sur la mémorisation.
Des tables mathématiques standardisées étaient récitées en chœur par
les enfants, a6n que chacun puisse se les remémorer instantanément.
Ces tables pouvaient atteindre une grande complexité.

Les documents qui nous renseignent le mieux sur les dimensions
véritables de l’éducation, sanskrite et vernaculaire, à la 6n de la
période ne sont cependant pas ceux qu’ont laissés les Peshwa. Nous en
apprenons davantage grâce à l’enquête sur l’éducation que
Mountstuart Elphinstone mit en chantier après avoir pris le contrôle
du territoire ; elle fut réalisée par les oVciers de sa compagnie
entre 1820 et 1830. Malheureusement, les rapports conservés sont
muets sur Pune. D’autres sources permettent néanmoins de penser
q u ’ e n 1824 il y avait dans cette ville 222 écoles vouées à
l’enseignement élémentaire et supérieur.

Lorsque les Britanniques mirent en place des écoles anglaises, la
réaction des indigènes fut souvent négative. Ils parlaient d’écoles
d’« opposition ». Les populations locales regardaient les innovations
pédagogiques des Anglais d’un œil soupçonneux. Tout en craignant
que ces e;orts ne dissimulassent d’autres intentions, les indigènes
continuaient de leur côté à cultiver le mode d’éducation traditionnel,
comme le note G. L. Pendergast, en 1821, dans une communication
adressée au Conseil du gouverneur de Bombay :

Est-il besoin que je rappelle ce que les membres du Comité
savent aussi bien que moi ? Il n’est pour ainsi dire pas un
village, petit ou grand, sur toute l’étendue de nos
territoires, qui ne possède son école, et il y en a plusieurs
dans les villages importants. Elles sont nombreuses dans les
bourgs et les villes de chaque district. Les jeunes indigènes
y apprennent à lire, à écrire et à compter, d’une façon si
peu coûteuse que le maître d’école reçoit souvent une ou
deux poignées de grain, et jamais plus d’une roupie par
mois, selon les moyens dont disposent les parents. C’est en
même temps un système si simple et si eVcace qu’il n’est
guère de cultivateur ou de marchand même modeste qui ne
sache tenir ses comptes avec une exactitude que l’on ne
rencontre pas chez nous, me semble-t-il, parmi les classes
les plus basses, tandis que les marchands les plus Rorissants
et les banquiers tiennent leurs livres avec une aisance, un
soin et une clarté qui me paraissent égaler tout à fait les
qualités de nos commerçants anglais5.



Le receveur de Pune faisait les remarques suivantes :

Je n’ai eu connaissance d’aucun cas où leurs [maîtres] aient
été engagés par le village ou payés par l’ensemble de la
communauté ; les gens qui contribuent à leur rémunération
sont toujours ceux qui en espèrent un pro6t. La
rémunération des instituteurs des villages par le
gouvernement, directement ou indirectement, n’a jamais
eu cours non plus, pour autant que l’on sache6.

L’emploi de maître d’école n’était que rarement un wuttun (« droit
héréditaire à une rémunération »). Un rapport croit pourtant
comprendre que

l’emploi d’instituteur n’est pas à proprement parler
héréditaire, mais, comme il arrive souvent chez les
Hindous, le 6ls reprend la profession du père, si bien que
l’on a beaucoup d’exemples d’écoles qui sont restées dans la
même famille et au même endroit pendant plusieurs
générations7.

Le nombre d’élèves variait grandement d’une école à une autre et
selon les régions. À Pune, un enseignant faisait cours à une classe de 25
à 40 garçons, et recevait entre 2 et 8 annas par mois de chacun de ses
élèves. La plupart des écoles n’avaient qu’un maître, malgré quelques
exceptions. En général, elles étaient ouvertes à tous ceux qui
pouvaient acquitter le droit mensuel – mais pas aux membres des
basses castes ni aux intouchables. Les enseignants étaient
principalement, mais pas uniquement, des brahmanes. On n’exigeait
d’un instituteur aucune quali6cation particulière ; un rapport de
l’époque se lamente sur l’« ignorance de la classe présente des
instituteurs8 ». Les pandits et śāstrī érudits ne manquaient pas, mais ils
enseignaient les śāstra prestigieux dans les écoles sanskrites et non
dans les écoles vernaculaires. En l’absence de tout livre de référence,
chaque maître improvisait le contenu de ses leçons. Le premier stade
de l’apprentissage de la lecture consistait en des histoires telles que le
Panchatantra, avant que les élèves ne puissent écrire des lettres dans
l’écriture modi.

En 1825, William Chaplin écrit dans son rapport :

Il y a aussi à Pune 53 écoles marathes, un maître faisant
cours à un groupe de 25 à 40 élèves et recevant entre 2 et 8
annas par mois de chacun d’eux, 2 Telugus et 1 Gujarati
payés au tarif de 4 à 8 annas par élève, 2 Perses payés au
tarif d’1 à 5 roupies par enfant, un maître faisant cours à 5
garçons – il faut 8 ou 10 ans pour cette formation, et les
garçons la commencent en général entre 6 et 8 ans9.



On peut comparer cette situation à celle du district de Pune ; ce sont
toujours les mots de Chaplin :

Sans compter les écoles de la ville, il y a dans le district de
Pune 110 écoles marathes, soit en moyenne (en considérant
les hameaux mawul) une école pour 8 villages, et les
instituteurs sont payés de 3 à 6 roupies par an et par
étudiant. La classe favorisée des ryut envoie souvent ses
garçons (ou bien un garçon par famille) à un puntojee
[instituteur] voisin a6n qu’il apprenne à lire, à écrire et à
compter ; il arrive aussi qu’ils payent ces enseignants une
somme mensuelle assez élevée pour que ces derniers
puissent prendre d’autres garçons au tarif ordinaire.

L’arrivée des Anglais à Pune
En novembre 1817, les forces britanniques dé6rent l’armée du second
Bājīrao Peshwa de Pune : la région passa sous le contrôle de
Mountstuart Elphinstone. Il était le résident britannique oVciel à la
cour des Peshwa avant leur chute et connaissait fort bien le district.
Dans une déclaration du 11 février 1818, la Compagnie britannique des
Indes orientales assurait à la population qu’elle ne chercherait pas à
intervenir dans la vie religieuse et culturelle. Au mois de mars,
Elphinstone convoqua une assemblée populaire à Pune et, tout comme
les Peshwa dont il avait pris la place, procéda à la distribution de la
dakṣiṇā aux śāstrī et pandits brahmanes.

Cependant, les anciennes pratiques n’allaient pas être purement et
simplement maintenues par le pouvoir britannique. En 1824,
Elphinstone annonça les principes de sa politique scolaire pour la
région. Il se fixait notamment les objectifs suivants :

1. Améliorer les méthodes d’enseignement en vigueur et accroître
le nombre des écoles ;

2. Fournir des manuels aux écoles vernaculaires ;
3. Encourager les classes inférieures de la société à pro6ter de

l’éducation dispensée ;
4. Publier des livres dans les langues de la région ;
5. Ouvrir des écoles de type occidental et encourager la population

à profiter de l’éducation occidentale dispensée en anglais.

Ainsi, à l’arrivée des Anglais au gouvernement de la province, la
notion même d’éducation s’éto;a soudainement et prit une autre
dimension, du moins pour les brahmanes. Tout en perpétuant
l’éducation sanskrite traditionnelle, la communauté brahmane,
désormais placée sous la domination britannique, vit s’ouvrir devant
elle deux nouvelles directions : l’éducation vernaculaire et l’éducation
anglaise. La Bombay Native School Book and School Society fut fondée



en 1823. Elle visait à di;user l’éducation, ainsi qu’à élaborer et publier
des manuels dans la langue locale, le marathi. La première école d’État
où l’on enseignait en marathi fut ouverte à Bombay en 1818, tandis
qu’une école similaire fut inaugurée à Pune en 1824. À Pune, on ouvrit
en outre une école anglaise. Voici ce que Chaplin observe en 1825 : « Il
y a maintenant 36 élèves dans l’école anglaise soutenue par la Bombay
Education Society10. »

Du Poona Hindoo College (Puṇe pāṭhaśālā) au
Deccan College

Le dernier Peshwa, Bājīrao, avait coutume de distribuer 500 000
roupies par an de dakṣiṇā aux pandits et récitants vaidika brahmanes.
Après l’arrivée au pouvoir des Britanniques, Elphinstone demanda aux
dirigeants de la Compagnie le droit de dépenser 200 000 roupies par an
à des 6ns pédagogiques. Il commença par allouer des bourses aux
érudits brahmanes qui étaient spécialistes du sanskrit et des Veda ou
experts en des domaines « plus utiles » comme le dharmaśāstra et les
mathématiques. Il nomma William Chaplin responsable de la
répartition du budget de la dakṣiṇā.

Le Pune Hindoo College (connu dans la région sous le nom de Puṇe
pāṭhaśālā) fut fondé le 7 octobre 1821, avec une dotation annuelle de
15 250 roupies. Il y avait dix classes et une centaine d’étudiants. L’école
avait pour mission d’enseigner l’érudition sanskrite dans les domaines
qui avaient quelque utilité contemporaine ; elle devait également
dispenser une éducation occidentale à ceux qui le demanderaient. Les
autorités britanniques souhaitaient par là « conserver la faveur des
brahmanes qui avaient sou;ert du changement de gouvernement et
exerçaient une grande inRuence sur les sentiments et la conduite du
peuple tout entier ». Cet autre objectif en tête, William Chaplin insista
pour que l’on nomme des professeurs même dans les domaines
considérés comme dépourvus d’utilité pratique. L’école enseigna donc
les disciplines suivantes : nyāya [logique], dharmaśāstra [droit
religieux], vyākaraṇa [grammaire], jyotiṣa [astronomie/ astrologie],
alaṃkāra [poétique], vedānta [métaphysique] et āyurveda [médecine],
outre le Ṛg-Veda et l’Yajur-Veda [deux branches des Écritures
védiques]. L’enseignement était traditionnel, et les fonctionnaires
britanniques n’assuraient guère la direction que sur le papier. Le
pandit Rāghavācārya était le principal de l’établissement. Six autres
śāstrī étaient chargés d’enseigner les śāstra et le Veda. Le jour faste de
Dussera (6 octobre 1821), on tint un durbar [réunion oVcielle] public
au palais Vishram Bag de Pune pour l’inauguration du College. William
Chaplin exposa dans cette assemblée les intentions du gouvernement
11 :



Faisant preuve de ce souci du bien-être et de la prospérité
de nos sujets indigènes qui a toujours caractérisé le
gouvernement britannique en Inde, le gouverneur [ the
Honourable Governor-in-Council] a décidé de fonder à Pune un
collège ayant pour but la conservation et le progrès de la
littérature hindoue et l’éducation des jeunes gens de la
caste brahmane, et ce, dans les diverses branches de la
science et de la connaissance qui sont les objets d’étude
habituels aux érudits indiens. […] La discipline interne du
college sera essentiellement du ressort du principal et des
professeurs, car le gouvernement entend n’établir aucune
contrainte qui s’écarte de l’esprit des subventions allouées
aux indigènes par des indigènes et qui puisse de ce fait les
o;enser ou leur peser. Le principal et les professeurs
élaboreront cependant le cadre administratif de cette
institution, et en particulier les règles de comportement et
d’assiduité applicables aux élèves ; à ces règles, professeurs
et élèves seront évidemment tenus de se conformer. Tout
manquement aux dispositions statutaires suscitera le
déplaisir du gouvernement et entraînera des sanctions qui
pourront aller jusqu’à l’exclusion.

Le Pune Hindoo College demeura sous la surveillance du commissaire
du Deccan jusqu’en 1831. Le gouvernement estima alors qu’un profond
remaniement était nécessaire. Joshi, qui témoigne d’expérience, nous
livre des descriptions fascinantes dans son récit Puṇe śahārace varṇan
[Description de la ville de Pune] (paru en 1868)12 :

Dans cette école, on dépensait de grosses sommes d’argent
pour le festival de Ganesh. En incluant le salaire des
conteurs, les récitations védiques et les décorations, il
paraît que l’on dépensait plus de deux cents roupies.
Pendant le festival de Diwali, les étudiants avaient droit à
un bain à l’huile et recevaient quantité de con6series. Voilà
quel était le style Peshwa de l’école. Certains étudiants
touchaient une allocation mensuelle. Le fonctionnaire
anglais ( saheb) chargé de superviser l’établissement n’était
pas autorisé à pénétrer à l’intérieur des bâtiments. Il devait
entrer par la porte principale et prendre place dans la salle
d’accueil au-dessus du portail. Lorsque quelqu’un était
souillé par la présence du saheb, il rentrait dans ses

Figure 1. Le Deccan College (Pune) en 1879.



appartements et prenait un bain pour se puri6er. Un jour
que le saheb était entré trop avant, les brahmanes durent
accomplir un rite de puri6cation, l’ udakaśānti ou
« paci6cation de l’eau ». Mais les occupants des lieux
6nirent par comprendre qu’ils ne pourraient éviter
indé6niment le contact du saheb et le tenir hors des murs :
ils décidèrent qu’il suVsait de quitter les vêtements
souillés. Puis, peu à peu, ils en vinrent à déclarer que les
visiteurs « royaux » ne représentaient pas une souillure et
que le saheb serait admis dans l’enceinte de l’école mais
n’aurait pas le droit de s’asseoir sur les sièges utilisés par les
śāstrī. Le très compréhensif saheb Candy se vit inRiger bien
des douleurs et bien des insultes. Les śāstrī lui défendirent
de porter ses chaussures dans le salon et de manger dans
l’enceinte de l’école, et saheb Candy leur obéit. […] Saheb
Candy est à l’origine de tous les bienfaits que l’éducation
fait à présent pleuvoir sur Pune. Il gagna la con6ance des
gens et les 6t changer d’opinion. Alors que les śāstrī
prenaient un bain quand ils avaient le malheur de le
toucher, il 6t progressivement disparaître de l’esprit de
leurs enfants ces idées saugrenues et surannées ; il les
engagea même à accepter d’enseigner à des intouchables.
Voilà pourquoi les brahmanes, et plus encore les membres
d’autres castes, ne doivent jamais oublier les bonnes actions
de ce saheb honnête et bienveillant. Il conviendrait même
de lui ériger une statue dans un lieu bien en vue.

De nombreuses personnalités marquantes de l’époque, comme
Krishnashastri Chiplunkar, furent élèves du College. Jusqu’en 1837, on
n’y enseigna en réalité que les disciplines sanskrites habituelles, et de
la façon la plus traditionnelle. En juin 1830, dix-huit étudiants
diplômés de l’école reçurent des prix, pour un total de 920 roupies.
En 1837, le major Candy fut nommé inspecteur et introduisit un cours
d’anglais. À peu près au même moment, de nombreuses écoles privées
furent ouvertes à Pune et dans d’autres centres urbains, écoles de
missionnaires mais aussi écoles indigènes. Elles di;usèrent lentement
l’éducation en vernaculaire et en anglais, qui s’ajouta à l’éducation
sanskrite traditionnelle. Mais on manquait, pour le marathi,
d’instituteurs suVsamment formés et de manuels adéquats.
Elphinstone favorisa la traduction de livres anglais en marathi. Nous
avons vu qu’une société encourageait l’élaboration des manuels. Les
pandits marathes travaillaient également en étroite collaboration avec
l e capitaine Molesworth à la préparation d’un dictionnaire marathi-
anglais, et avec d’autres, dont le major Candy, à la rédaction de
manuels. Ainsi, les pandits brahmanes étaient en contact avec la
conception anglaise de l’éducation, et ils 6rent passer de nouvelles
idées et de nouvelles méthodes dans l’enseignement vernaculaire. En
mars 1849 fut fondée la Deccan Vernacular Society, avec le soutien de



dirigeants européens et indigènes, a6n de promouvoir la traduction de
livres anglais dans les langues vernaculaires. En 1851, le
gouvernement de Bombay mit en place le Dakshina Prize Committee,
qui avait pour tâche de sélectionner, de récompenser et de publier les
meilleurs livres de l’année en langue vernaculaire.

La même année, le Pune Hindoo College et les écoles anglaises
gouvernementales furent réunis en un nouveau Pune College, qui,
en 1856, fut lui-même divisé en trois institutions : le Pune College, la
Pune College School et la Normal School. Des professeurs anglais
étaient chargés des disciplines telles que la littérature anglaise, les
mathématiques et la physique, tandis que Krishnashastri Chiplunkar
était à la tête des départements sanskrits dans les trois institutions.
E n 1850, on créa au Pune College une section dite « normale », qui
avait pour vocation de former des instituteurs qui enseigneraient dans
la langue vernaculaire. Le directeur de cette École normale, sir Edwin
Arnold, imposa aux étudiants un minimum de trois heures
hebdomadaires de cours d’anglais. Cette institution devint en 1866 le
Pune Training College. En 1856, le major Candy était principal du Pune
College. James MacDougal était alors le professeur de mathématiques
et de physique et W. Draper, celui de littérature anglaise. Le professeur
Keropant Chhatre était principal de l’École normale en 1858 et 1859,
tandis que Krishnashastri Chiplunkar était principal du Training
College en 1866. Entre 1856 et 1860, le Pune College connut plusieurs
remaniements. C’est en 1859 que pour la première fois un Européen fut
nommé professeur de sanskrit au College ; il s’agissait de Martin Haug.

L’année 1860 fut celle de la fondation à Pune du Deccan College,
destiné à l’enseignement supérieur, et à Bombay de l’Elphinstone
College. Ces institutions jouèrent un grand rôle dans la transformation
intellectuelle et culturelle qui toucha et les brahmanes et les non-
brahmanes au Maharashtra : les traditions scolaires héritées de
l’époque des Peshwa, que ce soit dans l’éducation en sanskrit ou dans
les langues vernaculaires, furent peu à peu remplacées par un
paradigme occidental13. Le Deccan College fut établi à Yeravada, à
environ huit kilomètres de la ville, alors que l’ancien Pune Hindoo
College était au Vishram Bag Wada, en plein centre-ville. Il était donc
peu commode de s’y rendre quotidiennement, ce qui s’explique par le
fait qu’il était essentiellement destiné à accueillir des internes. Son
premier principal fut Wordsworth. Après la nomination de ce dernier
à l’Elphinstone College de Bombay, en 1874, R. G. Oxenham prit la
direction du Deccan College. Franz Kielhorn lui succéda. Il faut
remarquer que le Pune College, devenu Deccan College en 1867,
trouvait de généreux mécènes parmi les brahmanes de Pune.

Dans ses Souvenirs de B. G. Tilak , Krishnarao Sharangapani nous livre
une évocation personnelle de la vie des étudiants :

Bal Gangadhar Tilak et moi-même, nous réussîmes le



concours d’entrée à l’université en 1872. […] Mon père
décida de m’envoyer au Deccan College de Pune. […] Il ne
fut pas diVcile de m’y inscrire : c’était certes le seul college
littéraire de la ville, mais peu d’étudiants étaient admis au
concours de l’université. Restait la diVculté d’obtenir un
logement dans l’enceinte du College, car à l’époque il n’y
avait que le bâtiment central et ses deux ailes ; les
extensions et les résidences indépendantes sont des ajouts
ultérieurs. […] Plusieurs jours durant, on vit arriver des
internes, qui habitaient Pune et avaient fait à pied deux
kilomètres et parfois davantage, en prenant le bac pour
traverser la rivière. M. Tilak était l’un de ceux-là. […] Il y
avait plusieurs dining clubs, dans un corps de bâtiment
proche du bâtiment principal, que l’on pouvait en gros
diviser en sovla (orthodoxes) et ovla (réformistes), chaque
groupe n’admettant que ses membres et partisans. Notre
club appartenait à la première catégorie. […] Les étudiants y
étaient tous vêtus d’habits de soie pour le dîner, et les plus
orthodoxes d’entre nous accomplissaient leurs sandhya et
lisaient la Bhagavadgita. […] Pour l’examen des Fa 14, nous
avions une épreuve d’option, pour laquelle il fallait choisir
entre l’ Analogie 15 et les Sermons de Butler et la géométrie
analytique. Rares furent les étudiants qui optèrent pour le
premier sujet. La plupart choisirent les mathématiques. […]
Notre professeur de mathématiques était alors le très
r e s p e c t é Keropant Chhatre, que nous appelions
familièrement Kerunana. Le professeur Kerunana, donc,
était connu pour les travaux d’astronomie qu’il poursuivait
[…] et m’engagea à prendre la géométrie analytique au lieu
des Sermons de Butler. […] La controverse faisait rage sur les
mérites respectifs des mathématiques et de la philosophie
morale. Tilak était un fervent partisan des premières, mais
son insistance ne put venir à bout de mes préventions
contre cette discipline et je m’opiniâtrai dans mon choix :
même pour l’examen 6nal de Ba 16, je ne pris que des
disciplines littéraires en option. […] Le trimestre précédent,
nous nous retrouvions souvent entre amis après le dîner.
Nos conversations à bâtons rompus portaient sur les
célébrités qui étaient passées par le College ou bien sur des
problèmes d’actualité, notamment sur des questions
sociales. Nos débats enRammés se prolongeaient parfois
fort tard, jusqu’à 10 ou 11 heures du soir. […] L’intelligence
vive et vigoureuse de Tilak ne laissait pas de se manifester
dans ces disputes. Il faut dire qu’à cette époque certains
étudiants timorés évitaient les sujets publics et restaient
claquemurés dans leur chambre, sans aucun intérêt pour ce
qui ne concernait ni leur situation personnelle ni leurs



études17.

Ce sont ces institutions qui amenèrent la transformation graduelle de
l’élite culturelle de la région. La métamorphose du pandit sanskrit en
un savant moderne ne fut pas chose facile. Voici ce que Puranik dit au
sujet de Krishnashastri Chiplunkar :

Il est triste de constater que l’éducation anglaise qui lui
permit d’obtenir la prospérité matérielle ruina
complètement sa foi dans la religion traditionnelle. Les
branches du savoir qu’il avait étudiées si assidûment dans
sa jeunesse, il les rejeta par la suite. Sous les arguments de
rationalistes tels que Mill, Darwin et Huxley, la forteresse
de sa foi s’écroula. Son éducation anglaise 6t de lui un athée
militant18.

Parmi ses professeurs indiens, le 6ls de Krishnashastri, Vishnushastri,
avait le plus grand respect pour Kerunana Chhatre, qui enseignait les
mathématiques et l’astronomie au Deccan College. Puranik rapporte19

que, devenu rationaliste, Chhatre avait cessé de croire à l’existence de
Dieu, mais n’en récitait pas moins chaque jour invariablement le Vi ṣṇ
usahasranāma avant de se coucher, comme sa grand-mère le lui avait
recommandé. Il disait ne pas être croyant, mais prier pour le cas où,
malgré tout, Dieu existerait et se réjouirait de sa prière – s’il n’existait
pas, on ne perdait pas grand-chose à prier !

Sous la férule de ces maîtres, Vishnushastri Chiplunkar devint un
lecteur ardent, pro6tant des ouvrages en anglais, en marathi et en
sanskrit qu’il trouvait chez lui ou à la bibliothèque du College. Il lut les
œuvres des historiens grecs, romains et européens, Shakespeare et
Milton, les écrits de Macaulay, Addison et Johnson. Johnson et
Macaulay surtout lui 6rent forte impression, comme le montrent les
éloges qu’il leur décerne avec abondance dans ses propres travaux
(recueillis dans les Nibandhamālā [Série d’essais] publiés sous son nom),
en soulignant leur qualité de visionnaires et leur endurance au labeur
intellectuel – il nommait l’éducation anglaise « le lait de la tigresse ».
C’est en goûtant lui-même à ce lait qu’il adopta un style et une
méthode radicalement nouveaux.

Figure 2. Une réunion de professeurs à Fergusson College
(Pune) en 1894.



On ne saurait trop insister sur le rôle de tels établissements dans le
renouveau culturel que connurent les élites de Pune. Si, au début du
xix e siècle, la tradition pédagogique sanskrite était encore vivante au
Pune Hindoo College, elle se maria lentement à l’éducation anglaise
une fois le Pune College placé sous la direction du major Candy. L’essor
du Deccan College semble en revanche marquer une nouvelle
séparation. Le gouvernement ne subventionnait plus les écoles
traditionnelles : l’éducation sanskrite dut s’incarner dans des
institutions nouvellement apparues, comme la Pāṭhaśālā et la
Vedaśāstrottejaka Sabhā. Mais le Deccan College demeura le haut lieu de
l’éducation moderne à Pune jusqu’à l’apparition du Fergusson College
en 1885. La bifurcation entre les deux types d’éducation, sanskrite et
occidentale, ne fit que se confirmer dans la Pune du xx e siècle.

L’éducation des membres des basses castes et des
femmes

L’histoire de l’éducation des membres des basses castes et des 6lles
dans le Maharashtra du xix e siècle est une partie tout aussi importante
du tableau que nous dressons. Si les garçons des hautes castes eurent
pendant cette période de plus en plus de chances de recevoir une
éducation de qualité, il n’était pas aisé de procurer une scolarité aux
6lles et aux membres des basses castes. La société n’était pas prête à
accepter la mise en place d’une instruction publique – ni d’aucun autre
système d’éducation – destinée aux 6lles. Même la communauté parsi
s’opposait à ce qu’on envoie les 6lles à l’école : on peut imaginer la
façon dont une ville aussi traditionnelle que Pune répondit à ces
premières tentatives. En 1834, on ouvrit, avec l’autorisation de
l’administration anglaise, une école secrète qui accueillait les 6lles de
brahmanes. Huit ou dix élèves assistaient aux cours dispensés dans
cette institution pionnière, qui fut probablement la toute première du
genre. Le révérend Mitchell commença à mettre sur pied des écoles de
6lles à Pune en 1840, surtout dans le quartier du camp. Ces écoles
marathes avaient un public composé de 6lles de brahmanes comme de
6lles des basses castes. Vers 1850, le climat était cependant hostile à
l’éducation des filles.

Jyotiba Phule, grande 6gure de la caste des jardiniers, fut le premier
indigène à ouvrir une école publique pour 6lles à Pune, en 1851. Au
début, il assura lui-même les leçons ; lorsque le besoin d’un assistant se
6t sentir, sa femme Savitribai se mit à enseigner à ses côtés. En un an,
les e;ectifs passèrent de 7 à 48 élèves. Une deuxième école ouvrit ses



portes la même année, puis une troisième en 1855. A6n d’attirer ce
nouveau public scolaire, des moments de jeux étaient prévus, ainsi que
des distributions d’en-cas. Après cette éclosion dans les années 1850, la
situation n’évolua guère pendant une trentaine d’années. Dans la
plupart des familles de la classe moyenne, les 6lles acquéraient une
capacité de lecture élémentaire, celle dont elles avaient besoin pour
lire des récits religieux en marathi. Cela semblait en général suVsant.
L’idée d’envoyer les 6lles à l’école paraissait incongrue. En 1884, les
administrateurs anglais fondèrent une école pour 6lles, la Hujurpaga
Highschool. On rapporte que les citoyens de Pune n’approuvaient pas
cette initiative et que les jeunes élèves eurent à supporter bien des
quolibets sur le chemin de cette école. Elles furent au nombre de 58 la
première année.

Le même Jyotiba Phule eut également un rôle moteur dans l’ouverture
des écoles aux enfants des basses castes hindoues, et tout
particulièrement aux enfants d’intouchables. En 1852, il ouvrit une
école pour ces derniers à Pune ; elle fonctionna à ses frais dans les
premiers temps. Située dans le quartier Vetal Peth de Pune, elle
accueillait principalement des enfants mahar et mang (des castes
d’intouchables). Son directeur ouvrit bientôt une autre école, pour les
6lles des basses castes (notamment mahar, dhed, mang, chambhar). Il
enseignait dans ces deux établissements et veillait à leur bon
fonctionnement. Il recevait une aide 6nancière européenne, mais était
aussi soutenu par des habitants du lieu. En 1853, un organisme
indépendant fut créé a6n de promouvoir l’éducation des intouchables.
De nombreux brahmanes rejoignirent Jyotiba, aux côtés de non-
brahmanes, pour présider aux destinées de cet organisme.

L’éducation nationaliste : la New English School et
la Deccan Education Society

E n 1850, il y avait environ 200 étudiants qui étudiaient l’anglais à
Pune, sans avoir à acquitter de frais d’inscription. En 1865, les écoles
avaient commencé à faire payer leurs élèves, ce qui n’avait pas
empêché le nombre d’étudiants apprenant l’anglais de monter à 1 500.
La demande étant supérieure aux capacités des établissements
existants, une école privée ouvrit ses portes en 1866. On y payait une
roupie par mois ; en un mois seulement, il y eut 275 noms sur ses listes.
Une seconde école débuta avec 50 inscrits. En 1871, 42 étudiants
originaires de Pune furent admis à l’examen d’entrée de l’université.

L e 1er janvier 1880, Vishnushastri Chiplunkar ouvrit la New English
School, avec l’aide de ses amis Bal Gangadhar Tilak, Gopal Ganesh
Agarkar et Mahadeo Ballal Namjoshi. Ces nouveaux brahmanes,
quoique 6ers du patrimoine sanskrit, leur héritage, ne voulaient
nullement revenir au mode d’éducation traditionnel ni abandonner les



bienfaits récemment découverts de l’éducation occidentale. Tilak se
souviendra, en 1919, de leur idéal d’alors :

L’état de dégradation dans lequel se trouvait notre pays
nous mettait dans une 6èvre permanente, et après de
longues réRexions nous étions arrivés à la conclusion que le
salut de notre pays ne pouvait passer que par l’éducation.

C’était un avis que partageaient les conservateurs et les réformistes de
l’époque. Il faut aussi tenir compte, dans la genèse du projet, du
mécontentement de Tilak devant les orientations d’institutions telles
que le Deccan College, acquises à l’étranger et où les professeurs
décourageaient l’émergence d’un sentiment de 6erté nationale chez
leurs étudiants. Le 3 mars 1908, dans la ville de Barsi, Tilak lançait un
appel aux riches en faveur de sa grande cause, l’éducation de la nation,
disant que

l’éducation, ce n’était pas seulement savoir lire et écrire. Ce
n’étaient là que les moyens qui y menaient. Accéder par le
savoir à l’expérience des ancêtres, voilà ce qu’était
l’éducation véritable.

Il ajoutait :

Nous ne recevons pas une éducation propre à faire naître
chez nous le sentiment patriotique. En Amérique, la
déclaration d’Indépendance est enseignée aux adolescents.
C’est ainsi que [les Américains] inculquent à leurs enfants
les principes du nationalisme.

L e 24 octobre 1884, la Deccan Education Society fut établie à Pune,
avec Tilak et ses amis à sa tête. La plupart des fondateurs de la New
English School étaient d’anciens étudiants du Deccan College.

V. S. Apte, diplômé du College, faisait partie de ces membres fondateurs
et fut le premier principal du Fergusson College. Il remarquait
en 1883 :

Nous avons entrepris cette œuvre d’éducation populaire
avec la conviction inébranlable que, de tous les facteurs de
civilisation, l’éducation est le seul qui puisse entraîner la
régénération matérielle, morale et religieuse d’un pays
déchu, le seul qui puisse le porter au rang des nations les
plus avancées, par de lentes révolutions pacifiques20.

La con6ance que ces jeunes gens avaient en leur capacité de créer et
de faire vivre ces nouvelles institutions n’est pas sans rapport avec
leur parcours universitaire. La fondation du Fergusson College fut
approuvée par l’Université de Bombay le 13 décembre 1884. Son
inauguration eut lieu le 2 janvier 1885 ; elle fut présidée par William



Wordsworth – le petit-6ls du poète –, alors principal de l’Elphinstone
College de Bombay. Le College recevait le nom de sir James Fergusson,
le premier mécène de la société, qui 6t un don de 1 250 roupies. Les
étudiants furent d’abord une centaine. En 1897, ils étaient 348, mais
leur nombre tomba à 243 en 1900 à cause d’une épidémie de peste.
Rapidement, la ville vit se développer de nombreuses institutions
scolaires et universitaires, dans tous les domaines, jusqu’aux sciences
de l’ingénieur et à la médecine. C’est ainsi que Pune gagna sa
réputation de Home of Learning, de « foyer du savoir ».

Notes

1. Bhave, 19982, p. 92.
2. Parulekar, 1953, p. xv.
3 . Le dernier nombre est manquant dans la version originale.
Parulekar, 1951, p. 153.
4. 1 paise équivalait à 1 / 64e de roupie ; le roupie indien était divisé en
16 annas, et chaque anna divisé en 4 paise.
5. Parulekar, 1951, p. xxi
6. Parulekar, 1951, p. xxii.
7. Parulekar, 1951, p. xxvii.
8. Parulekar, 1951, p. xxvii.
9. Parulekar, 1951, p. 153.
10. Parulekar, 1951, p. 153.
11. Parulekar, 1953, p. 103-105.
12. Joshi, 20022, p. 46 et suiv.
1 3 . Pour une présentation détaillée de cette transformation, voir
Deshpande, 2001.
14. First Arts (NdT).
15. Analogy of Religion, Natural and Revealed, to the Constitution and Nature
[Analogie de la religion naturelle et révélée avec l’ordre et le cours de
la nature], 1736 ( NdT).
16. Bachelor of Arts, licence ( NdT).
17. Bapat, 1925, p. 609 et suiv.
18. Puranik, 1992, p. 25.
19. Puranik, 1992, p. 36.
20. Sharma, 1945, p. 10.

Bibliographie

Bapat, 1925 : S. V. B apat, Lokmānya Ṭ i ḷ ak yā ṇ cyā ā ṭ hva ṇ ī va
ākhyāyikā [Souvenirs de Lokmānya Ṭ i ḷ ak], vol. 2, Pune. (En marathi.)
Bhave, 19982 : V. K. B have, Peśavekālīn Mahārā ṣṭ ra [Le Maharashtra à
l’époque des Peshwa [1935], Pune. (En marathi.)



C O N C E P T I O N  :

É Q U I P E  S AV O I R S ,

P Ô L E  N U M É R I Q U E

R E C H E R C H E  E T

P L AT E F O R M E

G É O M AT I Q U E

( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :

D A M I E N

R I S T E R U C C I ,

I M A G I L E ,  M Y

S C I E N C E  W O R K .

D E S I G N  :  W A H I D

M E N D I L .

Deshpande, 2001 : Madhav M. Deshpande, « Pandits and Professors :
Transformations in the Nineteenth-Century Maharashtra », in
A. Michaels (éd.), The Pandit : Traditional Scholarship in India , Delhi,
p. 119-153,
Joshi, 20022 : N. V. Joshi, Pu ṇ e Śaharāce Var  ṇ an [Description de la
ville de Pune] [1868], 2e éd. avec des annotations de S. G. Mahajan,
Pune. (En marathi.)
Parulekar, 1951 : Ramchandra Vithal Parulekar (éd.), Survey of
Indigenous Education in the Province of Bombay (1820-1830) [1945] ;
Bombay, réimpr. 1951.
Parulekar 1953 : R. V. Parulekar (éd.), Selections from the Records of the
Government of Bombay : Education, Part. I (1819-1852), Bombay.
Puranik, 1992 : S. S. Puranik, Vi ṣṇ uśāstrī [La Vie et l’œuvre de
Vishnushastri Chiplunkar], Pune. (En marathi.)
Sharma, 1945 : Shripad Ram Sharma, Fergusson College Through Sixty
Years, Bombay.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
=nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré?exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	L’importance du sanskrit dans l’éducation sous les Peshwa
	L’éducation en langue vernaculaire à la fin de la période des Peshwa
	L’arrivée des Anglais à Pune
	Du Poona Hindoo College (Puṇe pāṭhaśālā) au Deccan College
	L’éducation des membres des basses castes et des femmes
	L’éducation nationaliste : la New English School et la Deccan Education Society
	Bibliographie
	Nos partenaires


