
Une femme, deux visages,Une femme, deux visages,
un serpent, deux têtesun serpent, deux têtes
Cognition, contre-intuition et représentationsCognition, contre-intuition et représentations

chimériqueschimériques

L'Homme. Revue française d'anthropologieL'Homme. Revue française d'anthropologie , , n°209n°209, , 20142014, , p. 39-67p. 39-67

Résumé
Supernatural Beings as Oddities : Ontological Breach and
Chimerical Representations
Suggesting a new anthropological approach for the
morphological analysis of supernatural entities (mainly through
the analysis of two protective entities of the Coast Salish
peoples), I present the theory of the ontological breach suggested
by Pascal Boyer, and show that it can be developed and extended
to a prototypical level (expectations concerning species). This
extension enables a cognitive understanding of supernatural
entities on a morphological level, concerning descriptions or
iconographic representations. Boyer considers that the intuitive
understanding of supernatural beings is based upon a cognitive
breach in one’s ontological expectations. I show that there is
indeed a breach, but that this violation is mainly situated at the
level of our prototypical expectations of what species are
expected to be. I rehabilitate the status of what Boyer calls
“oddities”, which are examples of chimerical representations,
and that, for him, do not constitute a viable criterion for
understanding the cognitive structure of supernatural entities.

Pascal Boyer (1994, 2001, 2003) – dont la démarche a des résonances
dans les recherches actuelles en cognition religieuse1 – considère que,
pour qu’une divinité puisse être perçue comme une construction
théologique pertinente par les individus, c’est-à-dire pour qu’elle puisse
se transmettre facilement, être mémorisée, ou expliquer la cause de
malheurs et être redoutée, elle doit répondre à un certain nombre de
critères cognitifs (Sperber 1996 ; Boyer 2001). En premier lieu, pour
être cognitivement optimale, une divinité ne doit pas seulement être

Baptiste Gille

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=261


« bizarre » et étrange, mais doit aussi pouvoir contredire les intuitions
fondamentales que nous avons de grands domaines ontologiques
(physique, biologique, psycho- logique). Pour conforter l’hypothèse
actuelle selon laquelle les individus disposent de processus cognitifs
d’inférence pour chacun de ces domaines ontologiques, Pascal Boyer
puis Justin Barrett (Boyer 1998 ; Barrett 2000 ; Boyer & Ramble 2001)
ont mené une série de tests montrant qu’un individu se remémore
plus facilement « un homme qui passe à travers les murs » (violation
ontologique des attentes de la catégorie de [personne]) qu’un
« homme qui a six doigts » (bizarrerie ou violation qui n’est pas
ontologique mais prototypique, c’est-à-dire correspondant à des
attentes vis-à-vis de l’espèce). Et d’en déduire que les constructions
religieuses, pour perdurer, doivent se présenter comme des violations
explicites de nos attentes cognitives, à un niveau ontologique plutôt
que prototypique.

L a violation ontologique peut donc être déDnie comme une
transgression ou infraction aux règles régissant les attentes de
grandes catégories ontologiques ([animal], [personne], [artefact],
[objet naturel] et [plante]), attentes que les individus auraient
intuitivement : par exemple, les dieux ont souvent le don d’ubiquité
(violation ontologique des attentes correspondant aux propriétés
physiques [objet naturel]) ; ils ont la faculté de ne pas vieillir et de ne
pas mourir (violation ontologique des attentes correspondant aux
propriétés biologiques [animal]) ; ou encore, ils possèdent des dons de
prescience et de perception extra-sensorielle (violation ontologique
des attentes correspondant aux propriétés psychologiques de la
catégorie [personne]). La violation ontologique comme critère du
« mystère pertinent » (Sperber 1996) serait dès lors à l’origine du
choix des divinités : le catalogue du surnaturel renvoie à une liste
d’entités soumises à des processus cognitifs de sélection des
meilleures dérogations ontologiques, celles ne suivant pas cette forme
théologique pertinente de « violation des catégories ontologiques »
étant rapidement oubliées ou considérées de moindre importance.

Deux approches diGérentes sont envisageables pour inDrmer ou
valider cette hypothèse de Boyer concernant la cognition religieuse :

1) Soit en s’appuyant, à l’instar de Boyer et de Barrett, sur des tests
eGectués sur des enfants et des adultes2. Cette méthode, surtout privi-
légiée par les chercheurs en psychologie cognitive, est actuellement
nommée « théologie expérimentale » (Boyer 2001).

2) Soit – projet que nous nous proposons de suivre dans les lignes qui
suivent – en examinant plus particulièrement certaines entités sacrées
ancestrales, certains énoncés (Lisdorf 2004), il est possible de mettre
en lumière des cas où l’on ne constate pas de violation des attentes
d’un domaine ontologique précis. Il faut alors pouvoir proposer un
autre modèle de leur architecture formelle. Par exemple, il nous est



apparu que la majorité des entités protectrices transmises,

recherchées et respectées chez les Salish côtiers3 se caractérise plutôt
par des constructions de type « violations prototypiques »
(correspondant aux attentes vis-à-vis des espèces) que de type
« violations ontologiques » (violation des attentes concernant les
domaines ontologiques physiques, biologiques et psychologiques). Or,
cela nous semble pouvoir s’appliquer à de nombreuses divinités à
travers le monde. En eGet – pour en citer quelques-unes connues de
tout un chacun –, nombreux sont les dieux du panthéon hindouiste
mi-humains mi-animaux, comme Ganesh, dieu mi-homme mi-éléphant,
ou comme Shiva, dieu possédant mille bras4. Ces divinités ancestrales,
construites sur le modèle des violations prototypiques et non sur celui
des violations ontologiques, n’en sont pas moins pertinentes ou
importantes pour autant, puisque vénérées et transmises depuis des
millénaires. Ce qui nous conduit à vouloir montrer que les bizarreries, ou
constructions chimériques, reposant sur des variations de traits prototypiques
peuvent elles aussi servir de support à la compréhension de la formation
cognitive des existants surnaturels.

Le choix de ne prendre en compte que le seul critère de violation
ontologique pour appréhender des constructions théologiques
recevables est-il dès lors approprié ? Pour qu’une telle question se
pose, c’est qu’il nous semble qu’un problème réside dans la distinction
de nature – et non de degré – opérée par Boyer (2001) entre « violations
ontologiques » et « violations prototypiques » (phénomènes qu’il
considère comme de simples « bizarreries » sans les nommer
« variations prototypiques »). Or, il est tout à fait possible d’envisager
que la violation ontologique constitue une violation prototypique
exagérée quantitativement, auquel cas des combinatoires
prototypiques anormales conduiraient à des violations ontologiques
et, à l’inverse, des violations ontologiques pourraient très bien se
présenter comme les extensions de variations prototypiques. Ce
problème repose en déDnitive sur le choix des éléments cognitifs que
l’on déDnit comme déterminants dans la théorie de l’esprit (ToM –
Theory of Mind) que l’on utilise. C’est pourquoi, une méthode d’analyse
reposant sur la forme même des divinités devrait, à notre sens, être
privilégiée par les anthropologues : s’appuyer sur des représentations
concrètes leur permettrait de dépasser les résultats des tests abstraits
de la théologie expérimentale, notamment parce qu’ils seraient
amenés à rencontrer des entités surnaturelles dont les critères de
pertinence ne sont pas exclusivement construits à partir de violations
ontologiques fondamentales.



Les limites épistémologiques du critère de
“violation ontologique”

Selon la théorie cognitive des domaines spéciDques, sur laquelle
s’appuie le courant dominant de la théologie expérimentale, nous
possédons depuis la toute petite enfance des schémas conceptuels5, ou
catégories ontologiques, dans lesquels nous pouvons ranger nos
concepts : [animal], [artefact], [personne] sont des boîtes génériques
de cet ordre. Ce sont des schémas cognitifs très abstraits, nous
permettant d’opérer des inférences générales (Fodor 1983 ; Hirschfeld
& Gelman 1994 ; Pinker 1997). Ainsi, le schéma conceptuel ou la
catégorie ontologique [animal] organise notre expérience à partir de
certaines propriétés inférentielles fondamentales comme, par
exemple : environnement de vie (arbres, mer, terriers, etc.), nourriture
(autres animaux, plantes, humains, etc.), reproduction (œufs,
progénitures, etc.), organisation corporelle (ailes, pattes, nageoires, etc.).
Dans notre boîte [animal], nous disposons déjà de concepts comme
« morse », « pinson », etc., et, à chaque fois que nous découvrons une
nouvelle créature, nous pouvons la ranger dans la catégorie
ontologique [animal] si elle répond à ces critères biologiques et
écologiques fondamentaux.

Les « schémas conceptuels » sont donc les catégories générales les plus
abstraites que l’esprit humain puisse construire pour organiser son
réel. Ce sont des catégories régulatrices de notre expérience car elles
sont des sortes de tiroirs dans lesquels nous rangeons les diGérents
objets que nous rencontrons. Ces grands domaines ontologiques
proposés par Boyer s’appuient – de manière implicite – sur une théorie
de la catégorisation mise en place dans les années 1970. Les avancées
en psychologie cognitive (Berlin, Breedlove & Raven 1973 ; Mervis &
Rosch 1981 ; Rosch 1973, 1975) avaient alors pu montrer l’existence
d’une hiérarchie subordonnée de catégories pertinentes : les individus
retiennent mieux certains concepts de base (basic-level categories). Ainsi
aurions-nous intuitivement trois niveaux de catégorisation des objets :
1) meuble (catégorie sur-ordonnée) / chaise (catégorie de base) / chaise
roulante (catégorie subordonnée) ; ou encore 2) véhicule (catégorie sur-
ordonnée) / voiture (catégorie de base) / voiture de sport (catégorie
subordonnée).

Les théoriciens des catégorisations prototypiques ou basic-level categories
soutiennent – à la diGérence de Boyer – que les éléments cognitifs
inférentiels les plus importants ne sont pas les schémas conceptuels
abstraits appelés catégories sur-ordonnées supérieures
(correspondant aux catégories ontologiques), mais les catégories de
base (correspondant aux catégories prototypiques). Pour George
Lakoff et Mark Johnson (1999), l’esprit humain semble beaucoup plus
habile à manipuler, retenir et transmettre les catégories de base, dans
la mesure où c’est à partir d’elles que se font les inférences les plus



courantes. Ces catégories, en eGet, ont plusieurs propriétés inductives
importantes :

1. c’est le niveau le plus élevé pouvant être appréhendé par une
seule image mentale représentant la catégorie entière ;

2. c’est le niveau le plus élevé autour duquel les membres de la
catégorie possèdent des similarités saillantes de forme
(prototype) ;

3. c’est le niveau le plus élevé utilisé par une personne aDn de
mobiliser des actions motrices similaires dans son interaction
avec les membres de la catégorie ;

4. c’est le niveau à partir duquel la majorité de notre savoir est
organisée.

Ces catégories de base sont souvent considérées comme les catégories
prototypiques ou catégories de l’espèce. Si ce niveau d’inférence
prototypique est un optimum cognitif dans les théories mises en lumière
par Lakoff et Johnson (Ibid.), il ne l’est plus dans celle de Boyer (2001).
Les schémas conceptuels proposés par ce dernier sont des ordres
supérieurs d’organisation, supérieurs encore aux catégories sur-
ordonnées (meuble, véhicule) : ces catégories sur-ordonnées meubles
et véhicules peuvent elles-mêmes, selon lui, se ranger dans la
catégorie supérieure [artefact]. S’appuyant sur des modules
inférentiels de grands domaines ontologiques, et non sur des
inférences à partir des catégories de base, Boyer considère que la liste
des « schémas conceptuels » – ou « catégories ontologiques », ou
« catégories sur-ordonnées supérieures » – est « probablement
exhaustive » ( Ibid. : 115). Il en propose la classiDcation suivante :
[animal], [personne], [artefact], [objet naturel] et [plante]. De sorte que
toute entité surnaturelle se doit de déroger aux règles de l’un de ces
domaines cognitifs généraux pour paraître « théologiquement
correcte ». Si elle ne le fait pas, elle sera moins dérangeante, moins
étrange, moins mémorisable et, donc, moins transmissible. Son
espérance de vie sociale sera dès lors rapidement écourtée.

Classification de quelques entités salish à partir des violations ontologiques

Il nous semble que les critères de Pascal Boyer se situent au niveau des
catégories les plus abstraites, les domaines ontologiques, et que cette
abstraction les contraint peut-être à s’appliquer aux données ethno-
graphiques de manière un peu trop lâche. Il s’agit moins de juger que
la position à ce niveau d’inférence est inexacte, que de penser que
cette extensibilité épistémologique rend diUciles les processus
expérimentaux de vériDcation par falsiDcation (Popper 1973 [1935])
des données ethnographiques. Aussi estimons-nous que les études
anthropologiques pouvant être choisies pour conDrmer la théorie de
Boyer à partir de listes de divinités doivent envisager la possibilité que
l’extension trop générale de la théorie puisse empêcher toute
validation. Par exemple, si nous prenons pour référence quelques



entités protectrices recherchées par les peuples salish, partageant
autrefois la langue halkomelem (vallée du Fraser, dans le sud-ouest de
la Colombie-Britannique), ou par leurs voisins méridionaux, les Skagit
septentrionaux (Upper Skagit) (situés dans les environs de Bellingham,
dans l’État de Washington), nous constatons que le critère de violation
des attentes correspondant à un domaine ontologique général
s’applique aisément.

Nous nous appuierons pour cela sur un matériel ethnographique
principalement constitué de monographies ou de témoignages
recueillis lors d’entretiens. The Valley of Spirits , notamment, est une
monographie de l’anthropologue June Collins (1974), rédigée à la suite
d’un terrain de plusieurs années, eGectué dans les années 1950 chez
les Skagit septentrionaux, dans les environs de La Conner (wa), près de
Bellingham ( Ibid. : 245). June Collins y a rassemblé des descriptions
précises, de première main, sur la relation entretenue par les
autochtones avec les entités sur-naturelles, descriptions qui lui ont
permis de proposer une présentation détaillée de la morphologie et
des caractéristiques des pouvoirs accordés à chaque esprit. Les esprits
se présentant aux individus à travers des visions, des témoignages
visuels peuvent également être consignés. C’est le cas de celui du
guérisseur halkomelem Old Pierre, obtenu par Diamond Jenness en
1936 6 : pour compléter son long récit d’un mythe sur l’origine du
monde, Old Pierre ajouta de nombreux détails sur son enfance, son
éducation, ses quêtes de vision et sur les diGérents pouvoirs accordés
aux entités protectrices. Cet ensemble de témoignages est publié par
Wayne P. Suttles , en 1955, dans un texte intitulé Katzie Ethnographic
Notes. EnDn, plus récemment, le représentant culturel Stó:lō Albert
Sonny McHalsie accorda un entretien à l’anthropologue Bruce Miller
(2007), dans lequel il rappelle la présence d’entités surnaturelles et
décrit brièvement leurs caractéristiques morphologiques générales.

À partir de tous ces éléments, nous avons intégré la série des énoncés
sacrés des peuples halkomelem du Fraser, ainsi que la désignation des
entités protectrices chez les Skagit septentrionaux dans un tableau
classiDcatoire des entités spirituelles, aDn de reconnaître le critère de
violation d’un domaine ontologique correspondant.



L’hypothèse que nous allons développer est la suivante : au-delà de ce
constat indéniable que chaque entité des Salish côtiers rencontrée est
représentative d’une forme de violation des grandes catégories
ontologiques, ce sont pourtant bien les saillances morphologiques, les
traits prototypiques combinés et ajoutés créant des chimères
perceptives qui seront les plus signiDcatifs pour présenter la plupart
de ces entités. Par exemple, l’« homme qui vole » transgresse certes
les attentes d’un domaine ontologique (les [personnes] ne volent pas),
mais c’est avant tout parce qu’il possède une variation prototypique (il
possède des plumes d’aigle, qui tiennent lieu d’ailes). Ainsi, dans les
cultures favorisant les descriptions ou les représentations iconographiques, les
analyses prototypiques peuvent su.re à elles seules à rendre compte des
bizarreries représentatives des êtres surnaturels. Il s’agit dès lors de
proposer un critère de la contre-intuition qui ne soit plus uniquement
fondé sur une violation d’attentes correspondant aux domaines
ontologiques, mais également sur une violation d’attentes
correspondant aux traits prototypiques et spécifiques.

Vers une logique positive de la construction des existants surnaturels

Nous distinguons, à la suite de Bradley Franks (2003), plusieurs degrés
de contre-intuition, allant d’une négation forte à une négation faible,
permettant l’inclusion et la juxtaposition de plusieurs propriétés
contradictoires, sans que cela ne pose de problèmes de violation.
Pascal Boyer considère que l’acte cognitif à l’origine de la formation
d’une représentation religieuse est une violation ouverte ( violation ou

Figure 1. Figure 1. Violation d’un domaine intuitif
spécifique dans le cas des entités spirituelles salish7



breach) lors de « transferts » de propriétés. Or, l’acte cognitif présidant
à l’appréhension des propriétés contradictoires peut être saisi comme
un doute-inclusion de propriétés contradictoires et non comme un
doute-exclusion de ces mêmes propriétés. La catégorie formée à partir
des variations prototypiques serait dès lors positive, alors que, dans la
logique de Boyer, la catégorie religieuse est forcément une négation
d’une intuition initiale. Comment comprendre cette construction
contradictoire autrement que comme une « violation » ?

Si l’on construit l’entité AB à partir d’une superposition (mapping) ou
d’un transfert de propriétés, deux cas de superposition de propriétés
peuvent être envisagés (Franks 2003). 1) La superposition par
unification : la propriété α qui est transférée de A vers B est dans la
logique onto-logique (consistent) des propriétés déjà possédées par B,
donc α est ajoutée aux propriétés de B pour faire AB (par exemple :
« pomme rouge », « serviette mouillée », etc.). Ces cas sont les ajouts
de la propriété du modiDcateur aux propriétés du concept principal
(« pomme », « serviette », etc.). Donc, si A = propriétés a, b, c et B =
propriétés d, e, f, alors, dans cette uniDcation, AB = a, b, c, d, e, f. Rien
n’est gagné, rien n’est perdu ( Ibid. : 12). 2) La superposition par
contradiction : dans ce cas, la propriété α transférée de A n’est pas en
adéquation avec la propriété β de B. Se présentent alors deux
possibilités :

a) La négation (ce que Boyer considère être une violation ontologique)
apparaît lorsque α viole ou nie ouvertement β. Selon cette logique, si
AB possède α, il possède alors ¬ β. Il y a une forme de double négation,
négation de négation de α (¬ ¬ α = α). Les exemples proposés par
Bradley Franks ( Ibid. : 13) pour représenter cette négation sont :
« image invisible », « lion de pierre », « faux pistolet ». Il postule que
c’est une violation ontologique, dans le sens où c’est une violation
d’« essence ». La propriété ajoutée vient donc violer et nier
directement et explicitement les propriétés présentes dans le concept
principal (dans l’exemple « image invisible », quelle que soit la notion
d’invisibilité, elle ne possède pas les propriétés fondamentales de
l’image, et donc l’entité « image invisible » ne possède pas les
propriétés de l’image). De manière schématique, si A = a, b, c, et si B =
d, e, f, et que a implique ¬ d, alors AB = a, b, c, ¬ d, e, f.

b) Le doute apparaît lorsque α jette le doute sur β, de manière à ce que
AB ne possède ni α ni ¬ α, et ni β ni ¬ β (dès lors ¬ ¬ α ≠ α). Les cas de
doute concernant l’essence présentés par Franks (Ibid.) sont : « ami
supposé », « citron bleu », « présumé criminel », « poêle à frire en
bois ». La propriété transférée sur le concept principal fait naître un
doute sur l’essence du concept principal. Un « ami supposé » peut être
un ami ou ne pas l’être, un « présumé criminel » peut avoir commis ou
ne pas avoir commis le crime. On leur laisse donc le bénéfice du doute :
ils ont à la fois la propriété de l’amitié, ou la propriété du meurtre, et
leur négation. Le doute est dès lors cognitivement plus important que



les propriétés elles-mêmes. Schématiquement, si A = a, b, c, et B = d, e,
f, et que a et d jettent le doute l’un sur l’autre, alors la combinatoire à
travers la propriété du doute est AB = ¬ (a & ¬ a), b, c, ¬ (d & ¬ d), e, f.

La forme du doute peut elle-même suivre deux logiques (Braisby,
Franks & Harris 1997 ; Franks 2003) : une logique faible et une logique
forte. La forme faible peut être nommée « exclusion » : dans ce cas,
une entité n’est pas clairement un membre ou un non-membre de la
catégorie, c’est-à-dire que cette entité ne possède pas clairement P ou
¬ P. Cette forme logique est souvent caractéristique du sens de
l’expression un « air de famille » ou de l’idée de « cou » (fuzziness) 8. La
forme forte, à l’inverse, consiste à penser un doute par « inclusion » :
une entité est à la fois un membre et un non-membre d’une catégorie, ou
possède à la fois P et ¬ P. Nous pouvons le schématiser ainsi : AB = (a & ¬
a), b, c, (d & ¬ d), e, f.

Nous en déduisons dès lors que la construction prototypique se
produit par combinatoire de propriétés contradictoires inclusives et
non exclusives. La cognition religieuse, pour tout ce qui est de l’ordre
des caractéristiques morphologiques, doit donc prendre en compte la
possibilité cognitive d’une mise en doute, non pas sous la forme d’une
négation (Boyer 2001), d’un doute-exclusion (Sperber 1996), mais sous
celle du doute-inclusion (Franks 2003). Nous considérons que cette
superposition cognitive (mapping) particulière ne peut opérer qu’à
l’intérieur de variations des attributs prototypiques et de transferts de
propriétés hétéroclites, qui apparaissent dans un second temps comme
« contradictoires ».

Mais comment appréhender les variations prototypiques ? Elles
correspondent souvent à nos attentes spatiales, symétriques,
morphologiques et structurales concernant une espèce donnée
(humains, ours, loups, aigles, etc.). Elles ne dérogent pas aux règles de
ces attentes fondamentales : comme le fait, par exemple, que les
animaux se déplacent dans le sens de leurs organes sensoriels ou qu’ils
font preuve d’une certaine symétrie bilatérale, etc. (Ward 1994). Les
variations prototypiques ne violent donc pas les attentes ontologiques
générales (les schémas conceptuels), mais transforment plutôt
quantitativement les propriétés minimales imputées aux existants :
dédoublement, augmentation d’une propriété principale, addition de
propriétés trans-spéci4ques (hybridité et création de chimères) ou
soustraction de propriétés (comme l’œil unique du cyclope).

Les entités surnaturelles salish comme
“bizarreries”

Pour étayer l’hypothèse selon laquelle les entités surnaturelles
apparaissent davantage comme des bizarreries que comme des



violations ontologiques, nous soumettons à l’analyse les
caractéristiques morphologiques de deux types d’êtres surnaturels
chez les Salish côtiers : les esprits féminins à la longue chevelure,
présents chez les communautés skagit vivant au nord de Seattle, et le
si:lhqey, un esprit connu notamment sous l’aspect d’un serpent-à-deux-
têtes chez les communautés Stó:lō vivant à l’est de Vancouver. Le
choix des esprits salish s’est imposé à la suite d’une expérience de
terrain dans la région ayant permis une meilleure familiarisation avec
leur système social et les cosmologies locales. Mais, surtout, parce que
ces entités sont souvent bien caractérisées dans la littérature ethno-
graphique. Par exemple, il existe des séries de dessins assez récents les
représentant, ainsi que des récits et des témoignages d’anciens qui les
rencontrèrent directement (Wells 1970, 1987). Ces représentations
viennent compléter une littérature ethnographique nord-américaine,
généralement riche pour ce qui concerne le complexe des esprits
protecteurs chez les Salish côtiers9.

Que ce soit dans les communautés skagit ou Stó:lō, voire à l’échelle
d’une vaste aire culturelle salish, le rapport aux entités surnaturelles
reste partout similaire : elles sont sollicitées par les individus dès la Dn
de l’enfance, elles peuvent être reçues en héritage immatériel ou en
héritage avec certains objets ; dans la plupart des cas, elles confèrent
un pouvoir à l’individu qui les rencontre et lui oGrent un chant.
Autrefois, ces esprits se répartissaient entre ceux pouvant être
apprivoisés par tout le monde (c’est le cas des esprits féminins que
nous présentons) et ceux, beaucoup plus dangereux, ne pouvant l’être
que par des individus souhaitant devenir guérisseur (c’est le cas du
serpent-à-deux-têtes). Leur ostension se produit soit lors de visions ou
de rêves (souvent, dans les langues salish, la racine du verbe « rêver »
permet de former le substantif désignant les entités surnaturelles)10,
soit par confrontation directe : le serpent-à-deux-têtes des Stó:lō se
manifeste près des lacs ou marécages, alors que les entités féminines
des Skagit rôdent plutôt autour des maisons. De nos jours, ces entités
sont encore considérées comme importantes, même si elles se révèlent
moins prégnantes. Du serpent-à-deux-têtes, il est souvent dit qu’il s’est
enfui avec l’arrivée des colons, à cause de l’assainissement des marais
et de la construction du chemin de fer (Wells 1987 ; Carlson &
MacHalsie 2001 ; Miller 2007). Le but de cette présentation, surtout
dans le cas du serpent-à-deux-têtes qui est une entité stabilisée sur
une aire géographique plus vaste, est de mettre en lumière certains
mécanismes de construction formelle de ces entités, élaborés à partir
de rencontres directes, de visions et processus oniriques, mais aussi à
partir de transmissions par déférence, c’est-à-dire en se référant aux
témoignages d’autres personnes – un mode de transmission
essentiellement alimenté par les rumeurs.

Morphologie de quatre esprits féminins skagit

Certaines propriétés matérielles, comme les cheveux, le visage ou



d’autres parties du corps, interviennent dans le processus de
construction de la représentation d’esprits tels que les quatre esprits
féminins skagit que nous allons analyser ici. Si les augmentations,
dédoublements, additions et renforcements des propriétés féminines
les caractérisant peuvent bien apparaître comme « violant » les
attentes de domaines ontologiques, notre objectif est de montrer que
cela ne pourra réellement se comprendre qu’une fois mis au jour les
procédés par lesquels ces êtres sont préalablement pourvus d’un
supplément de propriétés prototypiques.

La monographie de June Collins (1974) sur les peuples skagit oGre une
description de ces quatre esprits. Ce sont des esprits communs
(s.qǝlat́itut), ce qui signiDe qu’ils ne ressortissent pas aux seuls
chamanes, mais qu’ils protègent également les individus ordinaires, en
l’occurrence certaines personnes skagit, vivant près de La Conner (wa)
dans la région de Bellingham, au nord de Seattle. Ils ont pour
caractéristiques communes d’être féminins, de protéger le foyer et de
posséder une longue chevelure.

1) Le premier esprit est une femme nommée /síud/. Il est dit que sa
chevelure est si longue qu’elle recouvre complètement sa tête et son
corps. Síud est liée à la maison, qu’elle protège ainsi que les membres
de la famille lorsqu’ils se déplacent d’une maisonnée à l’autre ( Ibid. :
154). Cet être appartient à une classe d’esprits très féminins nommés
/cisíud/ (litt. : « femme- síud »). Tous ceux protégés par son pouvoir se
doivent de lui ressembler physiquement en arborant la même longue
chevelure. Une informatrice skagit de June Collins décrit la force de
cet esprit, qui lui est conférée par ses cheveux :

«  Síud est vraiment une vieille femme. Sa chevelure tombe toute
droite. Elle protège la maison. Quiconque vit dans la maison et a reçu
son pouvoir doit lui ressembler [avoir la même chevelure]. À chaque
fois qu’elle se met en colère, quel que soit l’endroit où elle vit, elle
emmêle ceux qui l’ont oGensée dans sa chevelure [she mixes them up in
her hair]. Elle cache dans ses cheveux quiconque la contrarie. Tout son
corps est recouvert de ses longs cheveux. Ma mère, Amie Jones et
Johnny Jones sont issus de la lignée de cette femme cisíud. Ils [les
oGenseurs de síud emprisonnés dans sa chevelure] tombent malades
et, si on ne les trouve pas, ils meurent. Elle aime que tout soit propre,
que tout soit à la bonne place. Elle protège la maison et la famille, si
tout le monde fait bien attention à elle.
Une fois (mon mari et moi sommes jeunes, tu sais, nous n’avions
aucune idée de tout cela), nous avions laissé notre radio allumée très
tard, et nous faisions beaucoup de bruit. Alors, ma tante, qui habite la
porte d’à-côté, eut un rêve. La síud avait déménagé de la maison à la
mort de la mère de ma tante et s’était installée en dehors. Elle
entendit le vacarme venant de ma maison et alla voir ce qui se passait.
Ma tante rêva de síud en train d’examiner les Dls de la radio, les tenant
dans ses mains, se demandant d’où pouvait venir le bruit, et si les Dls



avaient quelque chose à voir avec ce bruit. Si la síud était entrée à
l’intérieur de la maison, personne n’aurait pu dire ce qui se serait
passé. Elle aurait pu s’emparer de quelqu’un avec sa chevelure.
Personne ne sait quand síud est dans les environs. Elle rôde autour des
maisons de la famille, vers le frère de ma tante, reste là-bas et demeure
à différents endroits ».( Ibid. : 154-155, notre traduction)

Ce témoignage vient conDrmer que l’esprit féminin síud se caractérise
par la longueur anormale de ses cheveux, qui recouvrent tout son
corps. Plus encore, l’esprit y est non seulement mis en rapport avec les
cheveux, mais aussi avec des Dls de radio, c’est-à-dire avec deux
éléments qui renvoient à des choses Dnes et allongées. Or, chez les
Salish côtiers, les femmes sont généralement considérées plus à même
que les hommes de manipuler ce type d’objets Dns : notamment, dans
la division du travail, c’est aux femmes que sont conDées les activités
de tissage et de vannerie.

2) Le deuxième esprit féminin a la particularité de se dédoubler et de
se présenter sous la forme de deux femmes (« two lady spirits »). Il est
nommé /tad́i słǝł̓ad́ǝy/, le terme signiDant littéralement « plus d’une
femme » ( Ibid. : 152). Une informatrice de June Collins raconte que ces
deux femmes apparaissent souvent à l’aube, qu’elles jouent avec la
grêle en la faisant rouler jusqu’au crépuscule, d’est en ouest : c’est
cette grêle qui serait à l’origine des arcs-en-ciel (Ibid.). Tádi słǝł̓ádǝy
possède un chant ( Ibid. : 153) supposé aider à « élever les enfants ».
L’informatrice de June Collins rapporte que son grand-père avait reçu
ce chant ; il eut quatre Dlles, une des femmes de cet esprit double le
protégeait lui, tandis que l’autre protégeait l’aînée : « On attendait de
ses quatre Dlles qu’elles aient une belle et longue chevelure, et qu’elles
la gardent bien longue. Ces quatre Dlles grandirent et devinrent des
femmes » (Ibid.). La chevelure soyeuse est donc à nouveau présente,
devant être arborée par les femmes en relation avec l’esprit, tout
comme le lien aux aGaires domestiques, notamment à l’éducation des
enfants. On prétend aussi que ce double-esprit aide à l’accumulation
des richesses et protège efficacement des coupures, mêmes mortelles.

3) Le troisième esprit féminin est nommé /spigǝd/ ou /ʔilyab́ac’us/. Il
s’agit d’une femme qui protège le foyer et sait quand une personne est
sur le point de mourir ( Ibid. : 154). Il est dit qu’elle peut voir ce qui se
passe derrière elle car elle possède deux visages, l’un de chaque côté
de sa tête ( Ibid. : 152). Tout comme le précédent, cet esprit féminin
aide à l’accumulation de biens pour la maisonnée.

4) Un quatrième esprit féminin, très proche de síud, mais dont on ne
sait que très peu de chose, est lui aussi caractérisé par sa longue
chevelure : son nom est /stał́kalb/, qui signiDe « un esprit féminin
dont chaque cheveu porte un nom » ( Ibid. : 146).

La longue chevelure est donc l’attribut principal de ces quatre esprits.
Pour les décrire, l’accent est d’ailleurs le plus souvent mis sur les



cheveux, et il semble que ce soit d’eux que ces esprits tirent leur
pouvoir ( síud peut même tuer avec ses cheveux). Cette association
entre esprits féminins et longs cheveux est assez commune chez les
Salish côtiers (dont font partie les communautés skagit), mais aussi
chez la plupart des communautés de la côte nord-ouest. Elle se
retrouve jusque dans la terminologie. Les langues ergatives salish
utilisent, en eGet, le même vocable (/itθ̓eʔ/) pour désigner les
cheveux, les mèches et les choses Dnes (comme les Dbres végétales
pour les paniers et les Dls textiles pour les tissus, voire, comme ici, les
Dls de radio). De la même façon que pour d’autres saillances de forme
(sphériques, rondes, bouclées, rectangulaires, cylindriques ou plates),
le fait d’être long et Dn était une propriété de classiDcation dans la
majorité des langues salish (Gerdts & Hinkson 2004 : 32-33)11.

Par ailleurs, il est à noter que si cet esprit síud est propre aux
communautés skagit vivant dans la région de Bellingham, il possède la
forme d’un prototype plus général dans la région et sur toute la côte
nord-ouest, qui est celui de l’« ogresse au panier » (basket ogress). En
eGet, dans cette même région de Bellingham (le Puget Sound), mais
également, avec ses variantes, sur toute la côte nord-ouest du Canada
(Thompson & Egesdal 2008)12, on trouve un mythe assez célèbre
rapportant les méfaits de l’esprit surnaturel dit de l’« ogresse au
panier », volant les enfants pour les manger (Hilbert 1985). Là encore,
l’ogresse a pour caractéristiques principales d’avoir une longue
chevelure et d’être habile dans l’art de la vannerie, se confectionnant
des paniers pour y mettre les enfants qu’elle a volés. Un exemple de
l’importance accordée aux cheveux dans la représentation de ce
personnage est manifeste dans le célèbre masque de l’ogresse
Dzonoqwa des Kwakiutl (aujourd’hui Kwakwaka’wakw)13, dont la
chevelure noire, épaisse et tombante permet de la reconnaître
immédiatement. De sorte qu’il est tout à fait possible de voir dans la
femme síud une variante assez éloignée de l’ogresse au panier.

Outre les tâches domestiques et l’éducation des enfants, les diGérents
traits féminins skagit répondent donc à un prototype dont les
principaux prédicats sont les cheveux et le rapport aux choses Dnes.
Ce sont là les propriétés minimales permettant de circonscrire la
féminité dans le monde salish. Le schéma ci-contre aidera à mettre en
lumière le fait que les quatre esprits analysés ici présentent des
variantes autour de ces propriétés : ils sont construits à partir de
diGérentes augmentations ou formes de dédoublement des propriétés
initiales (augmentation des cheveux – addition des cheveux –
dédoublement des visages – dédoublement des corps), apparaissant
comme des variations autour d’un même axe prototypique.



Les quatre entités féminines skagit sont donc sémantiquement et
morphologiquement comparables. Elles sont sémantiquement reliées
au foyer et à la capacité de prendre soin des enfants qui y grandissent.
Elles sont morphologiquement associées aux cheveux et à d’autres
propriétés du corps féminin, notamment le visage et le corps, mais
tout en se diGérenciant par des variations quantitatives au niveau du
prototype, créées par les dédoublements, additions et augmentations
de ces prédicats féminins. Ainsi, même s’il est vrai que ces quatre
entités possèdent des caractéristiques générales de violation de
domaines spéciDques (comme, par exemple, être présentes tout en
étant invisibles, capturer des personnes dans leurs cheveux, etc.), on
retient celles spéciDquement morphologiques (expliquant cette
possibilité de violation ontologique), se rapprochant donc davantage
de variations prototypiques (augmentation de la propriété générale,
dédoublement symétrique des supports, combinatoires de propriétés).
C’est pourquoi il nous paraît possible d’avancer que de telles entités
sont construites à partir de propriétés fondamentalement intuitives,
qui s’agencent entre elles, tendant à former des sortes de chimères.

Les créatures si:lhqey chez les Stó:lō

Nous proposons à présent d’étudier la morphologie d’une entité
« stable », c’est-à-dire faisant l’objet d’une diGusion sur toute la côte
nord-ouest du Canada, nommée si:lhqey chez les peuples vivant à
quelques kilomètres au nord des Skagit14, les Stó:lō. Nous nous
intéresserons plus particulièrement à la présentation que ces derniers
en font, à partir d’une série d’entretiens recueillis auprès des anciens,
entre 1962 et 1965, par un fermier nommé Oliver Wells (cf. 1970, 1987).

Cette entité appartient à un ensemble de créatures sacrées nommées

Figure 2. Figure 2. Schéma 1. Variation de la forme des
esprits à partir de l’augmentation, de l’addition ou du
dédoublement de propriétés minimales



/stl’áleqem/, qui ont pour habitat principal les marais ou plan d’eau.
De nos jours encore, les Stó:lō avertis savent que lorsqu’ils éprouvent
une sensation inhabituelle – généralement des picotements dans la
nuque –, ils se trouvent en présence d’une entité stl’áleqem (même si
celle-ci est invisible ou nécessite un état de vision). Face à ces
créatures, lorsqu’elles sont visibles, certains protocoles sont à
respecter : il faut reculer lentement les yeux Dxés sur la créature
jusqu’à ce qu’elle soit hors de vue, s’arracher un cheveu et l’envoyer en
sounant vers la divinité (Carlson & MacHalsie 2001 : 8 ; Van Eijk 2001 :
183 ; Wells 1970 : 25). Si l’individu avec lequel elle est entrée en contact
a correctement suivi les règles et si la créature sacrée ne s’est pas
sentie oGensée, alors elle pourra partager une partie de son pouvoir
avec lui (Hill-Tout 1978 : II, 73-76 ; Van Eijk 2001 : 179 ; Suttles 1987 :
75-76 ; Wells 1987 : 54-55, 84-85, 156-157). Une telle rencontre, qu’elle
ait lieu en rêve, en vision ou de manière ostensive, est considérée
comme à la fois hautement sacrée et dangereuse.

La morphologie de cette créature connaît de nombreuses variantes
prototypiques selon les informateurs interrogés : il s’agit parfois d’un
canard (ou d’un huard), parfois d’un serpent, parfois d’une créature
hybride ou indéterminée. Mais, dans ces diGérents cas, il s’agit
toujours d’une créature possédant deux têtes, une à chaque extrémité
du corps. C’est d’un serpent qu’il est question, par exemple, dans cet
extrait d’entretien entre Oliver Wells et l’ancien Bob Joe, daté du 28
juillet 1965 à Yakweakwioose, où ce dernier nous donne un exemple
d’ostension directe avec la créature :

« Eh bien, je l’ai vu une fois, mais ce n’était pas si grand, à peu près
cette taille. Je chassais, et j’ai vu la chose loin dans l’eau profonde. Mon
Dieu, ces yeux sont comme du feu. Mon Dieu, je vois cette chose. Je
chassais des canards, tu sais, je passais par là.
Environ deux heures après, je suis repassé par le même chemin, et la
chose était à peu près aussi loin de moi que tu l’es maintenant. J’ai pu
la voir se déplacer si vite. Je l’ai vu. Je l’ai vu de mes propres yeux. Elle
ne m’a pas dérangé. Je ne suis pas devenu fou [I didn’t get crazy from it] .
Je ne cherchais pas cette chose, tu sais. Je devine qu’il savait que je
n’étais pas à sa recherche ».(Wells 1987 : 157, notre traduction)

Bien que l’aspect reptilien de la créature ne transparaisse pas
nettement dans cet extrait, on sait qu’Oliver Wells l’avait tenu, dès le
début, pour une caractéristique implicite du si:lhqey, connue de tous
chez les Stó:lō. Bob Joe avait notamment tenté de la dessiner lors
d’autres entretiens (Wells 1970 : 31-32) et, comme il le rappelle par
ailleurs, le si:lhqey avait été peint sous la forme d’un serpent à deux
têtes au fronton d’une ancienne maison cérémonielle nommée
Kwawksawpilt15.

À l’inverse, c’est d’un canard qu’il est question lors d’un autre
entretien d’Oliver Wells avec l’ancien Albert Louie, réalisé entre 1962



et 1965, au cours duquel Albert Louie se réfère à cette créature
indirectement : il y relate l’expérience dont lui a fait part Chef Joe, son
grand-père. Ce dernier passait près d’un grand marécage, au sud de
Little Mountain, à l’est de Chilliwack :

« Il entendit cette chose voler – et elle se posa juste au milieu du lac –
comme un canard – mais quand il arriva près du lac, il se rendit
compte que ce n’était pas un canard. Il dit que c’était juste comme une
énorme baignoire, cottant, et comme il la regardait, sa tête sortit et il
commença à parler. Il parlait comme un canard – comme un Colvert.
Mais, peu après, une nouvelle tête surgit – il avait deux têtes – et
comment cette chose pouvait voler, je ne saurais le dire : mais les
Indiens disent que cette chose peut voler de lac en lac. Je ne
comprends pas, mais c’est une grande chose, tu sais : mais si tu le dis à
un homme blanc, il ne le croirait pas, tu sais, mais mon grand-père,
Chef Joe de Kwawksawpilt, il l’a vue deux fois, venir juste vers lui, sur
le lac comme un bateau. Il a dit que c’était juste comme une baignoire
– puis une tête sortit – et il commença à parler – et puis l’autre tête
sortit – comme une tête de canard au bout d’un long cou. C’est le
si:lhqey, c’est ainsi qu’ils l’appellent ».(Wells 1970 : 31, 1987 : 157, notre
traduction)

Ces deux récits diGèrent sur plusieurs points : l’apparence de la
créature donc, son comportement, ou encore le fait que le récit de Bob
Joe relate une expérience directe, tandis que celui d’Albert Louie se
réfère aux témoignages de son grand-père. Toutefois, Albert Louie
précisera, lors d’un entretien du 28 juillet 1965 à Yakweakwioose, avoir
lui-même rencontré la créature, comme en témoignent des dessins
qu’il proposa à Wells et sur lesquels Dgurent deux têtes de canards
surgissant d’une sorte de piscine (Wells 1970 : 31 et sq.). À l’instar de
ces témoignages et de nombreux autres, on comprend que le si:lhqey
n’a pas d’identité spécifique claire, mais correspond à une combinaison
de propriétés minimales hétérogènes sur le modèle d’une
représentation chimérique : « Il a de longues oreilles, comme des
oreilles de cheval. Il a un nez, et il a des dents à l’intérieur, comme un
alligator, tu vois » (Wells 1987 : 157). On trouve également cette
apparence de composites hétérogènes greGés chez les Skagit voisins,
où il existe un esprit nommé /tubqwap/, qui est la « moitié-d’un-
serpent » dont l’assemblage avec une autre moitié identique donne un
serpent-à-deux-têtes nommé /vi’lced/ (Wike 1941 : 68). De tels
ensembles de parties hétéroclites confèrent donc au si:lhqey une
apparence formelle indéfinie, même si, selon Bob Joe, ses couleurs sont
quant à elles bien déterminées :

« Lorsqu’il sortit de l’eau, ce n’était qu’une grosse boule – alors une
tête sortit d’un côté, et une autre tête de l’autre côté. Et sur son dos,
c’était rond, pas de forme en losange. Tout autour de son corps, c’était
noir, mais cette partie était rouge et blanche – autour du côté. Le
centre était noir ».(Wells 1970 : 30)



Un informateur lummi (communauté skagit, vivant à Bellingham) de
Wayne P. Suttles  explique l’indétermination morphologique de cette
créature par le fait qu’elle aurait la capacité de se transformer :

« Il y a un autre animal que tu n’as pas dans ta liste. Ils étaient
autrefois dans le coin, mais sont devenus très rares, et les Blancs n’en
ont jamais attrapé pour les mettre dans un zoo. Il a un grand corps au
milieu de deux têtes, une de chaque côté. Il vit dans des marais où il
nage. Mais il pouvait se transformer en couple de malard (canard) et
s’envoler. Il avait trois genres de cris, l’un était comme le rire d’un
huard, l’autre comme le hurlement d’un chien et le dernier comme le
sinement d’un canard. C’était une bonne chose à avoir pour devenir
docteur indien ».(Suttles 1987 : 75)

Si l’on résume quelques caractéristiques principales du si:lhqey
décrites dans les diGérents entretiens d’Oliver Wells et dans les
témoignages des informateurs de Wayne P. Suttles , la créature
possède : 1) des ailes de canard ou de huard, 2) un corps de serpent, 3)
une forme de baignoire volante, 4) une forme de boule volante, 5) des
dents de crocodile, 6) des oreilles de cheval, 7) des yeux de feux. 8) Il a
la voix d’un canard Colvert ou un sinement de canard. 9) Il a le rire
d’un huard. 10) Il pousse des hurlements, parfois proches de
l’aboiement. 11) Il peut s’entortiller (twist around) autour de ses proies
et les rendre malades. 12) L’ancien John Wallace le décrit, quant à lui,
comme mesurant quatre mètres et demi de long et deux de haut, et
doté de pieds de castor (Wells 1970 : 26). Ainsi pourra-t-on, en
reprenant toutes ces caractéristiques, se donner une idée de la
manière dont les propriétés minimales s’agencent pour former des
êtres chimériques complexes.

Figure 3. Figure 3. Schéma 1. Variation de la forme des
esprits à partir de l’augmentation, de l’addition ou du
dédoublement de propriétés minimales



Or, partant du si:lhqey, il serait possible de montrer que d’autres êtres
surnaturels sont construits sur ce même modèle d’enchâssement
chimérique de propriétés élémentaires. Cela fonctionne, par exemple,
pour cette autre entité salish appelée le sasquatch, sorte de yéti ou
« big foot » de la région, qui était autrefois sollicitée pour son pouvoir :
les propriétés fondamentales de cette créature robuste [homme + grande taille
+ corps poilu] laissent penser qu’elle est avant tout construite a) comme une
variation prototypique de la masculinité (augmentation quantitative de
propriétés masculines telles que la pilosité, la taille et la force), ou encore b)
comme une hybridité homme-ours. Quoi qu’il en soit, cette créature
monstrueuse, toujours recherchée aujourd’hui – dont tout le monde
parle et que certains disent avoir vue –, ne semble pas construite sur
les modalités générales d’une violation ontologique de la catégorie
[personne] (homme) ou de la catégorie [ animal] (ours), mais bien
comme une augmentation de certaines propriétés fondamentales de
leurs forces ou puissances respectives sur le modèle d’une
construction chimérique.

Retour sur la notion de contre-intuition

Insister sur la pertinence d’un meilleur traitement cognitif des
informations contre-intuitives apparaît aujourd’hui, dans le paysage
des sciences cognitives, comme une hypothèse plausible mais délicate.
Or, à l’appui de ces exemples d’entités protectrices construites comme
des bizarreries que nous venons de présenter, nous allons maintenant
montrer pourquoi ces critères d’ordre prototypique qui les
caractérisent sont tout autant, voire mieux remémorés que ceux
d’ordre ontologique :

1 )  Les variations prototypiques se transmettent facilement car ce sont des
assemblages. Nous postulons ici que le succès des créatures
surnaturelles chimériques sur un plan cognitif opère à la manière d’un
rappel mnémonique jouant sur la corrélation de deux termes. D’après
Ara Norenzayan, Scott Atran, Jason Faulkner et Mark Schaller
(Norenzayan et al. 2006), en eGet, les mots allant par paires se
retiennent mieux que les mots contre-intuitifs même simples (en
revanche, les contre-intuitions semblent mieux remémorées à une
semaine d’intervalle). Or, si les paires de mots, les binômes conceptuels sont
mieux remémorés que les mots simples, les chimères le sont également
puisqu’elles constituent elles aussi un assemblage de plusieurs items. Ces
intuitions théoriques selon lesquelles nous retenons mieux les
assemblages de propriétés hétéroclites – et non pas seulement les
violations contre-intuitives – s’accordent avec les résultats de
nombreuses études sur les stimuli visuels, qui conDrment largement
notre attrait mnémonique pour ce qui est « bizarre », distordu,
complexe et non forcément contre-intuitif (McDaniel et al. 1995 ;
Waddill & McDaniel 1998 ; McDaniel, Dornburg & Guynn 2005). Nous
pouvons donc en déduire qu’une appréhension optimale se situe au
niveau prototypique et dans l’ajout de propriétés prototypiques.



2 )  Les notions d’intuitif et de contre-intuitif dépendent du contexte
d’apprentissage. On se remémorera mieux la catégorie de base intuitive
ou la contre-intuition selon le contexte d’apprentissage (Tweney et al.
2006 ; Afzal Upala et al. 2007). Par exemple, parmi un ensemble de mots que
nous jugeons intuitifs au premier abord, nous retiendrons mieux ceux jugés
contre-intuitifs ; à l’inverse, parmi des ensembles de termes contre-intuitifs,
nous retiendrons mieux ceux qui nous paraissent familiers, ceux qui nous sont
intuitifs. Il s’agit donc d’aUrmer qu’au-delà des délicates notions
d’intuition et de contre-intuition, nous retenons mieux ce qui
contraste avec la logique d’un contexte donné. Cette idée est
profondément en accord avec ce que représente une « chimère » pour
Carlo Severi (2007, 2009). La chimère comme agencement de
propriétés hétéroclites se construit selon une double structure grâce à
laquelle elle deviendra une image mémorable : a) un principe de
saillance, ce que nous nommons, dans notre vocabulaire, les propriétés
combinatoires minimales (cheveux, pattes, yeux, etc.), qui ne sont en
elles-mêmes ni intuitives ni contre- intuitives, mais que b) l’ordre, la
combinaison ou l’agencement (ce que nous nommons, dans notre
vocabulaire, augmentation, dédoublement, etc.) peuvent
éventuellement rendre contre-intuitives. Ainsi, dans une analyse
morphologique, si tous les éléments qui composent la chimère incitent
le regard à se diriger selon un ordre visuel allant de la droite vers la
gauche, il suUt d’un seul élément, attirant le regard dans le sens
contraire (de la gauche vers la droite), pour retenir toute l’attention,
susciter une prépondérance cognitive et apparaître comme contre-
intuitif. Ce n’est pas que cet élément soit contre-intuitif en soi, c’est
juste qu’il prend une forme contre-intuitive à l’intérieur du contexte
dans lequel il s’insère. Le contexte d’appréhension (ou l’ordre cognitif
produit par l’organisation des éléments combinatoires minimaux) est
donc fondamental dans la morphologie de la chimère et sa possibilité
d’assembler des propriétés contradictoires, à la façon d’une violation
cognitive.

D’une manière générale, la méthodologie utilisée en théologie
expérimentale pose des problèmes de contexte, de sujet et d’item de
mémorisation. Certains considèrent que seul le contenu contre-intuitif
des items est un véritable enjeu (Barrett 2007), d’autres tentent de
montrer que les apprentissages de contenu ne sont jamais
indépendants du contexte (Tweney et al. 2006 ; Afzal Upala et al. 2007 ;
Bloch 2005). Deborah Kelemen (2004) reproche notamment à Scott
Atran et Ara Norenzayan (2004) de ne pas utiliser des items de
contrôle adéquats, mais des items dont l’ambiguïté rendrait leur
interprétation diUcile (par exemple, « un journal qui clignote »). Son
argumentation est claire : les représentations qui font lien avec la
mémoire dans les tests proposés ne sont pas des violations
ontologiques, mais sont plutôt ce que nous pouvons nommer à la suite
de Carlo Severi des « chimères », c’est-à-dire des ajouts de propriétés
d’autres animaux sur des animaux donnés :



« Par contraste, il semble parfaitement possible que diGérents types
d’exemples tels que le “crocodile-volant” ou le “cheval-vénéneux”
soient de bons candidats mnémoniques, alors que ni l’un ni l’autre de
ces concepts n’implique la violation des limites d’un domaine
ontologique, la biologie du sens commun [folkbiology] – ce sont
simplement des cas d’animaux avec les propriétés d’autres animaux ».
(Kelemen 2004 : 300, notre traduction)

Ce qui va dans le sens de ce que nous avancions déjà au début de ce
texte, à savoir qu’il paraît nécessaire d’opposer des analyses concrètes
issues de l’immense matériel ethnographique mondial aux analyses
cognitives fondées sur des tests de laboratoire, si l’on souhaite
garantir des résultats moins incertains que ceux de la théologie
expérimentale.

La structure chimérique des êtres surnaturels

Nous nommons donc « chimère cognitive » un être composé de
propriétés minimales – unités sémantico-morphologiques originaires
–, greGées et hétéroclites. L’origine de ces superpositions,
condensations, augmentations, déplacements de propriétés peut être
épidémiologique (processus social) ou proprement onirique
(processus mental). Dans les deux cas, en additionnant, augmentant ou
dédoublant des traits prototypiques, les êtres surnaturels se
complexiDent sans perdre leur forme initiale. Pour décrire ce
mécanisme, nous nous inspirerons du modèle géométrique
d’appréhension de la simplexité (Berthoz 2009) ci-dessous – c’est-à-
dire la création de formes simples à partir d’unités minimales
agencées de manière complexe.

Figure 4. Figure 3. Schéma 2. Agencement des propriétés
de l’esprit si:lhqey



Le processus de construction de ces représentations se fait en
superposant des propriétés sémantiques minimales qui, dans certains
cas, peuvent être portées par des découpages linguistiques. Nous
proposons ici quelques directions de travail sur la nature de ces unités
minimales, sur lesquelles s’appuient les règles combinatoires non
exhaustives (augmentation, dédoublement, addition, soustraction,
etc.).

1) Les unités minimales de sens reposent d’abord sur des découpages
de parties saillantes élémentaires. Il s’agit de découpages visuels de formes :
rond, carré, ligne, ovale, etc. Chez les Salish côtiers, ces unités sont
présentes, partiellement, dans les règles de suUxation des verbes de
l’halkomelem : choses rondes, choses Dnes, mèches, etc. Les linguistes
Donna Gerdts et Mercedes Hinkson (2004 : 15) proposent des tableaux
détaillés de ces classiDcateurs où, par exemple, le suUxe /–as/ renvoie
à toute chose ronde (permettant de construire le mot « dollar » à
partir de « pièce ronde », le mot « mois » à partir de « lune », etc.), où
encore le suUxe /–emǝtθ̓/ tend à désigner les choses longues, Dnes et
rigides (perches, mâts, etc.) alors que le suUxe /–itθ̓eʔ/ s’appose
davantage comme classiDcateur de choses longues, Dnes mais souples
(cordes, mèches, fils, etc.).

2) Ces principes morphologiques de saillance opèrent ensuite comme
des formes prégnantes, c’est-à-dire comme ayant une importance biologique
pour celui qui les perçoit. Il s’agit de formes plus particularisées telles que des
têtes, des visages, des cheveux, des ongles, des pagaies, etc. Ces unités se
retrouvent aussi dans le procédé de suUxation des langues salish. Par
exemple, les objets matériels se distinguent selon qu’ils sont
dénombrés à partir du canoë, de la maison, de la pagaie, ou à partir de
la couverture ou du vêtement ( Ibid. : 26). En halkomelem, le « visage »
et le « corps » ont une importance pour compter et donc pour
reconnaître certains animaux dans leur unicité. Le suUxe /–aʔqʷ/
signiDant « tête » est utilisé pour compter les poissons et autres
espèces marines rondes comme les huîtres, les palourdes, les
holothuries, les oursins, etc. ( Ibid. : 17). De sorte que les suUxes
servant à désigner les entités animées se réfèrent aux saillances de
l’entité en question, tout en conférant une importance biologique à
certaines de ces saillances.

3) Puis, ces unités saillantes et prégnantes s’organisent en unités
minimales d’action ou vecteurs métonymiques de force : on retrouve ici toutes
les unités minimales précédentes, mais en tant que ces dernières peuvent se
constituer en unités agissantes, c’est-à-dire en unités ayant le pouvoir de faire
quelque chose (crocs, griIes, nageoires, yeux de hibou permettant de voir dans
la nuit, yeux d’aigle permettant de percevoir de loin, etc.). Des schémas
fonctionnels de causalité, de puissance d’agir se créent en eGet en
prenant appui sur ces aGordances-sources. Le répertoire des
intentions-motrices élémentaires ou unités minimales d’action se base



sur des constructions d’intentions plus abstraites permettant des
réajustements, des réarrangements, aDn que le mouvement soit en
accord avec la cible (proie, nourriture, etc.). C’est à partir de ces unités
minimales d’action que se constituent des unités telles que griGes,
crocs, serres, yeux, qui ont une utilité dans la survie de l’existant et
qui peuvent être greGés aux corps d’autres existants pour leur
conférer de la force. Il s’agit donc là d’un vaste réservoir naturel de forces et
de pouvoirs pouvant se combiner et se recombiner pour alimenter la
morphologie bigarrée des êtres surnaturels.

4) EnDn, toutes ces unités s’assemblent pour former les chimères : ces
dernières, loin d’être contre-intuitives, reposent sur les combinaisons
particulières de ces diGérentes unités minimales, par dédoublement,
juxtaposition, soustraction, etc. Ainsi est-ce parce que, suivant des
besoins pratiques, les entités cumulent des vecteurs métonymiques de
forces qu’elles apparaissent rapidement telles des « chimères »
étranges, violant certaines règles ontologiques intuitives. Les
chimères peuvent donc être déDnies comme des superpositions de
propriétés à partir de prototypes spéciDques ou comme des
combinatoires de vecteurs métonymiques désignant des forces ou des
puissances agissantes.

�

L a chimère est un être composé de propriétés minimales simples,
agencées selon des lois de transfert, de condensation, d’augmentation
et de déplacement, permettant de construire des êtres
morphologiquement complexes. Vues sous cet angle, les entités
surnaturelles apparaissent moins comme des violations de nos
attentes ontologiques que de nos attentes prototypiques. Cette
concentration au niveau prototypique ne remet pas en question la
théorie éclairante proposée par Pascal Boyer, mais, au contraire,
permet de l’étendre, notamment aux parties du monde où les entités
se perçoivent via des visions ou des rencontres directes. Il est donc
possible de considérer que la théorie de la contre-intuition minimale
reste particulièrement pertinente pour appréhender des entités dans
des cultures où les divinités ne sont pas parées d’attributs concrets
particuliers17. Des problématiques surgissent de ces nouveaux
procédés méthodologiques : sur le plan théorique, notamment, il nous
faut exploiter la possibilité d’un mécanisme cognitif inductif reposant
à la fois sur une catégorie ontologique de niveau de base et sur une
superposition analogique et métaphorique18 ; de même, sur le plan
théorique, nous perdons pour l’instant une certaine clarté heuristique
qui constitue l’attrait incontestable de la théorie proposée par Boyer.
Une des tâches importantes en cognition religieuse reste la déDnition
de domaines généraux, dont l’établissement de critères évidents de
diGérenciation entre l’intuitif et le contre-intuitif (Bloch 2005), la
violation ontologique et la bizarrerie (Kelemen 2004), aDn de mieux
cerner ce que nous pourrions nommer une « inexactitude



théologique » (theological incorrectness) (Slone 2004) et de déDnir les
frontières d’un véritable domaine du « théologiquement correct ».

Notes

1 . Cf. entre autres : Scott Atran & Ara Norenzayan (2004) ; Justin
Barrett (2000, 2004) ; Jesse Bering (2006) ; Emma Cohen (2007) ;
Elizabeth Donovan & Deborah Kelemen (2003) ; Stewart Guthrie
(1995) ; Robert McCauley & E. Thomas Lawson (2002) ; Ilkka Pyysiäinen
(2001) ; Ilkka Pyysiäinen & Veikko Anttonen (2002) ; Jason Slone
(2004) ; Todd Tremlin (2006).
Je tiens à remercier Pascal Boyer, Carlo Severi, Pierre Déléage et
Quentin Ehrmann-Curat pour leur lecture préalable de cet article et
leurs conseils précieux.
2 . Voir aussi : Scott Atran & Ara Norenzayan (2004) ; Justin Barrett
(2000) ; Justin Barrett & Melanie Nyhof (2001) ; Pascal Boyer & Charles
Ramble (2001) ; Douglas Medin & Scott Atran (1999) ; Andrew
Shtulman (2008).
3 . Les Salish côtiers, ou Salish de la côte, correspondent à un sous-
groupe de populations amérindiennes salish, le mot « côte » désignant
la côte des détroits de Géorgie et de Juan de Fuca en Colombie-
Britannique (Canada) et dans l’État de Washington (États-Unis). Les six
principales langues salish de la côte (le comox, le pentlatch, le sechelt,
le squamish, l’halkomelem et le salish des détroits) appartiennent à la
même famille linguistique. Les entités surnaturelles que nous
étudierons se trouvent chez les Skagit septentrionaux (Upper Skagit),
vivant entre Seattle et Bellingham, sur la rivière Skagit, et dans les
communautés Stó:lō, vivant sur le ceuve Fraser, à l’est de Vancouver.
Ces deux groupes sont ainsi répartis sur une bande territoriale de
moins d’une centaine de kilomètres, et connaissent depuis longtemps
des échanges et contacts prolongés.
4 . Variation prototypique sur le modèle de « L’homme qui avait six
doigts », présenté, nous l’avons vu, par Pascal Boyer (2001 : 118)
comme un exemple de ce qui n’est pas une violation ontologique, mais
de ce qu’il nomme une bizarrerie.
5. Nous nous référons à un stade antérieur de la théorie de Boyer. La
discussion vise moins ses hypothèses personnelles que les hypothèses
dominantes utilisées dans la plupart des recherches en « théologie
expérimentale ». Dans un article ultérieur, Pascal Boyer et Clark
Barrett (2005) proposent une cartographie en domaines de
compétence (reposant sur des modules inférentiels d’une sélection
adaptative évolutionniste) plutôt qu’en vastes domaines ontologiques.
6. Old Pierre vivait à Katzie, près de Vancouver, au début du xx e siècle
(cf. Jenness 1955).
7. Cf. Bruce Miller (2007) ; June Collins (1974) ; Wayne Suttles (1955).



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E

D’après les critères proposés par Pascal Boyer (2000a, 2000b, 2001).
8. Cf., par exemple, Iven Van Mechelen et al. (1992).
9 . Parmi nombre de publications sur ces questions, outre celles déjà
évoquées plus haut (Collins 1974 ; Jenness 1955 ; Suttles 1955 ; Miller
2007), nous pouvons suggérer : Pamela Amoss (1978) ; Homer Barnett
(1955) ; Crisca Bierwert (1999) ; William Elmendorf (1993) ; Wolfgang
Jilek (1974) ; Charles Hill-Tout (1978) ; Sarah Anne Robinson (1963) ;
Joyce Annabel Wike (1941).
10. Par exemple, le verbe « rêver » (/ʔǝliyε/) est, en halkomelem du
haut Fraser, la racine du mot « esprit » (/syuwél/) (Galloway 1994 :
491 ; Hilll-Tout 1978 : 110 ; Jilek 1974 : 136).
11. Toutes les citations de cette référence renvoient aux pages de la
version électronique.
12. Ou, par exemple, le mythe Oowekeeno de l’ogresse Ts’ilkigyila ou
Atsi, rapporté par Franz Boas (2002 [1895] : 468).
13. Cf., par exemple, Claude Lévi-Strauss (1975).
14. Jan P. Van Eijk (2001) répertorie l’ensemble des désignations de
cette créature sur la côte nord-ouest. Pour une occurrence dans les
récits mythiques de la plupart des communautés de la côte nord-ouest,
cf. Franz Boas (2002 [1895] : 41, 58, 81, 195, 276).
15. Voir une description et un dessin du « serpent-à-deux-têtes » sur
ce fronton dans un entretien de juillet 1964 avec un autre ancien, Dan
Milo.
1 7 . Nous pensons, par exemple, à la catégorie de yoshi chez les
Sharanahua d’Amazonie occidentale, dont la construction par défaut
est présentée par Pierre Déléage (2010).
18. Ce qu’ont cherché à faire George LakoG et Mark Johnson (1999), ou
encore Dedre Gentner, Keith Holyoak & Boicho Kokinov (2001).

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
9nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré=exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr


G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Les limites épistémologiques du critère de “violation ontologique”
	Classification de quelques entités salish à partir des violations ontologiques
	Vers une logique positive de la construction des existants surnaturels

	Les entités surnaturelles salish comme “bizarreries”
	Morphologie de quatre esprits féminins skagit
	Les créatures si:lhqey chez les Stó:lō
	Retour sur la notion de contre-intuition
	La structure chimérique des êtres surnaturels

	Nos partenaires

