Les premiéres
bibliotheéques monastiques

en Occident

4°-6° siécles

La Revue de la BNU, n°15, 2017, p. 9-21

Robert Bedon

Figure 1. Figure 1 - Pupitre de sainte Radegonde en bois,
vers 570. Poitiers, abbaye Sainte-Croix (coll. Musées de

Poitiers).



file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=37

Le christianisme a progressivement mis en ceuvre un tres abondant
recours aux livres, en 'occurrence les textes sacrés, Bible et Nouveau
Testament, de méme que des ouvrages de théologie, d’exégese,
d’hagiographie, de liturgie, de réglements, d’apologétique, et plus
généralement de littérature religieuse dont il inspirait la rédaction,
dans une société et une culture ou la lecture tenait déja depuis
longtemps une grande place. Parmi les bibliothéques consacrées, au
moins partiellement, a cette littérature chrétienne, outre celles des
particuliers et des églises ainsi que les collections épiscopales et
pontificales, figurent celles des monasteres. Ces établissements, et

parmi eux plus précisément ceux d’Occident, dés leur création, a

compter du 4° siécle apres J.-C., ont possédé au moins quelques livres,
et parfois beaucoup plus, apportés par le fondateur, voire par
quelques-uns des premiers moines. Les reglements intérieurs, rédigés
par un certain nombre de ces fondateurs ou par des abbés leur ayant
succédé, témoignent que des les débuts, la lecture des textes sacrés a
constitué un élément important et méme une obligation de la vie
monacale. Les bibliotheques ainsi constituées ont également été mises
a contribution pour des activités d’enseignement, et aussi de copie des
livres qu’elles possédaient. Plusieurs d’entre elles se trouvent décrites,
ou seulement mentionnées, ou encore indirectement évoquées, dans
les sources, le plus souvent écrites, utilisées pour cet article. A
I'intérieur de ces pages, on ne rencontrera pas une synthése
exhaustive, inaccessible dans les limites d’un article, mais le recours a
une série d’exemples, choisis au nombre des plus représentatifs et des

plus parlants.

Les principaux monastéres concernés

En Gaule provencale, au début du 5° siécle, un ascéte originaire de
Tréves, devenu plus tard évéque d’Arles, Honorat (vers 350-430), se
retire dans I'archipel de Lérins, au large de Cannes. Rejoint en peu de
temps par nombre d’autres ermites, il y fonde un monastere. Deux
autres futurs évéques de la méme ville, Hilaire et Césaire, qui y ont
séjourné dans leur jeunesse, témoignent d’avoir recu la une solide
formation chrétienne, ce qui suppose une présence abondante de
livres. 1l en figurait incontestablement aussi a Marseille, dans les deux
monastéres que peu apres, Jean Cassien (entre 360 et 365 - vers 435 ?),
auteur d’ouvrages religieux et traducteur de textes grecs, établit
en4l14 ou 415 : Saint-Victor pour des moines, et Saint-Sauveur a
I'intention de moniales, monastéres situés, pour la premiére fois en
Gaule, en milieu urbain. Pour ce qui concerne la péninsule ibérique,
deux monastéres retiennent 'attention, et tout d’abord celui de Dumio
(Dume) dans le nord-ouest duPortugal. Une bibliotheque y a été
installée par Martin de Braga (entre 510 et 520-579), vers 550. Deux

décennies plus tard, dans les environs de Valence, le « monasterium



Servitanum » a été fondé par I'ermite Donat, qui avait fui I’Afrique et
les Vandales ariens vers 565-570 avec environ soixante-dix disciples
pour trouver refuge en Espagne. L'évéque Ildefonse de Tolede, dans

son De viris illustribus, rapporte qu'il y a créé une bibliotheque a partir

d’'un grand nombre de livres qu'il avait apportés avec lui!, mais sans

donner de détails sur eux.

Un autre monastere, situé cette fois en Italie, pres de l'actuelle ville de
Squillace, en Calabre, est connu sous le nom de Vivarium. Son
créateur, Cassiodore (vers 485-vers 580), aprés une carriere politique
de haut niveau et un séjour a Constantinople, I’a fondé, probablement
lors de son retour enltalie, en555, sur des terres familiales, dans
I'intention d’en faire une sorte d’université chrétienne qu’il avait
projeté initialement de créer a Rome, en concertation avec le pape
Agapit, décédé en 536. En relation avec ce projet, il y a apporté une

provision de livres considérable. Pour en terminer avec les grands

monasteéres italiens du 5 et du 6° siécles, une place revient ici a celui
que Grégoire le Grand (vers 540-604), s'étant fait moine aprés avoir
exercé les fonctions de préfet de la ville en 572-573, a fondé a Rome
vers 574-575, en le placant sous le patronage de saint André, dans la
résidence de son pere, «ad clivum Scauri » (aujourd’hui clivo di
Scauro), une voie traversant la vallée séparant le Caelius du Palatin.
Lexistence d'une provision de livres s’y trouve évoquée par la
rubrique (un sous-titre écrit a I’encre rouge) surmontant un petit texte

que nous retrouverons plus loin dans ces lignes, et qui figure dans un

manuscrit de la fin du 6° siecle conservé dans I'actuelle abbaye suisse
d’Einsiedeln sous le numéro 326. Elle mentionne en effet « la
bibliotheque de saint Grégoire, qui est dans le monastére du clivus

Scauri ».

Des informations plus limitées, voire seulement ponctuelles, nous sont
en outre apportées par les régles associées a un certain nombre de
monasteéres. On citera par exemple la Régle des Quatre Péres, établie au

tout début du 5° siecle pour la communauté de Lérins, et la Régle des
vierges, que Césaire d’Arles (470-542) a rédigée pour le monastére de
femmes qu’il a fondé aux Alyscamps et qui, détruit lors du siege de la
ville par les Francs et les Burgondes en 507-508, a été réinstallé,
désormais nommé monastere Saint-Jean, dans l'angle sud-est du
rempart urbain, sans doute en 512. Un peu plus tard, il a composé la
Régle des moines. La présence de livres, ainsi que leur utilisation dans
ces établissements se trouve attestée par différents passages de ces
deux textes. Cinquante ans apres, en 547 ou 548, 'évéque du moment,
Aurélien (523-551) fonde a son tour dans l'enceinte d’Arles deux
établissements, celui, masculin, des Saints-Apétres, en 546 ou 547, et
celui de la Sainte-Vierge, destiné a des moniales. La encore, la
présence de livres nous est révélée par les regles qu’il a rédigées, en
s'inspirant de celles composées par Césaire. Sa Régle des vierges va

également inspirer, avec toutefois un certain adoucissement dans ses



impératifs, la regle élaborée par Radegonde (vers 520-587), épouse du
roi Clotaire Ier dont elle s’était séparée, pour le monastere féminin de

Notre-Dame (devenu plus tard Sainte-Croix) qu’elle a fondé a Poitiers

vers 552-553, aprés avoir effectué un séjour aArles 2. Celui-ci, a
recrutement mondain, deviendra un important foyer culturel de
I'époque, en grande partie grice a un poete d’origine italienne,
Venance Fortunat (vers 530-609), qui deviendra évéque de Poitiers
en 599 et dont Radegonde mettra a contribution les talents littéraires,
ce qui lui inspirera une abondante correspondance et de nombreuses

ceuvres, notamment des hymnes et des poemes.

D’autres régles encore enrichissent nos connaissances sur les
bibliotheques des premiers monastéres d’Occident, et notamment
celle quesaint Benoit de Nursie (vers480 ou 490-543 ou 547) a
composée pour la communauté de moines qu’il a fondée vers 529 en
Italie, sur le mont Cassin. On considere qu'il s’est en partie inspiré des
régles de Césaire, ainsi que d’'une autre, rédigée un peu auparavant
pour un monastere non identifié, qu'on localise dans la région de
Rome. D’auteur inconnu, elle a regu le nom de Régle du Maitre, et
contient sur les bibliotheques de monastéres et sur leur utilisation de
précieuses informations. On retiendra également celle d'un
établissement monastique situé en Gaule, celui d’Uzes, a environ 20 km
au nord de Nimes, fondé par I’évéque Ferréol (vers 521-581) apres 558 :
influencée également par Césaire, elle nous indique que les livres y ont

tenu dés I'origine une grande place dans la vie des moines.

A ces textes s’en s'ajoutent d’autres qui, sans constituer des regles a
proprement parler, en ont fait office, et parmi eux la lettre longue et
détaillée adressée parsaint Augustin (354-430), créateur et
organisateur du monachisme en Afrique, aux moniales d'un
établissement qu’il avait fondé aHippone et ou régnait une
mésentente qui I'a porté a y établir ainsi I'ordre qui lui faisait défaut.
Incidemment, il y fait mention d'une possession de « codices » par ce

monastere.



Figure 2. Figure 2 - Ravenne, armoire aux Evangiles.
Mosaique du mausolée de Galla Placidia, construit

vers 430 de notre ére.

Un type supplémentaire de source nous apporte aussi des
informations, a savoir certaines Viesde saints, dont celle de Martin
(316-397). Sulpice Sévere, son auteur, nous informe indirectement de
la présence de livres dés les premiers temps du monastere fondé par
celui-ci, peut-étre dés 372, a proximité de la ville de Tours, en un lieu
nommé de nos jours Marmoutier et qui serait la premiére création
organisée de type monastique en Occident. Une autre de ces Vies, celle
d’Eugendus (vers 450-510), plus connu de nos jours sous le nom
d’Oyand, nous révele que celui-ci, devenu en 496 abbé d'un monastere
situé dans la partie méridionale du Jura, aSaint-Claude (plus
précisément a Condat), monastére créé par I'ermite Romain vers 450, y
conférait une place importante a la lecture, pour lui-méme et pour les
fréres. Enfin, la Vie de Césaire d’Arles nous informe sur une activité
liée aux livres qu’exercaient les moniales confiées aux soins de sa

soeur.



Les livres contenus dans les bibliotheques de ces

monasteres

La bibliotheque sur le contenu de laquelle nous sommes le mieux
informés est celle de Vivarium. Elle comprenait non seulement des
ouvrages chrétiens, mais également de la littérature profane, et
abritait une partie au moins des livres que Cassiodore possédait
initialement a Rome, et sans doute aussi de ceux qu’il avait réunis a
Ravenne. Le premier livre de ses Institutions (rédigées de 551 a 562)
offre une sorte de catalogue commenté des ouvrages présents a
Vivarium, et des détails pratiques sur les classements et les
regroupements. 1l s’agit en grande majorité, mais non exclusivement,
de livres en langue latine, y compris ceux qui étaient initialement
écrits en grec, et qu'il dit avoir fait ou faire traduire, pour les rendre
accessibles a ses moines. Les arts libéraux (rhétorique, dialectique,
grammaire, arithmétique, musique, histoire, cosmographie, sciences
naturelles, médecine, agronomie...) y sont représentés grice a des
classiques, dont Cicéron, Horace et Virgile, et des auteurs didactiques
tels que Quintilien, Columelle, Apulée, Ammonius, Donat, Macrobe,
Servius, Boece, Dioscoride ou encore Galien. Pour ce qui est de la
littérature chrétienne, outre les livres sacrés, Cassiodore mentionne
un grand nombre d’auteurs, et parmi eux Clément d’Alexandrie,

Cyprien, Origéne, Eusebe, Jérome, Jean Chrysostome, Ambroise,

Augustin et Eucher 3. Durant les années que Cassiodore passera a
Vivarium jusqu'a son déces, vers580, a plus de 93 ans, cette
bibliothéeque s’accroitra également des ceuvres qu’il y composera : a
savoir, en plus de ses Institutions, ses Epistulae ad Romanos, son Liber
memorialis ou Liber titulorum, ses Complexiones apostolorum, son Historia
tripartita, ses Commentaires sur les Psaumes, un De orthographia, dans la
préface duquel il écrira qu’il termine sa carriere littéraire. S’y
ajouteront encore des achats, effectués jusqu’en Afrique.

A Rome, la bibliothéque du monastére Saint-André a été constituée
par Grégoire le Grand en y accueillant une collection de livres, et en
rattachant aux batiments de ce monastere le local qui les abritait. La
création de I'une et de I'autre est attribuée a I'un de ses prédécesseurs
a la papauté, Agapit, par le texte figurant sous la rubrique du
manuscrit d’Einsiedeln cité plus haut : on y lit que « le prétre Agapit,

pour [ses] livres, & créé avec art [ce] bel endroit »*. Grégoire a dii
logiquement y ajouter ses propres productions. Dans cette
bibliotheque figuraient des ouvrages profanes, comme a Vivarium, du
fait de la convergence intellectuelle ayant existé entre Cassiodore et
Agapit a propos de leur rdle bénéfique : parmi eux se trouvaient les
Noces de Mercure et de la Philologie de Martianus Capella, dont une série
de manuscrits portent une « subscriptio » faisant état d’'une relecture
effectuée « ad portam Capenam », sans doute parce que cette porte,
située a peu de distance de la bibliothéque, constituait un point de



repére dans Rome plus connu qu’elle. Dans le troisieme établissement
italien présent dans ces lignes, celui du mont Cassin, au nombre des
lectures prescrites par saint Benoit dans sa regle, donc parmi les livres
présents a I'époque de ce dernier, figuraient notamment I’Ancien et le
Nouveau Testament, les Conférences et les Institutions de Jean Cassien, la
Reégle de saint Basile, des vies de saints et des exégeéses rédigées par des
peres trés renommés et savants, choisis en tant qu’adeptes d’une
doctrine « orthodoxe et catholique ».

Quant a la bibliothéque de Dume, dans 'actuel Portugal, elle a d@i en
particulier accueillir les livres que Martin de Braga mentionne dans
ses ceuvres, par exemple des Commentaires de saint Jérome sur I” Epitre
aux Galates, des traités sur la date de Paques, des Vies de péres grecs
traduites par lui, ainsi que ses propres ceuvres, notamment un corpus
formé d’opuscules de morale ainsi que son De correctione rusticorum. En
raison des années qu'’il avait passées auparavant en Orient, la présence

de livres en langue grecque y était également probable.

Pour d’autres, nous ne disposons que de quelques informations, ou
seulement d'une possibilité de déductions : a Condat, Eugendus lit des
ouvrages rédigés tant en latin qu’en grec, et fait étudier a ses moines
des ceuvres d’auteurs tels que Basile de Cappadoce, Pacome, les péres
de Lérins, et ceux qui avaient été traduits par Cassien. Quant a ce
dernier, il aura fait entrer dans les bibliotheques des deux monastéres
qu’il a fondés a Marseille les ouvrages initialement écrits en grec qu’il
avait transposés en latin, de méme que sesInstitutionset ses
Conférences. Enfin, a Uzes, I'exhortation a lire les Actes des martyrs que
Ferréol a insérée dans la regle de ce monastere nous apprend qu'ils

figuraient au nombre des livres qu’il possédait.

Dans le cas d'un silence total des sources concernant la bibliotheque
d’un monastere, il peut rester une voie d’acceés encore plus indirecte.
C’est ainsi qu'une recherche récente s’est efforcée de fournir une idée
de celle présente a Lérins a partir d’ouvrages explicitement cités ou
ayant laissé des traces identifiables de leur utilisation, a I'intérieur des

ceuvres écrites au sein de ce monastére durant les premiers temps du

58 siecle °. D'apres cette recherche, il s’y serait trouvé de nombreux
livres de Jérome et d’Augustin, de Cassien, d’Ambroise de Milan,
d’Hilaire de Poitiers, des écrits de Tertullien, de Cyprien, des lettres de
Paulin de Nole, ainsi que des traductions latines d’ouvrages en grec
d’Origéne. Au demeurant, le contenu de cette bibliothéque reste en
grande partie inconnu.

Lexamen de ces bibliotheques montre donc que le plus souvent leur
catalogue demeurait assez modeste et se consacrait exclusivement a la
religion, avec notamment I’Ancien et le Nouveau Testament, des
exégeses et de I'hagiographie, le plus souvent en latin, et parfois en
grec. Mais certaines en possédaient ou en laissent supposer un qui se

montrait beaucoup plus important, et on y trouvait de la littérature



profane, des «litterae saeculares », souvent didactique, mais
également classique, en application des projets particuliers de leurs
créateurs concernant l'enseignement et la formation spirituelle

destinés aux moines qui bénéficiaient de leur présence.

Eléments architecturaux, composantes de décor et
pieces de mobilier

Sur larchitecture, les éléments de décor et le mobilier des
bibliotheques de ces monasteres ne nous sont parvenues qu’assez peu
d’informations. Celle du monastére Saint-André, bordant le « clivus
Scauri » 2 Rome, représente un cas particulier en ce qu’elle est la seule
dont pourraient avoir subsisté des vestiges architecturaux, a savoir
une tres grande salle dans laquelle on la localise traditionnellement,
mais peut-étre de facon illusoire. Elle consistait en une grande nef
large de pres de 27 m, a laquelle se raccordait une abside d’environ
15 m de diameétre, qui a partir de 6,50 m de hauteur se trouvait percée
de cinq larges baies. Que la bibliothéque du monasteére corresponde a
cette salle ou a une autre située au voisinage et non retrouvée est donc
incertain : quoi qu'il en soit, les premiers mots du texte contenu dans
le manuscrit d’Einsiedeln nous indiquent la présence sur ses murs
d’une frise peinte : « une vénérable cohorte de saints siege en une
longue suite ». Le méme texte précise qu’'Agapit, qui s’y trouve
présenté, ainsi que nous 'avons vu plus haut, comme le constructeur
initial, figure « a bon droit » parmi eux, ce qui permet de dater la frise
postérieurement a son déces, survenu rappelons-le en 536, donc dans
I'intervalle précédant la fondation du monastere, effectuée pres de
quarante ans plus tard, ou dans les décennies suivantes. On observe
avec elle la survivance d’'une coutume originaire des bibliotheques
profanes, qui étaient souvent ornées de portraits d’auteurs servant

aussi a indiquer ot leurs livres avaient été classés®. A I'inverse, dans sa
Reégle des vierges, Césaire d’Arles impose aux moniales « que jamais des
éléments de décor ne soient réalisés dans le monastere. Méme les
ornements a proprement parler doivent y demeurer simples. En effet
on ne doit ni y suspendre des tentures a la cire, ni y accrocher des
tableaux, et sur les murs ou dans les salles aucune peinture ne doit
étre effectuée : parce que dans un monastere ne doit se trouver que ce
qui plait a des yeux non pas humains mais spirituels ».



l1bé1‘afc“-'ﬁ:.n ruf‘g-fﬂ"lfforrce— cuter -

D p-pi-arcadoracho s YHEATRO poMPELL
ncﬂﬂ{??&"ﬂ—u Anga heaeri pomper
exTeriore .ur:Ln:u mJ.SwL &4 am trTeErteT”

tarretrre-wnuulrum fub du e fexcramafinace: de-*

18 LIp THECASCY G REGCORILQUNE
£ST INMOMAST CLITAUR] UBLIDSE
pyAlogoRrus SCRIPSIT
+§ cora weneranda mLm-f‘(‘Wm..;lme.— 3
2 n|u1h?les-lf-m?‘ﬂmlaligaa‘.ocenﬁuﬂﬁn'c&‘
V'EﬁJe"ﬁtg.LPEzuﬂnl"e'ﬂﬂ"rt!aﬂ(‘,aclmtl.)uf x
Fnlclnrﬁ -comchdre afreloci - ¢ raaapar
cuﬂ&fﬁ_{'hbm- ommib:unuf® thfo‘ﬂdwuh‘!!-‘- -
qu|c!§fcclm'ﬁ unAFan' ln{:ﬂmtﬂ'pecld'
xxv-inagrn Faleﬁ:gwm-}élmbernemﬁmnt?fedd{x :
AMTE PORTA FLAMINEA IH umlilg-«.vrtfeﬁy
1 m})-c&ﬁu‘-p\-.u:relm('.urmmnufwgga‘ N
manteus” farmee . Foaa- aureliur feusuyl
r:l.u‘ﬁcl!.rﬁ J.u.g’- “Of‘

{Lan mﬁ‘mn‘%’

Figure 3. Figure 3 - Manuscrit 326 du monasteére
d’Einsiedeln, folio 75 recto : texte qui évoque la
bibliotheque de Grégoire le Grand, sur le « clivus Scauri »
a Rome, intégrant celle d’Agapit ainsi que son local

d’accueil (coll. Kloster Einsiedeln).

Sur le mobilier de rangement des livres utilisé par les monastéres
retenus dans ces pages, seuls des passages textuels nous fournissent
des témoignages, et surtout, encore une fois, ceux qui concernent
Vivarium. Cassiodore y indique la présence d’armoires. Il révele en
outre que les livres y étaient classés par catégories, et quelles
portaient des numéros, précisant que dans la huitiéme se trouvaient
rassemblés des « codices » écrits en grec. Il fait également allusion aux
rayonnages, les « sinus », qui y accueillaient les livres. A Rome, dans la
bibliotheque du monastére dédié asaint André, prés du « clivus
Scauri », on avait selon toute vraisemblance disposé aussi des armoires
a livres afin d'y abriter les considérables collections qui s’y trouvaient.
Pour d’autres établissements, nos sources mentionnent, a défaut
d’armoires, un recours a de simples coffres, des « arcae », comme en
témoigne par exemple la Régle du Maitre, solution qui semblerait la plus
probable pour leurs premiéres années ou si leur fonds se montrait



moins abondant. Dans certains cas au moins on munissait ces coffres,
ainsi sans doute que les armoires, de serrures, dont la Reégle des vierges

évoque les clés.

Ainsi, pour ce qui concerne I'architecture, le décor et le mobilier, du
moins ceux des plus grands locaux accueillant les livres, ce que I'on
peut savoir suggeére une assez forte ressemblance avec nos
connaissances d’autres bibliothéques a vocation chrétienne mieux
connues, dont celle d’Ennode de Pavie, ou celle du Vatican a la fin de
I'Antiquité, et plus largement avec les bibliotheques profanes
antérieures. Quant aux livres eux-mémes, nos sources les désignent le
plus souvent comme des « codices » (pluriel de « codex »), constitués
de cahiers réunis par une reliure, une forme qui se révélait mieux
convenir que des rouleaux au mode de lecture par passages
sélectionnés que les moines pratiquaient le plus souvent. Détail
supplémentaire, Cassiodore nous apprend qu’au moins a Vivarium, de
petits écrits aux contenus voisins se trouvaient regroupés en volumes

de plus grande épaisseur.

Le fonctionnement des bibliotheques

Les livres présents dans les monastéres, comme tout ce qui se trouvait
a l'intérieur de ces établissements, appartenaient a la communauté. La
Reégle des Quatre Péres et les Institutions de Cassien en témoignent : « Ce
serait une grande faute que de la bouche d'un moine sorte 'mon livre,
mes tablettes, mon stylet' », écrit ce dernier, et saint Benoit exprimera
le méme avis dans sa propre régle. Lacceés au contenu des
bibliotheques était strictement réglementé. La méme Régle prévoit que
I'abbé confie a un frere, dont il aura reconnu le zéle, la garde de divers
coffres, et en particulier de celui qui contient « les différents codices,
les parchemins et les papyrus du monastére ». On remettait avec
solennité les clés de ces coffres a ceux et celles qui recevaient la charge
de la distribution, au témoignage de la Régle des vierges : « Que celles

qui sont préposées aux livres recoivent les clés sur un Evangile ».

La fourniture aux lecteurs s’inscrivait a I'intérieur d’un horaire limité,
mais non indiqué dans nos sources, en dehors duquel, est-il spécifié,
elle ne se ferait pas, ainsi que le stipule saint Augustin dans sa lettre
aux moniales d’Hippone : « Que les livres soient demandés a une
certaine heure chaque jour. Que celles qui en auront demandé en
dehors de cette heure n’en regoivent pas ». On retrouve cette
limitation dans la Regula Tarnatensis, établie, pense-t-on, en 573 pour
un monastere mal localisé dans le sud de la Gaule. Elle nous apprend
aussi que la quantité d’ouvrages simultanément empruntables pouvait
faire 'objet d'une décision, sans doute variable selon les circonstances,
qui imposait simultanément le retour de ceux qui dépassaient la

quantité permise. A ces instructions particuliéres s’en ajoutent parfois



d’autres, relevant de consignes plus générales, comme celles qui
concernent une obligation de mutisme lors des emprunts et des
retours : plusieurs Régles rappellent aux moines et aux moniales de les

pratiquer sans échanges a mi-voix.

Le role principal des bibliotheques

Ces bibliotheques répondaient aux besoins d’une activité importante,
et méme primordiale dans les monastéres, tant masculins que
féminins : la lecture des livres saints et, plus généralement, de la
littérature chrétienne, destinée a créer ou perfectionner une
dimension et une culture spirituelles dans 'esprit des moines et des
moniales, et occupant plusieurs heures dans la journée. Elle
s’effectuait de deux maniéres : d’'une part a haute voix devant un
auditoire qui les rassemblait tous, lors doffices ou de séances
spéciales, par exemple lors de veillées ; ou bien encore a I'intention de
groupes réduits, notamment ceux qui se formaient lors des repas
autour des tables, a titre de nourriture spirituelle. Cette activité ne
concernait d’ailleurs pas toujours les seuls membres des
communautés : ainsi, il était prévu par saint Benoit, lors de la présence
d’'un héte au mont Cassin, parmi les égards qu'on lui témoignait,
d’effectuer une lecture de la «lex divina », et laRégle du Maitre
recommandait de choisir les textes en fonction de son niveau spirituel.
Enfin, un cas tres particulier illustre I'extréme importance conférée a
cette activité :Césaire spécifie qu'un moine temporairement
excommunié sera enfermé dans une cellule, mais en compagnie d’'un

ancien qui lui fera la lecture.

Les bibliotheques alimentaient en outre de nombreuses et fréquentes
lectures individuelles, effectuées cette fois en silence, de maniére,
précise saint Benoit, a ne pas déranger autrui. Des périodes horaires y
étaient affectées dans la journée. Nous apprenons d’autre part qu’au
mont Cassin, pendant le caréme, chaque moine devait emprunter un
livre afin de le lire intégralement. Mais ce n’était pas tout. Il était
prévu, dans laRégle du Maitre, quun moine devant effectuer a
'extérieur un déplacement de plus d’'une journée emporte avec lui un
« codiculum modicum », livre de petit format et de faible épaisseur,
pour le lire un peu durant ses moments de repos, quelle qu’en soit
I'heure, afin de ne pas subir d’interruption dans sa pratique de la
lecture. La régle établie par Ferréol allait jusqu’a en imposer une forte
quantité aux candidats a 'admission dans le monastére d’Uzes, en
spécifiant qu’ils devaient séjourner durant six mois dans une cellule
extérieure a celui-ci, en consacrant avant tout leur temps a lire et a
prier. Toutes ces prescriptions nous révélent en outre indirectement
que les bibliothéques monastiques devaient contenir suffisamment de
livres pour correspondre a ces directives, dont plusieurs exemplaires

de certains ouvrages particuliérement lus.



Cet impératif de lecture impliquait que tous les moines et toutes les
moniales sachent lire, ce qui n’était pas toujours le cas lors des
demandes d’admission. Pour ceux et celles qui se révélaient
analphabetes, les reégles, dont celles de Césaire d’Arles, posaient
comme condition impérative I'apprentissage de la lecture, hormis
parfois pour qui dépassait 'dge de cinquante ans. Cet apprentissage
était du reste assuré par les monasteres, et constituait ainsi I'une des
activités qui réclamaient des livres en provenance de leurs
bibliotheques, comme le signale la Régle du Maitre. 1l devait s’agir le
plus souvent de psautiers. D’autre part, outre cet apprentissage de
I'écriture et de la lecture effectué par des moines et des moniales
nouvellement admis, plusieurs regles indiquent l'existence d’un
enseignement de niveau élémentaire dispensé a de jeunes enfants,
garcons et filles, mais pour les uns et les autres, il est surtout fait
mention de tablettes et de stylets. Leur premier contact avec les
textes, supposant donc un recours aux bibliotheques, ne devait

intervenir qu'une fois acquis un certain niveau.

Autres activités faisant appel aux bibliothéques

Outre la lecture, une activité en relation avec les bibliotheques des
monasteres consistait dans la traduction en latin d’ouvrages écrits en
grec, pour les rendre accessibles aux moines d’Occident. Nous savons
ainsi que Cassiodore, a Vivarium, confiait cette tiche a des religieux
qui s’y étaient spécialisés. Il nous a d’ailleurs cité dans ses Institutions
les noms de quelques-uns d’entre eux, Mutien, Bellator et Epiphane,
ainsi que les nombreuses ceuvres qu’ils ont traduites. Il fait également
mention d'un traducteur particulierement talentueux, Denis dit le

Petit, qui oeuvrait pour sa part dans un monastére romain entre 497

et 540 7.

Une derniere tiche liée aux bibliotheques, et particuliérement
essentielle, s’effectuait dans la plupart des monasteres : la copie de
livres, destinée a réaliser un nombre d’exemplaires répondant aux
besoins que créait localement I'obligation de lecture, et permettant
des envois en réponse a des commandes ou dans le cadre d’échanges
avec d’autres établissements, ainsi que la diffusion des ceuvres
composées ou traduites sur place. Ce travail se déroulait dans des
salles qui lui étaient réservées et adaptées, les « scriptoria». On
évoquera encore une fois Cassiodore, qui en avait mis en place un trés
important a Vivarium, ot I'on formait des copistes d’'un haut niveau,
pour lesquels il a notamment composé son De orthographia, afin de leur
permettre de mieux transcrire les textes. Ils réalisaient de nombreuses
reproductions de codices, dont certaines se diffusaient a longue

distance, comme I'annoncent les Institutions : « ils répandront au loin

et largement les préceptes du Seigneur par I'écriture »°. Un autre

monastere, celui du Castellum Lucullanum sur I'lle de Mégaride, en



bordure de Naples, fondé aprés 492 par Eugippius (vers 460-vers 535),
est connu pour avoir possédé lui aussi un scriptorium tres actif : cet
atelier a notamment expédié des livres en Campanie, et jusqu'en

Afrique, ol paradoxalement il envoya un codex rassemblant des

extraits de saint Augustin °. Il en fit parvenir aussi en Sardaigne, a un
monastére créé aCagliari par l'évéque Fulgence, ou celui-ci, tout
comme ses moines, s’adonnait a I'« ars scriptoris », ce qui a permis a ce
scriptorium de réaliser en sens inverse des exemplaires destinés a

I’établissement d’Eugippius.

Parmi les scriptoria sur lesquels nous disposons d’informations, figure
également celui que saint Martin (316-397) avait installé a Marmoutier.
Sulpice Sévere écrit qu'on y affectait les moines les plus jeunes a la
copie de manuscrits, afin sans doute de les mettre ainsi étroitement au
contact des « sanctae scripturae », par une activité qui impliquait des
lectures personnelles tout en éliminant le risque qu’elle s’effectuent
de maniére trop rapide et superficielle, ce que rendaient prévisibles le
manque de patience et l'impétuosité liés a leur jeunesse. Mais
probablement s’agissait-il aussi de mettre a profit la qualité de leurs
yeux, non encore dégradée par I’dge. D'une maniére apparemment
isolée, Ferréol présente quant a lui la copie de livres comme pouvant
étre une tache de substitution, que sa régle impose aux moines d’Uzes
inaptes a 'exercice de I'agriculture : « Que celui qui n’est pas capable
de pratiquer l'agriculture lise et écrive, ce qui est une tiche
supérieure ». Cette injonction lui inspire de surcroit un trait d’esprit :
« qu'il peigne une page avec son doigt, celui qui n’écrit pas sur la terre
avec une charrue ». Les moniales n’ont pas été laissées en dehors de
cette activité. A Arles, une niece de Césaire, placée a la téte du
monastere Saint-Jean aprés le déces de la soeur de celui-ci, I'exercait

elle-méme et demandait « que les vierges du Christ recopient d'une
10

belle maniere les livres divins »°.

Ajoutons pour terminer que ces scriptoria sont a l'origine d'une
transmission involontaire de précieux textes antérieurs. En effet, a
cause de la trés importante quantité de parchemin que réclamait cette
nombreuse reproduction de livres, il est souvent arrivé que l'on ait
recours a la réutilisation de pages provenant de livres considérés alors
comme sans intérét, apres y avoir effacé les textes qu’elles portaient.
Ainsi créait-on involontairement ce que nous appelons des

palimpsestes, ot nous parvenons désormais a retrouver le texte initial.

Les sources dont nous disposons, presque toujours textuelles, nous
apportent donc des lumieres sur la création, le contenu,
'accroissement, le fonctionnement et I'utilisation des bibliothéques

dont ont disposé les monastéres occidentaux du 4% au 6° siécles, de
méme que sur les activités et les travaux qui en dépendaient, dans le
contexte des projets et des volontés exprimés par leurs fondateurs.

Les informations qu'il est possible de rassembler, malgré leur



caractere inégal, rapide et fragmentaire, permettent cependant de
parvenir 3 une vision d’ensemble sur cet équipement monastique, qui
semble demeurer le plus souvent assez modeste, hormis quelques
brillantes exceptions, en attendant le grand développement qu’il
connaitra dans les siecles ultérieurs. Ces bibliotheques, les lectures et
les travaux qu’elles permettaient apparaissent comme ayant tenu une
place importante dans la vie tant des moines que des moniales, leur
assurant une formation spirituelle et plus largement intellectuelle,
dans I'ambiance d’effondrement de la culture que cette période a
connue, tout en assurant la préservation et la transmission de
nombreux textes, rédigés alors ou antérieurs, de nature religieuse

mais aussi profane, et contribuant ainsi a les faire parvenir jusqu'a

nous.

Figure 4. Figure 4 - Portrait présumé de saint Augustin sur

une fresque du Latran datée du VI€ siécle, retrouvée sous
la basilique Saint-Jean-de-Latran, dans une salle de la
bibliotheque datant de saint Grégoire le Grand. Dans celle
du monastere Saint-André, les personnages de la frise
pouvaient présenter un aspect voisin.




Notes

1. Ildefonse de Toléde, De viris illustribus, 4

2. Grégoire de Tours, Histoire des Francs, 111, 7, et IX, 39

3. P. Courcelle, Les lettres grecques, p. 313-341

4. Traduction de ce texte et de la rubrique qui le précede : « Dans la
bibliotheque de saint Grégoire qui est dans le monastére du 'clivus
Scauri' ou lui-méme a écrit [certains de] ses dialogues. Une vénérable
cohorte de saints siége en une longue suite, enseignant les préceptes
mystiques de la loi divine. Le prétre Agapit, assis a bon droit parmi
ceux-ci, a créé avec art [ce] beau local pour [ses] livres. Une égale
griace régne chez tous, une seule tache sainte les rassemble. Leurs
paroles ont certes des sons différents, mais cependant leur foi est
unique ».

5. M. Dulaey, « La bibliothéque du monastere de Lérins... », 2006

6 .Le texte conservé dans le manuscrit d’Einsiedeln et utilisé a
plusieurs reprises dans ces pages est une copie d'une inscription en
vers (des hexamétres), qui participait elle-méme de la décoration de la
bibliotheque, en offrant a ses visiteurs et a ses utilisateurs, selon une
coutume répandue, une description et un commentaire de celle-ci : H.-
I. Marrou, 1931, p. 125-126.

7. P. Courcelle, op. cit., p. 313, 320 et passim entre 338 et 390

8. Cassiodore, Institutiones, 1, 30

9. P. Riché, Education et culture..., p. 72 et n. 3, p. 433

10. Vie de Césaire, 1, 58

ORIENTATIONS BIBLIOGRAPHIQUES

Sources

® C. W. Barlow, Martin de Braga. Epistola de trina mersione, in Martini
episcopi Bracarensis opera omnia, éd. American Academy in Rome,
New Haven, Yale University Press, London, Geoffrey Cumberlege-
Oxford University Press, 1950

® C. Codoner Merino (éd.), De viris illustribus, in Ildefonsi Toledani
episcopi opera, Turnhout, Brepols, 2007

® ]. Courreau et A. de Vogiié, Césaire d’Arles. Euvres monastiques, Paris,
Ed. du Cerf, 1994

® M.-]. Delage et M. Heijmans, Vie de Césaire d’Arles, Paris, Cerf, 2010

® ] Fontaine, Sulpice Sévére, Vie de saint Martin, 3 vol., Paris, Cerf, 1967-
1969

® ].-Cl. Guy, Jean Cassien. Institutions cénobitiques, Paris, Cerf, 2001

® R. Latouche, Grégoire de Tours. Histoire des Francs, Paris, Les Belles
Lettres, 1995

® Fr. Martine, Vita Eugendi, in Vie des péres du Jura, Paris, Cerf, 1968

® R. A. B. Mynors, Cassiodori senatoris Institutiones, Oxford, Clarendon
Press, 1937



L. Verheijen, La Régle de saint Augustin, t. 1, Tradition manuscrite, t. 2,
Recherches historiques, Paris, Etudes augustiniennes, 1967

F. Villegas, « La Regula monasterii Tarnatensis. Texte, sources et
datation », in Revue bénédictine, 84, 1974, p. 14-46

A. de Vogiié, La Régle du Maitre, 3 vol., Paris, Cerf, 1964-1965

A. de Vogiié, La régle de saint Benoit, Paris, Cerf, 1972

Ftudes utilisées pour cet article

® P, Courcelle, Les lettres grecques en Occident. De Macrobe a Cassiodore,
Paris, 1943
® 0. Delouis, M. Mossakowska-Gaubert (dir.), La vie quotidienne des

moines en Orient et en Occident (IV ¢ -V ¢ siécles), Le Caire, Athénes,
2015

® L.-R. Delsalle, « Comparaison, datation, localisation relatives des
régles monastiques de Saint Césaire d’Arles, Saint Ferréol d'Uzes et
de la Regula Tarnatensis Monasterii », in Augustiniana, 11, 1961, p. 5-26

® V. Desprez, A. de Vogiié (éd.), Régles monastiques d’Occident, IV ¢ -VI ¢
siécles. D’Augustin a Ferréol, Bégrolles-en-Mauges (Maine-et-Loire),
Abbaye de Bellefontaine, 1980 ( Vie monastique, vol. 9)

® M. Dulaey, « La bibliotheque du monastére de Lérins dans les

premiéres décennies du V® s. », in Augustinianum, 46, 1, 2006, p. 187-
230

® A-M. Helvétius, « Eglises, monastéres, sanctuaires. Une Gaule
chrétienne aux temps mérovingiens », in Les Dossiers d’Archéologie,
hors-série, 31, oct. 2016, p. 26-31

® H.-I. Marrou, « Autour de la bibliotheque du pape Agapit », in
Mélanges d’archéologie et d’histoire, 48, Ecole francaise de Rome, 1931,
p. 124-169

® H.-I1. Marrou, Histoire de "éducation dans 'Antiquité. 2. Le monde romain,
Paris, Seuil, 1981

® C. Pavolini, Archeologia e topografia della regione II (Celio), Lexicon
topographicum urbis Romae, Supplementum IlI, Rome, Quasar, 2006,
p. 42-53

e P.Riché, Fducation et culture dans 'Occident barbare. VI € -VIII ¢ siécles,
Paris, Seuil, 4° éd., 1995

® A. de Vogiié, Les régles monastiques anciennes (400-700), Turnhout,
1985

® A. de Vogiié, « La place des livres dans les plus anciennes regles

monastiques, IVE-VII® siécles », in Il monaco, il libro e la biblioteca. Atti
del convegno, Cassino-Montecassino, 5-8 settembre 2000,a cura di O.
Peccere, Cassino, 2003, p. 45-63

® A. de Vogiié, Histoire littéraire du mouvement monastique dans
I’Antiquité, vol. 9, Paris, Cerf, 2005, p. 199-228



Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
£SHAUTES
ETUDES=

haStec

Laboratodire d'Excellence
Histoire et anthropalogie

CIEMNCES des savoirs, des techniques

SOCIALES et des croyances
Pale B ent Mumérigus methodes et outils
Mancn s Ls Recharchs g Sonoo Haraing

pour 'edition structurée

CHES UNIVIRSITE B8 CAlN

v

b U enssib

s t ras b our g dcole nationale supérieure

whird sciences de mlormation
et des biblothégues

ANivA
W[ J B,

fondation
maison des
sciences

de 'homme

=Pr-L
CAK

Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisi schrisl ot chist technicpes
LIMIR 40 I MWL WIS M IN

:-l.l.pll.!-
Y
a

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN

RISTERUCCI,

IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.

DESIGN : WAHID

MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Les principaux monastères concernés
	Les livres contenus dans les bibliothèques de ces monastères
	Éléments architecturaux, composantes de décor et pièces de mobilier
	Le fonctionnement des bibliothèques
	Le rôle principal des bibliothèques
	Autres activités faisant appel aux bibliothèques
	ORIENTATIONS BIBLIOGRAPHIQUES
	Nos partenaires


