Comment régler les theia
pragmata

Pour une étude de ce gu’on appelle « lois sacrées »

Meétis, Dossier : Normativité, Hors série, 2010, p. 39-54

Stella Georgoudi

Résumé

Réflexions et interrogations sur les textes qu'on appelle
communément « lois sacrées », et qui posent une série de
problémes : probléme de définition (que signifie, pour les Grecs,
'expression hieros nomos ?) ; probléme de contenu (de quoi
parlent les « lois sacrées » ?) ; probléeme de temps (quand décide-
t-on de publier, de rendre « visible » un réglement religieux ?) ;
probléme d’utilisateur (a qui s’adressent les « lois sacrées » et
dans quel but ?). Et encore, ce type de textes, donnent-ils

naissance finalement a des « normes » cultuelles durables ?

Avant toute chose, formulons un avertissement : ce texte n’est que
'’ébauche d’une longue enquéte en cours qui cherche a mieux définir
la forme, le contenu, les traits particuliers de ce que les modernes ont
pris 'habitude d’appeler lois sacrées. Mais, plus généralement encore et
au-dela de ces textes ainsi nommés, une telle recherche doit prendre
aussi en compte une série de documents qui, sans qu’ils soient
catalogués parmi les « lois sacrées », ne se référent pas moins, d’'une
maniére ou d’une autre, au champ religieux et a ses multiples aspects.
En procédant ainsi, on pourra sans doute se former une idée plus
globale, mais aussi plus précise, des facons dont les hommes
percoivent, définissent et réglementent leurs relations avec le monde
divin. Pour le moment, disons simplement que cette ébauche, de par sa
nature, sans analyses détaillées et références bibliographiques
discutées, risque de paraitre aux yeux de certains plutdt « banale »,
rebattue, voire rébarbative. Sa seule ambition est de fixer un cadre
général, de poser quelques problémes, de suggérer quelques pistes

dans le chemin ardu des écritures’.


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=142

kkk

On n’a probablement pas besoin de rappeler une fois encore comment
I'étude de la religion grecque nécessite, dans l'exploration des
pratiques et des comportements cultuels, une prise en compte de
toute sorte de sources disponibles : non seulement les données
littéraires — qui sont souvent privilégiées par les modernes —, mais
aussi les inscriptions, les résultats des fouilles, les images ou les
monnaies. Certes, cela ne veut pas dire quon ne peut pas se
concentrer sur une ceuvre littéraire, sur un auteur, bref sur I’étude des
textes. Mais on se gardera de généraliser a partir de ce genre de
sources en échafaudant des théories globalisantes qui seraient
appliquables a toutes les cités grecques. On peut trés bien, par
exemple, explorer la fagon dont Euripide congoit, dans son ceuvre,
Dionysos et son culte. Mais on ne saurait interpréter les multiples
facettes des cultes dionysiaques, dans les cités grecques, en prenant
comme modele privilégié le Dionysos des Bacchantes d’Euripide. De
méme, il est parfaitement légitime d’étudier la facon dont un auteur
comme Porphyre présente et décrit le rituel (singulier, s'il en est) des
Bouphonia a Athénes ( De l'abstinence, 11, 29-30). Mais on ne pourrait
généraliser et expliquer le systeme sacrificiel grec a partir du récit de
ce penseur qui, s'appuyant sur des sources pythagoriciennes et sur

Théophraste, s’éleve contre les sacrifices d’animaux et la

consommation de viande?.

Dans cette approche pluridimentionnelle des faits cultuels, ’étude de
ce qu'on appelle communément « lois sacrées » devient de plus en plus
indispensable. Certes, on pourra voir 1a un truisme, on pourra objecter
que cela va de soi, mais, dans la réalité, on n’a pas I'impression que
tout le monde soit conscient de la nécessité de prendre en
considération la richesse épigraphique dans I'exploration des cultes
grecs. 1l est vrai qu’on reste souvent perplexe devant 'hétérogénéité
de ce corpus qui comprend des documents de caractére tres varié : des
lois, des décrets, des statuts, des testaments, des actes de fondation,
des traités, des contrats de location, des dédicaces, des oracles etc.
Tout aussi variées sont les instances normatives, celles qui
promulguent ces textes. Car on a affaire a des cités ou a des
fédérations, a des subdivisions civiques ou a des magistrats, a des
sanctuaires ou a des associations cultuelles etc. Quant a la datation, on

peut aller du début du VI € siécle jusqu’a I'époque impériale romaine.

Or ces documents, émanant d’autorités si diverses, ont en commun le
fait de concerner, dans leur totalité ou en partie, les affaires
religieuses, tout ce qui porte sur les puissances divines ou héroiques,
tout ce qui touche les sanctuaires et autres espaces de culte,
I'administration des biens sacrés, les fétes et leur organisation, les
sacrifices et leurs multiples modalités, les rites purificatoires et les
divers interdits, non seulement les prétrises et leurs obligations ou

droits, mais aussi l'intervention active dans le domaine religieux



d’autres agents cultuels, distincts des prétres et des prétresses. Bref,
nous avons affaire a une vaste réglementation de ce que les Grecs
qualifiaient de « choses divines » ( ta theia pragmata), pour les
distinguer des « choses humaines » ( t a anthrdpina pragmata),

distinction que les Athéniens pouvaient formuler par 'expression ta

hiera kai ta hosia, comme le suggere le décret au sujet des Platéens®.

Car, bien que la religion irrigue, comme on sait, toutes les
ramifications de la vie civique, on n’a pas affaire a une confusion entre
ce qui revient aux dieux et ce qui concerne les hommes. Cependant,
les dieux et les hommes constituent deux sphéres qui appartiennent
au domaine public, ce qui est clairement exprimé, par exemple, dans le
fameux contrat établi entre une petite cité crétoise et le scribe
Spensithios, vers 550 av. notre ére. Nommé a vie, traité comme un
magistrat, Spensithios est engagé par la cité, et pour la cité, en tant
que scribe et mnamoén, « dans les affaires publiques ( ta damosia), tant

celles des dieux que celles des hommes ( ta thiéia kai tanthrépina) »*. Or
nous savons que ces deux spheres du domaine public faisaient 'objet

de discussion et de délibération dans I’Assemblée du Peuple, dont la

premiére partie était justement consacrée aux « affaires des dieux »°.

C’est donc pour régler les affaires divines, « comme il convient aux

dieux » ( kata to prepon... tois theois)®, qu'on décide d’écrire, ou plus
précisément de faire graver sur la pierre ces « lois sacrées », qu’on
publie, affiche, expose, dans les sanctuaires ou dans d’autres espaces
publics, a la vue de tous. Or, lorsqu'on cite les « lois sacrées » en
mettant souvent I'expression entre guillements, on ajoute d’habitude
que cette dénomination est purement conventionnelle. Mais on se
contente de cette généralité sans chercher a aller plus loin. Mémes les
éditeurs des trois principaux corpus, intitulés Lois sacrées, a savoir
lIoannes de Prott et Ludovicus Ziehen, Franciszek Sokolowski et, plus
récemment, Eran Lupu, n'ont pas accompagné leurs ouvrages — par
ailleurs fort indispendables — d'une réflexion substancielle sur la
catégorie des « lois sacrées » qu’ils ont, en fait, créée. Comme I'a noté
trés justement Robert Parker qui est, a ma connaissance, le premier a
entamer cette analyse : « through force of inertia we often continue to
behave as if the texts assembled in Sokolowski are sacred laws, and

sacred laws are the texts assembled in Sokolowski »’. Je dirais que
maintenant on y ajoute tout simplement les 27 nouveaux documents
traités comme des « lois sacrées » par Lupu.

Cependant je n’ai pas lintention de fournir ici une définition
rigoureuse de ce que seraient les « lois sacrées » grecques. Pour la
simple raison que, sous ce titre précis et univoque, les modernes ont
opéré des groupements artificiels, composés de textes qui, tous, ne
sauraient étre qualifiés de « lois » ou de « sacrées ». Pour ma part, je ne
vois pas pourquoi il faudrait chercher a définir, encore une fois guidé
« par la force d’inertie », une construction moderne, qui nous pose

plus de problemes qu’elle n’en résout, d’autant plus que tous, ou



presque, répetent chaque fois que ce titre est inadéquat, pour ajouter

tout de suite qu’on l'utilise quand méme par habitude®. E. Lupu semble
encore plus résigné : « “Sacred law” may be misleading, and should not
be taken at face value in all cases ; nevertheless, it has, for better or for
worse, prevailed. Coining a new term — should any be coined at all — is

pointless »°. On continue donc a parler de « lois sacrées », tout en
sachant que chacun entend ce titre de diverses fagons. Pour M.
Guarducci ( ibid.), par exemple, on devrait stricto sensu considérer
comme des « lois sacrées » celles qui réglementent la vie des
sanctuaires, et surtout celles dictées par I'oracle. Certains hellénistes
encore expliquent pourquoi ils éliminent de ce « corpus » des
inscriptions, que d’autres acceptent et souvent on ne comprend pas
sur quels critéres on réfute ou I'on adopte une soi-disant « loi sacrée ».
Bref on peut se demander s’il ne serait pas plus judicieux — au moins
pour le moment — de partir du contenu et de parler tout simplement
de réglements religieux, en prenant en compte tous les textes qui, d'une
facon ou d’une autre, reglent les affaires concernant les cultes divins

et héroiques, ainsi que les documents qu’on appelle « lois funéraires »
10

En adoptant ce titre global, on pourrait éviter divers écueils et faux
dilemmes. Dans son corpus des « lois sacrées », Lupu par exemple
accepte seulement les textes qui s’occupent exclusivement de
questions cultuelles, ainsi que de fétes ou de sacrifices accomplis dans
le cadre des cultes « ordinaires ». Du coup, il exclut tout reglement
relatif a des actions cultuelles ponctuelles ou « extraordinaires ».
Remarquons, par ailleurs, que le titre réglement religieux n’est pas
absent des corpus des « lois sacrées », mais on ne comprend pas
toujours dans quel sens il est utilisé. De méme, dans les trois volumes
des Lois sacrées de Sokolowski, toutes les inscriptions ou presque sont
rangées sous le titre de réglement cultuel ou réglement relatif au culte, ou
réglement sur ... relatif a.. etc., sans aucune autre explication. Autre
exemple : le premier tome du Corpus des inscriptions de Delphes, édité par
Georges Rougemont (Paris, 1977). Il est intitulé Lois sacrées et réglements
religieux mais, dans la « Présentation », il est surtout question de
réglements religieux. Lauteur remarque d’ailleurs que « les lois sacrées
constituent une catégorie mal définie » (p. 1).

Il y a une autre raison qui rend inadéquate le nom moderne de « lois
sacrées ». C’est que les Grecs eux-mémes possedent et citent des hieroi
nomoi, donc des « lois sacrées », auxquelles ils renvoient parfois a
I'intérieur méme de certains réglements religieux ou autres. Préciser
la nature de ce qu'on désigne en grec comme des hieroi nomoi,
comprendre a quoi correspond cette dénomination pour les Grecs, est
une tiche bien difficile, mais indispensable et inévitable pour toute



recherche concernant les réglements religieux. D’ailleurs, il est
significatif a ce propos que cette question ne soit abordée ni par
Sokolowski, ni par Lupu qui esquive ce probléme dans une note ( op.
cit., p. 4, n. 8). En attendant que I’enquéte en cours puisse apporter
quelques réponses, j'aimerais donner deux exemples significatifs de
cette expression employée par les Grecs, deux exemples qui montrent
aussi 'importance de I'écrit dans ce type de reglements : Je prends le

premier exemple dans une inscription de Cos, relative a la pureté

rituelle'’. 11 y est dit quon propose ce réglement pour que les
purifications, les lustrations et les sacrifices soient accomplis
« conformement aux lois sacrées et ancestrales ( kata tous hie] rous kai
patrious nomous) » (Al. 5-6) ; or, les responsables élus, en I'occurrence
deux personnes qualifiées d’épistates, recoivent — sans doute des
gardiens des lois, les nomophulakoi (le terme est restitué) — « ce qui est
écrit dans les lois sacrées ( ta gegrammena en tois hierois nomois ) » a
propos de ces actes cultuels. Et I'on précise par la suite (Al. 12-14), que
si certains, au sujet des affaires sacrées, agissent contrairement a « ce
qui est écrit ( para ta gegrammena) », ou s'ils n’executent pas (leurs
tiches) conformement a « ce qui a été écrit ( kathds gegraptai) », qu'ils
éprouvent des scrupules religieux, des remords, pour avoir commis
une impiété a 'encontre de la divinité'%. Or ce sont justement ces
gegrammena que les épistates feront transcrire sur deux steles qu'on va
ériger, l'une dans le sanctuaire de Déméter, l'autre dans celui

d’Asclépios, divinité majeure de Cos.

Dans toute une série de « lois sacrées », on trouve les expressions ta
gegrammena ou katha (per) gegraptai, qui renvoient a ce qui est ou a été
écrit dans ces reglements religieux ou encore la phrase kathoti
progegraptai qu'on peut traduire : « selon ce qui a été écrit
auparavant »'>, ce qui pose la question du temps dans ce type de
documents, comme on le verra. Parfois, au lieu de I'expression ta
gegrammena, on trouve la phrase ta dedogmena, « ce qui est ou a été
décidé », et ce sont ces décisions qui seront, en I'occurrence, gravées
sur ce qu’on appelle la copie du décret ( tou pséphismatos to antigraphon)
14, Ainsi, le décret, le pséphisma, est le texte écrit et décidé, un texte
écrit sans doute sur un support perissable, comme une tablette de bois,
u nleukdma, un tableau peint en blanc. Ce texte sera confié aux
autorités pour qu’elles vieillent a I'application de ces décisions, tandis
qu'une copie du décret, un antigraphon, sera gravé sur une stele de
pierre qu’on va ériger dans le sanctuaire du dieu, a la vue de tous.

Le second exemple est tiré d’'un décret des Acarnaniens concernant

'accord conclu entre la Confédération des Acarnaniens et la ville
d’Anactorion au sujet du culte d’Apollon '°, On y lit (l. 68 sq.) : « a
propos des jeux et de la féte ( panagurin)'® et de tout ce qui concerne
en général les Aktiades [la forme Aktia désigne plutdt les jeux
panhelléniques institués par Auguste], les Acarnaniens doivent utiliser

les lois sacrées ( chrésthai... tois hierois nomois) qu’a fixées la cité des



Anaktoriens, comme elles ont été corrigées par les deux parties ». Or,
les textes qui seront enregistrées ( katakechdrismena) sur les stéles,
selon ces lois sacrées revisées, « seront kuria [feront autorité, auront
force de loi] et aucune loi, ni aucun décret ne pourra abroger [litt.
délier, luesthai] en quoi que ce soit ce qui a été transcrit » ; et I'on
prévoit des amendes et des chitiments au cas ou on essaierait de
proposer un décret ou une loi, pour rompre ce qui a été convenu : s’il
s’agit d’une cité, elle doit payer cinq cents mines ; mais s’il s’agit d’'un
simple particulier, « qu'il soit mis a mort apres jugement au tribunal,
et que la loi et le décret soient frappés de nullité ( atelés) ». Cependant,
tout cela n'empéche pas des révisions ultérieures : « mais qu'il soit
possible de corriger ( diorthoin) les lois sacrées, lorsqu'il y aura une
révision de la législation ( nomothesia), a condition qu’aucun terme ne
soit en contradiction avec ce qui a été inscrit sur la stele ».

Ce texte est important entre autres pour ce qui concerne les relations
entre les cités et la confédération. Jusque-la, c’était la cité
d’Anactorion qui organisait le culte d’Apollon Aktios (. 15 : tou
Apollénos tou Aktiou), nommé ainsi d’apres la bourgade Action, ou se
trouvait son sanctuaire, un lieu voisin d’Anactorion. Mais a cause des
guerres, la cité d’Anactorion n’a plus les capacités financieres pour
assurer le culte d’Apollon. La Confédération propose donc de se
charger des cérémonies religieuses en ’honneur du dieu. Pour qu’on
puisse rendre tous les honneurs dus a Apollon de la maniére la plus
éclatante, la Confédération propose en outre de faire du sanctuaire
une « propriété commune » (l. 14 : koinou genomenou tou hierou), a
condition que les jeux et les fétes soient accomplis « selon la tradition,
selon les coutumes ancestrales » (I 26 : kata ta patria), et qu’on
n‘empiete pas sur les propriétés de la cité d’Anactorion dans le
sanctuaire (l. 36-40). Dans le cas de cette inscription, comme dans
d’autres cas aussi, on ne peut pas préciser le contenu de ces patria mais
on peut, sans doute, supposer que ces patria, ces « coutumes
ancestrales » étaient, en 'occurrence, explicitées dans les hieroi nomoi,

dont parle le décret.

S'il en est ainsi, cela signifie que lespatria ne sont pas toujours des
« coutumes ancestrales » transmises seulement oralement, comme le
pense la majorité des hellénistes. Certes, I'aspect oral des patria est
manifeste dans plusieurs cas ou apparait ce terme. Cependant, on a
quelques indices, provenant de sources littéraires ou épigraphiques,
qui associent les patria avec I'écriture. A titre d’exemple littéraire, on
pourrait citer Athénée (IX, 410 a-b), ot il est question des patria écrits
des Eupatrides a Athénes dans lesquels on trouverait des instructions
pour la purification des suppliants. Comme exemple épigraphique, on
pourrait renvoyer a la Convention entre Delphes et Skiathos, de la
premiére moitié dulV € siécle, ou il est dit a la fin du texte (I. 32-37) :
« Il a plu aux Delphiens que ces patria soient acquis aux Skianthiens,

par quatre cents voix et plus »!7. Par cette convention donc, les gens



de Skiathos ont acquis certains droits, certains privileges, a Delphes,
comme par exemple, 'exemption de taxes, ou la promanteia, le droit de
consulter le premier I'oracle (l. 5-8). Or ces droits écrits et exposés sur la
pierre sont qualifiés de patria, car ils vont fonctionner sans doute, pour
les années a venir, comme des droits traditionnels, comme des usages

ancestraux.

En revenant sur la question des hieroi nomoi, on pourrait ajouter que
d’autres documents épigraphiques, non inclus par les modernes dans
le corpus des « lois sacrées », parlent de hieroi nomoi. Ainsi le texte de
I'arbitrage  de Magnésie entre deux cités crétoises, Itanos et

Hierapytna '8, Aux lignes 81-82, il est question de hieroi nomoi, de
« malédictions » ( arai), de peines ( epitimia). Et I'on pourrait sans
doute apprendre beaucoup d’'une inscription de Tégée, si on I'avait en
entier. Car nous n’avons que la premiere ligne ot I'on peut lire : « Loi

sacrée pour tous les jours »'°, 1l s’agirait peut-étre d’'un calendrier de
cultes, placé sous I'autorité d'un hieros nomos. On dirait donc que la
notion de « loi sacrée » n’était pas inconnue des Grecs. Mais les
modernes utilisent 'expression de facon extensive en y englobant tout
ce qui porte sur le domaine religieux, les cultes et leur organisation.

Cependant on pourrait dire aussi que les Grecs eux-mémes avaient une
idée assez floue et imprécise de ce qu’était un hieros nomos, comme le
suggere dailleurs Robert Parker (art. cit.). Sans doute. Mais il serait
interéssant, dans une enquéte plus poussée, de s’interroger sur les
raisons qui incitent une cité a qualifier de « sacrées » certaines de ses
propres lois. On a cependant I'impression que, dans certains cas, un
hieros nomos est congu par les Grecs comme une loi inspirée, d'une
certaine facon, par la divinité. C’est peut-étre le sens que donnait
Margherita Guarducci a un tel texte, lorsqu’elle disait que les « lois
sacrées » sont surtout celles dictées par I'oracle. Quoi qu’il en soit, du
point de vue de la publicité, les hieroi nomoi sont traités comme les
autres lois de la cité : on les fait graver sur des steles qu'on érige dans
un endroit public, pour qu’elles soient visibles a tous, et on prend soin
d’en déposer une copie, un antigraphon, dans les archives publiques,

comme on le voit, par exemple, dans une inscription de Gytheion,

importante pour notre proposzo.

Cela dit, il faut noter de nouveau que les hellénistes, bien qu’ils
acceptent presque tous le titre de « lois sacrées », ne sont pas toujours
d’accord sur la composition d’un tel corpus, ce qui ajoute a la
confusion et plaide plutét pour I'abandon de cette expression
fabriquée de toutes pieces. Par exemple, le décret des Acarnaniens cité
plus haut est considéré par les uns comme une « loi sacrée » (par
exemple Sokolowski ouLupu) mais par d’autres (par exemple
Pouilloux) comme une inscription portant sur I'histoire des cités dans
leurs rapports avec les confédérations. Un autre long décret,

d’Atheénes cette fois, qui porte sur ’Amphiareion d’Oropos?!, n’a pas



été inclu par Sokolowski dans son corpus des « lois sacrées », choix

22 Cependant cette inscription donne des

justifié  par Lupu
informations trés importantes relatives a 'usage de I'argent sacré, aux
différentes réparations a faire dans le sanctuaire d’Amphiaraos ou aux
recompenses dues au nedkoros. 1l faudrait donc mener toute une
réflexion pour désigner plus précisément ce que nous entendons par
« loi sacrée ». D’autant plus que nous avons une série de textes,
comme les inventaires des temples qui, sans étre jamais considérés
comme des « lois sacrées », sont indispensables dans I’étude des cultes.
Pour se faire une idée de la statue cultuelle d’Athéna Polias, dans
I’Erechtheion, sur I’Acropole athénienne (statue perdue pour nous), on
ne saurait, par exemple, faire '’économie de ces longs inventaires du
sanctuaire d’Athéna, c’est-a-dire de ces inscriptions fondamentales qui
donnent des informations sur la robe de la statue ou les bijoux qui

paraient 'image cultuelle de la déesse.

Ici s'impose une autre remarque : le réglement des Acarnaniens
montre aussi la possibilité de « corriger », de réviser, sous certaines
conditions, les hieroi nomoi qui contiennent sans doute les patria. Ainsi,
je dirais que les hieroi nomoi, qui font assurément partie des « écrits
publics », des démosia grammata, peuvent, le cas échéant, « bouger »,
malgré le fait qu'un orateur comme Eschine ou un philosophe comme
Platon mettent parfois I'accent sur la nécessité de laisser les écritures
immuables. En effet, dans le Contre Ctésiphon (I11), 75, Eschine considéra
la conservation des écrits publics ( tén démosion grammatén) comme
une « bonne chose » ( kalon) : car ils restent « immuables » ( akinéton)
et ne suivent pas dans leurs volte-face les transfuges de la politique.
Platon, quant a lui, dira ( Lois, X, 890 e-891 a) que les prescriptions de la
loi, une fois confiées a I'écriture, peuvent éternellement étre soumises
a un contrdle ( elegchon), et restent toujours calmes ; elles ne bougent
pas ( pantds éremei). Enfin, le fameux réglement des Mystéres
d’Andania, en Messénie, témoigne du méme souci : ce réglement ne se
nomme lui-méme ni loi ni décret mais diagramma, mot qui peut ici
signifier littéralement : « chose décrite par I'écriture ». Par ce terme
ou par I'expression ta gegrammena qui qualifie aussi ce réglement, on
veut sans doute mettre I'accent sur I'autorité du texte écrit. Or, a la fin
de cette longue inscription qui reglemente les Mystéres d’Andania,
Mysteres qui sont, pour Pausanias, presque aussi vénérables que ceux
d’Eleusis, il est dit que les responsables « ne doivent rien faire bouger »
( mé metakinountes) des prescriptions contenues dans le diagramma,
rien qui puisse entrainer la ruine des Mysteres ; dans le cas contraire,
que leur proposition écrite ( to graphen) soit sans effet. En revanche,
que le diagramma soit validé pour toujours ( kurion estd eis panta ton

chronon)?3.



Il faut enfin observer un autre aspect de ce qu'on appelle, au sens
large, « lois sacrées ». En effet, dans ces textes qui reglementent les
« affaires des dieux », il est parfois question non pas de ce que les
Grecs qualifient, plus précisément, de hieroi nomoi, comme on I'a vu,
mais tout simplement de nomos, de nomoi ou de nomima. Or la mention
de ces mots renforce la presence de I'écriture dans ce type de
documents. Car on se refere souvent a ce qui est écrit dans le nomos, les

nomoi ou les nomima ?*. Par exemple, les agents cultuels qui s’occupent
d’un sanctuaire (qu’ils soient prétres, prétresses ou autres) doivent
agir conformement a la loi ou les lois établies par la cité, des lois qui
peuvent aussi étre « anciennes » ( archaioi nomoi). 1l faut encore qu’ils
respectent les nomima et, dans ce cas, nomimon peut, bien entendu, se
référer a ce qui est fixé par la coutume en général, une coutume non
écrite mais il peut aussi signifier ce qui est prescrit, codifié, fixé par

écrit dans certaines nomoi.

Dans une « loi sacrée » relative au culte d’Amphiaraos a Oropos °, par
exemple, il est dit (I. 6-8) que le prétre du dieu doit obliger le néocore a
s'occuper du sanctuaire et de ceux qui arrivent au hieron,
« conformement a la loi » ( kata ton nomon) ; plus loin (1. 39), en se
référant a ceux qui pratiquent I'incubation dans le sanctuaire, on

précise que le fidele doit « obéir aux lois » ( peithomenon tois nomois).

Dans un autre réglement relatif au Thesmophorion du Pirée 2, il est
dit (I. 13-17) que « si quelqu'un enfreint I'une quelconque de ces
prescriptions [mentionnées auparavant], que le démarque lui inflige
une amende et porte I'affaire devant le tribunal en faisant usage des
lois qui sont établies a ce sujet » ( tois nomois hoi keintai peri toutén) ; ou
encore, si quelqu’un coupe du bois des arbres sacrés, que soient en
vigueur, puissantes, les « anciennes lois » ( tous archaious nomous),
établies a ce sujet (l. 18-21). Dans un autre exemple significatif, on
retrouve les patria et le nomos. 1l s’agit d’'un reglement de la cité

rhodienne d’lalysos, relatif au culte d’Alectréna ?’, selon lequel des
décisions sont prises par les magistrats et les lalysiens, « afin que le
sanctuaire et le temenos d’Alectréna soient exempts de souillure
conformement aux coutumes ancestrales ( kata ta patria) » (L. 1-5). On
précise ensuite (l. 8-13) qu’on doit transcrire sur la stéle le présent
décret, ainsi que ce qu’il n’est pas hosion, d’apres les lois ( ek ton nomén)
28 d’apporter ou de faire entrer dans le temenos. De surcroit, pour que
tout le monde soit prévenu, on transcrit également, sur la stele, les
chatiments ( epitimia, cf. ci-dessus) réservés a qui agit contre la loi (
para ton nomon).

Ailleurs, comme a Milet, le college des stratéges de la cité établit une
loi ( nomon tithentai) pour fixer les termes de la vente de la prétrise

d’Asclépios et celles de tous les dieux honorés également dans le

temenos, dans I'Asclépieion’’. A Céos, un réglement funéraire

commence ainsi : « Celles-ci sont les lois ( nomoi) concernant les

morts »°°, ce qui rappelle une phrase analogue qu’on lit sur le fameux



cippe de la phratrie des Labyades a Delphes (premiére moitié dulV ©
siécle av. notre ére) : « Celle-ci est la loi ( tethmos) relative au mobilier

funéraire ( per tén entophéion, litt. « les choses qu’on met dans la

tombe ») »>!. Quoi qu’il en soit, ces quelques exemples du nomos
posent justement la question de la nature de ces lois dans ce type de
réglements. S’agit-il, dans certains cas, de vraies « lois sacrées »,
considérées par les Grecs comme hieroi 7 La question posée devrait
concerner non seulement le caractere de ces nomoi mais aussi le sens et
le contenu d’autres formules qui expriment certains interdits et qui
sont souvent associées aux nomoi (comme ou themis, ouch hosié, ou phora
etc.).

Certes, on ne pourrait pas énumérer, dans le cadre de ce travail, tous
les problémes qu’affronte le lecteur de ce « corpus ». J’en signale
seulement certains qui me paraissent de premiére importance. Tout
d’abord, le probléme concernant la grande variété que présentent les
« lois sacrées » d'une communauté a une autre. Par exemple, les
modalités sacrificielles, les charges qui incombent aux différents
agents cultuels, les modes d’administration des sanctuaires, les tiches
des fideles, les regles de purification qu’on doit observer en entrant
dans un sanctuaire ou apres une période ou une action qualifiée
d’'impure, etc., ne sont pas les mémes partout et ne valent pas pour
toute puissance divine. Chaque cité est libre d’inscrire sur la pierre, si
et quand elle le juge indispensable, un reglement de cette nature mais
en fixant ses propres choix, ses propres interdictions, ses propres

prescriptions qui n’ont pas valeur de loi pour la cité voisine.

Ensuite, le probléme portant sur les raisons, les causes, les conditions
qui ameénent une cité, un deme, un groupe, une association a décider
d’écrire, de rédiger et de publier un reglement religieux. Certes, on
comprend parfois facilement les raisons d'un tel acte, lorsqu’il s’agit,
par exemple, de calendriers sacrificiels, qui ne constituent pas tellement
des textes ritualistes mais qui sont des documents de caractére
souvent financier réglant des questions pratiques et budgetaires,
relatives a 'organisation des sacrifices, dans le cadre d’une cité ou
d’un groupe plus restreint. Trés souvent, ces « lois sacrées » sont donc
des documents cultuels locaux qui prescrivent, selon les mois et les
jours, les animaux que la communauté doit sacrifier aux dieux et aux
héros de son panthéon. Dans ce cas, ce qui intéresse particulierement
c’est le prix de chaque victime, c’est la somme d’argent que la
collectivité doit dépenser dans une année civile, pour honorer
convenablement ses dieux. D’autres raisons sont plus ou moins
apparentes : lorsqu’on veut, par exemple, régler les termes de la vente
d’une prétrise ou garantir les parts d’honneurs destinées aux agents
cultuels ou réglementer la protection des sanctuaires et de leurs biens
ou, encore, lorsqu’on doit instituer des regles cathartiques pour éviter
toute souillure dans un espace sacré. Je signale ici des faits et des



comportements bien connus des spécialistes.

Mais souvent les causes de la publication des « lois sacrées » sont
moins visibles. On pourrait dire en général que la réorganisation des
cultes constitue une raison fréquente pour la promulgation d’un tel
texte. Réorganisation rendue souvent nécessaire a la suite d'un
syncecisme qui réunit diverses cités, ce qui a des répercussions sur
leur vie religieuse. Comme exemples caractéristiques de cette
réorganisation, on connait la grande inscription de Cos ( LSCG n° 151)
ou le calendrier des cultes de Myconos. Dans ce dernier cas, il s’agit
d’un texte qui ne constitue pas une liste compléte des cultes mais qui
présente surtout les additions et les changements cultuels, comme le
montre le début du texte : « Dieux, a la bonne fortune. Sous I'archontat
d e Kratinos, Polyzelos, Philophrén, lorsque les cités (de Il'ile) se
réunirent par syncecisme, il a plu aux citoyens de Myconos d’offrir les
sacrifices suivants, en plus de ceux accomplis auparavant ( tois
proteron) et de rectifier (de restaurer, de redresser, epénorthdthé) ces

derniers »3?. Une autre raison semblable concerne listitution de
nouvelles fétes pour commémorer une reconciliation, comme par
exemple, le décret du peuple de Magnésie, concernant I'organisation
des cérémonies en '’honneur de Zeus Sésipolis, apres la conclusion de la
paix avec Milet en 197/196 ( LSAM n° 32). Parfois on veut réactiver une
féte tombée dans l'oubli ou célébrée sans I'éclat dii a la divinité
honorée. C’est le cas bien connu de la féte des (E)isitéria en ’honneur

d’Artémis Leukophruéné, également dans la cité deMagnésie du

Méandre. En effet, vers la fin duIII © siécle av. notre ére, les Magnétes,
désireux d’accroitre les honneurs rendus jusqu'alors a leur déesse,
votent un premier décret (A) qui instaure la féte des (E)isitéria, afin de
célébrer, en la commémorant solennellement chaque année,

I'installation duxoanon d’Artémis dans son nouveau temple, le

Parthendn. Cependant, plus tard (premiére moitié dull € siécle av. notre
ére), constatant sans doute qu’avec le temps cette féte a perdu sa
splendeur, les Magneétes prennent, par un second décret (B), de
nouvelles mesures pour que les (E)isitéria soient célébrées dorénavant
avec plus de zele et déclat. Cité, citoyens et autres habitants
conjuguent donc leurs efforts pour organiser, avec grand faste, ces

cérémonies, en faisant des libations et en offrant des sacrifices aussi

bien collectivement qu’individuellement>3.

La réorganisation financiére d’'une féte peut constituer une des raisons

pour faire transcrire et publier un réglement religieux>*

, ainsi que la
réafirmation par la cité des droits d'un groupe, par exemple d’un
genos, comme celui des Praxiergides aAthénes. Depuis une haute
antiquité les membres de ce genos intervenaient aux fétes des
Plyntéries et des Kallyntéries, en '’honneur d’Athéna Polias et portant
sur le déshabillage, le nettoyage et le rhabillage de I'ancienne statue de
la déesse. Par un décret du Conseil et du Peuple, on décide donc de

rendre visible pour tous, sur une stele qu'on va ériger sur I’Acropole,



les prérogatives de ce genos. A la demande des Praxiergides, on va aussi
transcrire sur la pierre « ce qui a été décreté auparavant », ainsi qu'un
oracle d’Apollon portant sans doute sur des nouveaux droits. On
remarque qu’on rend aussi publiques des décisions antérieures, ce qui
signifie vraisemblablement que ces premiéres décisions sont restées

dans les archives et qu'on les publie maintenant avec les nouvelles

dispositions conformes a I'oracle delphique®.

On pourrait slirement ajouter d’autres raisons a celles déja citées,
choisies comme autant d’exemples. Mais je ne saurais clore cette
ébauche, sans soulever, trés brievement, deux autres questions qui me
paraissent essentielles pour I'étude des reglements religieux des
Grecs : la question de I’ espace et celle du temps.

La question de I" espace concerne non seulement les endroits ot 'on
choisit de placer, d’ériger, d’afficher ces réglements religieux, et les
raisons qui dictent un tel choix mais également les différents lieux et
espaces indiqués, pour diverses raisons, dans le texte lui-méme. De ce
point de vue, le calendrier sacrificiel du deme attique d’Erchia est tres

significatif>® car il précise par écrit les différents lieux de sacrifices, en
montrant I'importance que revét la relation « spatiale » entre la cité
d’Athenes et ce déme : parmi les 56 sacrifices prescrits par ce
calendrier, 50 doivent étre accomplis dans différents lieux du deme
quon dénomme et parmi lesquels figure l'acropole d’Erchia ; 5
sacrifices auront lieu en astei, c’est-a-dire a Athénes (par exemple, sur
I’Acropole ou a I'Eleusinion) ; en outre, un sacrifice sera accompli en
dehors d’Athénes et du déme, sur le mont Hymette, en 'honneur de
Zeus Epakrios, duZeus des sommets. Cette distribution spatiale des
actes cultuels en dit long sur les rapports entre la ville et son
territoire, entre la cité et ses subdivisions civiques. Elle en dit long
aussi sur la volonté de mettre ces prescriptions sous les yeux de tous,
en les exposant dans des endroits bien en vue pour assurer la visibilité
de ces réglements. Comme c’est le cas pour d’autres écritures de la
cité, on retrouve ici le souci constant de donner la meilleure publicité
a ces réglements. Parfois méme on laisse aux responsables la charge de
choisir I'endroit le plus adéquat : un reglement relatif aux ex-voto de
I’Amphiareion d’Oropos prescrit que les agents chargés de
I'administration sacrée, en l'occurrence les hierarchai, « fassent
transcrire sur la stéle le décret pris a ce sujet et qu'ils la fassent ériger

a I'emplacement qui leur paraitra le plus beau ( en kallist6i) et qu’ils
37

fassent les compte de la dépense occasionnée »°’.
Enfin, le temps. On remarque souvent qu’on se référe a des écritures
antérieures, a un texte précédent, dont on reprend certains termes.
Plusieurs expressions et formules renvoient a ce qui a été écrit, décidé,
voté auparavant ( ta progegrammena, prographé, programma, ta
prodedogmena, ta proepséphismena, ou ta proteron epséphismena, etc.). On
peut enjoindre aussi aux responsables d’agir selon ce qui a été prédit (

kata tas prorréseis) ou bien selon ce qui existait avant ( kata ta



protiparchonta) ou encore comme auparavant ( kathaper proteron,
kathaper kai prin). 11 arrive aussi qu’on ajoute a une « loi sacrée » des
prescriptions supplémentaires, a des dates ultérieures. Un exemple
significatif de ces écritures successives est fourni par un réglement du
Pirée, relatif au culte d’Asclépios et des divinités associées, ou 'on
constate que le texte n’a pas été gravé en une seule fois. Il s’agit d'un
bloc de marbre inscrit de quatre c6tés. Or, le c6té A, 1. 1-10 date du

début du1V € siecle av. notre ére ; les lignes 11-17 ont été ajoutées plus
tard par le prétre Euthydemos ; les c6tés B, C, et D sont encore plus

tardifs®®. Cela nous donne sans doute un exemple d’une évolution
probable du culte et des pratiques sacrificielles, une évolution ou des
changements au fil des années, qu'on pourrait remarquer dans
d’autres lieux de culte.

Certes, ces quelques exemples ne suffisent absolument pas a montrer
I'importance du facteur temps dans cette mise par écrit des réglements
religieux. J’ajoute seulement, que ces textes, qui s’occupent des theia
pragmata qui organisent et gerent les multiples relations entre les
dieux et les hommes, ces reglements écrits donc on les consacre

souvent de fagon permanente afin qu'ils restent pour toujours, voués a

I’éternité : pros ton hapanta chronon *°.

Je suis consciente que ce tour d’horizon rapide et a grands traits n’a
apporté ni des réponses ni des solutions aux nombreuses
interrogations que souléve l'approche de ce qu'on appelle « lois
sacrées ». En outre, une série d’aspects et de problemes abordés ici
sont connus et traités de diverses fagons par des « instruits », des
« connaisseurs », des eidémones. Je pense cependant que, si 'on se
libere de cette appellation conventionnelle et restrictive qui ignore ou
laisse de c6té une partie significative des « affaires divines », on
pourra sans doute, grice a une documentation plus riche et plus
variée, appréhender mieux les moyens mis en ceuvre par la collectivité
pour circonscrire, organiser, réglementer ses rapports, ses contacts,
voire sa vie au quotidien, avec ses dieux et ses héros qui I'entourent

pour le meilleur et pour le pire.

Notes

1. Outre dans le cadre du Séminaire commun sur la Normativité, cette
problématique a été surtout exposée, avec plus ou moins de détails,

dans le XI¢ Colloque du CIERGA (Rennes, septembre 2007), ainsi que
dans le Séminaire « Histoire et droit », organisé par Claudia Moatti et
Catherine Saliou (Université de Paris-8, 22 févier 2010). Un grand
merci a tous ceux qui ont enrichi la réflexion.

2 .Sur ce probleme par rapport aux Bouphonies et le traité de

Porphyre, cf. StellaGeorgoudi, « L “occultation de la violence” dans le



sacrifice grec : données anciennes, discours modernes », in
StellaGeorgoudi, RenéePiettre, FrancisSchmidt (éd.), La cuisine et autel.
Les sacrifices en questions dans les sociétés de la Méditerranée ancienne

(Bibliothéque de I'Ecole des Hautes Etudes, 124), Turnhout, 2005, p.
115-147 (p. 134-138 : Porphyre et la question de la culpabilité).

3. [Démosthéne], Contre Nééra, 104, phrase qu'on pourrait traduire,
dans ce contexte, par « les choses sacrées et civiles ».

4 .Cf. Henrivan Effenterre, FrancoiseRuzé, NOMINA. Recueil
d’inscriptions politiques et juridiques de 'archaisme grec 1, Rome, 1994, n°
22,1. 4-7,p. 102-107 (avec bibliographie précédente).

5. Sur ces questions, cf. toujours I'étude essentielle de MarcelDetienne,
« L’espace de la publicité : ses opérateurs intellectuels dans la cité », in
MarcelDetienne (éd.), Les savoirs de l'écriture en Gréce ancienne, Lille,
1988, p. 29-81.

6. Selon le Platon des Lois, VIII, 828 c.

7. RobertParker, « What are Sacred Laws ? », in Edward M.Harris,
LeneRubinstein (ed.), The Law and the Courts in Ancient Greece, London,
2004, p. 57-70 (p. 57-58).

8. Cf. MargheritaGuarducci, Epigrafia greca, vol. IV, Roma, 1978, p. 3 :

« Ma ormai l'uso vuole che la denominazione « leggi sacre »
comprenda qualsiasi legge relativa al culto ».

9 .FEranLupu, Greek Sacred Law.A Collection of New Documents,
Leiden/Boston, p. 5 (c’est moi qui souligne). Cf., entre autres,
EfthymiaStavrianopoulou (ed.), Ritual and Communication, Kernos Suppl.
16, Liege, 2006, p. 131 : ces textes « have misleadingly been called leges
sacrae ».

10. Stephen D.Lambert utilise le terme religious regulations, mais en
excluant une série de documents, par exemple les calendriers
sacrificiels (in Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik 154, 2005, p. 125,
note 2).

11. FranciszekSokolowski, Lois sacrées des cités grecques (LSCG), Paris,

1969, n° 154, A et B, premiére moitié du I1I° siécle av. notre ére.

12.1e mot enthumion (Al. 14) signifie littéralement « ce qui est a
coeur », qui constitue « sujet de préoccupation » (Chantraine, DELG, s. v.
Buudg)

13. F.Sokolowski, Lois sacrées des cités grecques, Supplément (LSS), Paris,
1962, n° 72, 1. 4-5, Thasos, ¢* siécle av. notre ére.

14.1SCG 83, 1. 63-69, Koropé, sanctuaire et oracle d’Apollon, vers 100
av. notre ére. Cf. LSCG 84, 1. 19-20.

15. LSS 45 = JeanPouilloux (dir.), Choix d’inscriptions grecques, Paris, 1960,
n° 29 (216 av. notre ére). Cf.Lupu, op. cit. (n. 9), p. 90-93.

16. Litt., la réunion de tous pour une féte solennelle.

17. GeorgesRougemont, op. cit., n° 13.

18. Sylloge 3, n° 685 = Inscriptiones Creticae IlI-iv, n° 9 (112-111 av. notre
ére).
19.IG V, 2, n° 5 : Nopog 1egog iv duata mavta (Tégée, IV © siecle av.

notre ére).



20. SEG 11 (1954), n° 923 (ca. 15 av. notre ére), l. 36-39 : Ztnodtwoav 6
nai otf/Anv Mbivnv xapd€avteg €ig avThV TOV iQdV VooV nal gig ta
dnudoia d¢ yoappatopuAdnia Oétw/cav avtiygagov tod iegod vépov,
tva nai év dnpooie nai év vmaibow nal Tactv €v gavepd MelHEVOG O
v6/uog..

21. Vassilis K.Petrakos, Oi Emypagés to0 Qowmot, Athénes, 1997, n° 290
(369-368 av. notre ére).

22. Lupu, op. cit. (n.9), p. 7 : cette inscription « is not... a clear-cut case
of a sacred law but at least a borderline case... and Sokolowski is
justified in leaving [ce décret] out of the corpus ».

23.L5CG 65, 1. 185-194. Voir maintenant NadineDeshours, Les Mystéres
d’Andania. Etude d’épigraphie et d’histoire religieuse, Scripta Antiqua 16,
Bordeaux, 2006.

24. Sur ces termes, ainsi que sur les mots nomizein ou nomizomenad, voir
maintenant les différentes contributions dans PierreBrulé (éd .), La
norme en matiére religieuse en Gréce ancienne, Kernos suppl. 21, Liege,
2009.

25.LSCG 69 (IV€ siécle av. notre ére). Cf. Brigitte Le Guen-Pollet, La vie

religieuse dans le monde grec du V € au III © siécle avant notre ére. Choix de

documents épigraphiques traduits et commentés, Toulouse, 1991, n° 40.

26.LSCG 36 (IV® siecle av. notre ére). Cf.Le Guen-Pollet, op. cit., n° 1.
27.LSCG 136 (vers 300 av. notre ére). Cf.Le Guen-Pollet, op. cit., n° 28.
28. C’est-a-dire, en l'occurrence, ce qui n’est pas conforme a I'ordre
religieux.

29. F.Sokolowski, Lois sacrées de I’Asie Mineure (LSAM), Paris, 1955, n° 52
A (1 ¢ siecle de notre ére).

30.LSCG n° 97 A et B,V € siécle av. notre ére (Al 1) : 010 vépot mepi tdY
nata@u[é]vwlv].

31. LSCG n° 77 C. Voir surtout GeorgesRougemont, op. cit., n° 9 C 1. 19-20
(H68'0 tebuodg meg t@/v évtogriwy), ainsi que p. 52, sur le sens du
tethmos = thesmos, mot qui « sert a désigner les lois de Dracon et de
Solon... et d’autres textes qui ne sont pas des “lois sacrées” ».
32.LSCGn° 96, 1. 1-5 (vers 200 av. notre ére).

33.LSAMn° 33 AetB.

34.Cf. le réglement sur l'organisation et le financement des Petites
Panathénées, texte comportant une loi et un décret gravés par les
Athéniens sur la méme stéle : Peter J.Rhodes, RobinOsborne (ed.), Greek
Historical Inscriptions 404-323 BC, Oxford, 2003, n° 81 (texte amélioré), c.
335 av. notre ere.

35.LSCG n° 15 = 1G I> 7 (ca. 460-450 av. notre ére). Cf.Le Guen-Pollet, op.
cit.,n° 5.

36.LSCG n° 18 (écriture en 5 colonnes), premiére moitié dulV € siécle
av. notre ére.

37.1SCG n° 70, 1. 44-48 (11I° siécle av. notre ére). Cf.Le Guen-Pollet, op.
cit., n° 56.

38.1SCGn° 21 A, B, C, D. Cf. E.Lupu, op. cit. (n. 9), p. 63-64.

39. Cf., parmi d’autres, LSS n° 127 (Athénes).



Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDES=

CIEMCES
SOCIALES

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques
et des croyances

que méthodes et outils
CALN pour l'édition structurée

/

Mahon de Ly Becherchs en Scence. B
[ ] B UNIVIREITE BF

%

b U enssib

s t P G 5 b D U P g école natlonale supérieure

e sciences de mlformation
et des bibothégues

ANivA
W[ J B,

fondation
maison des
sciences

de l'homme

¢ CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET

=Pr-L

PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
b ks e DEVELOPPEMENT :
L DAMIEN
Centre Alexandre-Koyré RISTERUCCI,
Histoing dhis schersoe it ces tiachricpees IMAGILE, MY

s SCIENCE WORK.
..-:#!L—‘@@ DESIGN : WAHID
| |

MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Nos partenaires

