
Torah écrite et TorahTorah écrite et Torah
orale : l’architecture duorale : l’architecture du
savoir talmudiquesavoir talmudique

Lieux de savoirLieux de savoir , , 2. Les mains de l'intellect2. Les mains de l'intellect, , Albin MichelAlbin Michel , , 20112011, , p. 724-736p. 724-736

Nos Maîtres ont fait le récit suivant : Un jour, un païen alla
voir Chammaï et lui dit :
– Combien de Torahs avez-vous ?
– Deux : une Torah écrite et une Torah orale, répondit
Chammaï.
– Pour la Torah écrite, je te crois, mais pour la Torah orale,
non. Convertis-moi à la condition de m’enseigner
[uniquement] la Torah écrite.
Chammaï l’injuria et le chassa avec colère.
Le païen s’en fut chez Hillel, qui accepta de le convertir [à
ses conditions]. Le premier jour, il lui apprit l’alphabet ; le
lendemain, il le lui apprit dans l’ordre inverse. L’homme lui
dit :
– Hier, tu m’as enseigné les choses différemment.
– En e2et. Tu m’as fait con3ance, pourtant. Alors, fais-moi
confiance aussi pour la Torah orale…

‘Talmud de Babylone, traité Chabbat, 31a.’

Ce court récit talmudique, qui met en scène les deux 3gures
emblématiques de la tradition rabbinique, Hillel et Chammaï (début du
i er siècle de l’ère commune), peut être lu comme une bonne
illustration de la façon dont le savoir juif se conçoit lui-même. Le
judaïsme trouve son origine, sa raison d’être et sa 3nalité dans la
Torah écrite, c’est-à-dire, au sens le plus strict, dans les Cinq Livres de
Moïse, révélés par Dieu au Sinaï et au cours des quarante années
d’errance au désert. Cette Torah – littéralement, « enseignement » –
est un texte législatif qui comprend selon le décompte traditionnel six
cent treize ordonnances (mitsvot). Pour le judaïsme rabbinique, cette
Torah écrite, bien que parfaite en elle-même, serait inapplicable si elle
était prise isolément et suppose nécessairement qu’ait été donnée
simultanément une Torah orale qui l’explicite. Ce rapport

Julien Darmon

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=173


d’explicitation peut être compris de plusieurs façons. Au plan le plus
simple, il arrive que la Torah écrite prescrive certains actes sans les
décrire : par exemple, le Deutéronome (12, 21) ordonne de procéder à
l’abattage du bétail destiné à la consommation profane « de la façon
dont Je te l’ai prescrit », sans que les règles de l’abattage soient
précisées ailleurs. Le Texte écrit renvoie donc à un enseignement qui
lui est extérieur. Plus subtilement, l’application de certaines lois
présuppose une dé3nition de notions que le Texte n’analyse pas lui-
même. Par exemple, le « travail » (melakha)interdit le jour du Chabbat
est-il dé3ni par l’e2ort qu’il requiert ou par la transformation du
monde qu’il produit ? Là encore, le Texte présuppose un substrat
sémantique qui ne lui est pas nécessairement immanent. Dans le
même ordre d’idées, mais de façon radicale cette fois-ci, le Texte peut
être envisagé dans sa nudité comme une pure séquence de signes en
eux-mêmes muets, de simples taches d’encre sur parchemin, ce qui
rend nécessaire le recours à une instance externe de lecture.

C’est ce que nous dit Hillel dans le récit cité : savoir comment lire le
Texte dans sa littéralité présuppose déjà un enseignement oral et, dès
lors, la con3ance accordée à une autorité : d’où le rabbinisme (de rav,
« maître »). À partir du moment où ce point est accordé, la validité de
la Torah orale tout entière en découle, selon Hillel du moins, car cette
dernière n’est en fait rien d’autre que l’ensemble des règles de lecture
de la Torah écrite : comment se prononcent les lettres, quelles sont les
nuances signi3catives entre deux mots de sens proche, que dénotent
les variations syntaxiques, quelles sont les conséquences sémiotiques
de l’articulation (juxtaposition, chiasme…) de di2érents thèmes à
diverses échelles. Autrement dit, la Torah orale peut être ramenée à
une grammaire.

Rabbi Meïr Leibush Malbim (Pologne, 1809-1879) pousse cette
compréhension à l’extrême lorsqu’il établit, en introduction de son
commentaire biblique, six cent treize lois linguistiques pour
l’interprétation de la Torah, en écho aux six cent treize ordonnances
bibliques que dénombre la tradition. Il existe, dans l’histoire du
judaïsme rabbinique, des évaluations di2érentes de ce rapport entre
Torah orale et Torah écrite : Chammaï, peut-être, dans notre récit
liminaire ; Rabbi Yohanan peut-être aussi, qui soutient contre Rabbi
Elazar (en Gittin 60b) que la Torah orale est plus vaste que la Torah
écrite (c’est-à-dire, selon le commentaire de Rashi, que les
ordonnances purement orales sont supérieures en nombre à celles qui
peuvent se déduire exégétiquement du Texte) ; plus récemment, Rabbi
Shimshon Raphaël Hirsch (Allemagne, 1808-1888), pour qui la Torah
écrite fonctionne comme un aide-mémoire de la Torah orale, sans que
la seconde soit intégralement déductible de la première (commentaire
sur Exode, 21, 2). Pour autant, ce modèle théorique reste globalement
valable, et c’est à son aune que nous nous proposons d’esquisser une
description raisonnée du savoir rabbinique.



Oralité et écriture
Il est écrit (Exode, 34, 27) : « [L’Éternel dit à Moïse :] Écris ces choses,
car c’est sur la parole [litt. sur la bouche] de ces choses [que J’ai conclu
avec toi et Israël une alliance]. » Comment concilier « Écris » et « sur la
parole » ? [Réponse :] les choses qui sont par écrit, tu n’as pas
l’autorisation de les dire oralement [c’est-à-dire de les citer sans
support écrit], les choses qui sont orales, tu n’as pas l’autorisation de
les mettre par écrit.Talmud de Babylone, traité Gittin 60b.

La Mishna est un recueil antique, compilé par Rabbi Yehuda ha-Nassi
vers l’an 200, de sentences juridiques émises par les maîtres de la
tradition rabbinique et organisées en six ordres thématiques. La
Mishna et son commentaire la Guemara1, qui composent ensemble le
Talmud, relèvent strictement de cet enseignement oral, qu’il est en
principe interdit de coucher par écrit. De fait, jusqu’à la 3n du ii e siècle
de l’ère commune, l’enseignement rabbinique était exclusivement
oral. La compilation de la Mishna est classiquement considérée comme
une transgression de ce principe, rendue inévitable par le contexte
historique qui menaçait la pérennité de la transmission traditionnelle.
Telle est en tout cas la vision classique de cet événement. Il convient
pourtant de nuancer, ce qui permettra de mieux cerner ce que l’on
entend ici par oralité et écriture, et donc de mieux comprendre les
méthodes et les enjeux du savoir talmudique.

Tout d’abord, plusieurs siècles après la « rédaction » du Talmud de
Babylone, son « texte » était, au sein des académies mésopotamiennes,
encore quasi exclusivement véhiculé par la mémoire de récitants, et
non par le biais de supports écrits2. Des manuscrits existaient, mais
c’était se rabaisser que d’avoir recours à eux. En amont de la période
talmudique, de même, on sait qu’il existait plusieurs mishnayot, ou
corpus oraux de sentences, qui circulaient au sein des diverses écoles :
celles de Rabbi Yishmaël, de Rabbi Aqiva… Autrement dit, avant et
après le moment talmudique au sens strict (de 200 à 500), les
enseignements rabbiniques circulent sous la forme de « textes » oraux,
c’est-à-dire de discours dé3nis, reproduits théoriquement à
l’identique. Plus encore, de même que des manuscrits des Talmuds
existent à l’époque post-talmudique mais ne sont pas ou peu
consultés, de même trouve-t-on des témoignages, dans le Talmud lui-
même, de l’existence à l’époque pré-talmudique de recueils écrits et
privés ( meguilot setarim, « rouleaux secrets ») contenant ces
enseignements « oraux ».

D’où la question : si le moment talmudique est un passage
– transgressif – de l’oralité à l’écriture, qu’est-ce qui, à l’époque pré-
talmudique, dé3nit ces enseignements comme « oraux » bien qu’il
s’agisse de « textes », c’est-à-dire de discours dé3nis et qui sont parfois
mis par écrit, et qu’est-ce qui, à l’époque post-talmudique, dé3nit des



enseignements analogues comme « écrits » bien que circulant
essentiellement oralement ?

Le pivot essentiel peut être identi3é comme étant le rapport que le
récepteur entretient avec ce discours « oral » ou « écrit ». Dans le
cadre « oral » de l’époque pré-talmudique, si le maître produit du
« texte » sous la forme de sentences dont chaque mot est pesé, dans
une économie de la saturation du sens (c’est du moins ainsi que les
reçoivent les élèves), il s’agit d’un texte produit par un sujet avec
lequel on peut dialoguer : pour lui demander des éclaircissements, ou
pour lui apporter la contradiction. Au surplus, les maîtres, c’est-à-dire
les instances de production de ces « textes », sont multiples ; les
divergences conceptuelles et méthodologiques sont admises et
reconnues – dans les limites, bien entendu, d’une certaine
« orthodoxie ». Le passage à l’« écrit » opère une double
transformation. D’une part, on n’interroge pas un « écrit » comme on
interroge un maître vivant : l’« écrit », c’est-à-dire l’impossibilité
d’accéder à l’instance de locution, impose de mettre en œuvre d’autres
techniques de sollicitation du sens (que nous développerons bientôt).
D’autre part, la Mishna, en tant que compendium raisonné des anciens
corpus oraux, induit la nécessité de la recherche d’un principe de
cohérence au sein de la diversité des points de vue qui s’y expriment.
Nous avons là dé3ni le programme auquel s’attelle la Guemara :
solliciter le texte de la Mishna pour en déduire des réponses à de
nouvelles questions, auxquelles elle ne s’attache pas explicitement, et
le confronter à lui-même pour relever les contradictions apparentes et
les résoudre, soit en attribuant les passages concernés à des autorités
di2érentes (et il s’agit alors de dé3nir précisément l’objet de leur
dissension), soit en en donnant une lecture moins obvie, mais
respectueuse de la cohérence du texte.

Au demeurant, la Guemara ne confronte pas uniquement la Mishna à
elle-même. Elle l’éprouve également au regard d’autres enseignements
des mêmes autorités rabbiniques, que Rabbi Yehuda ha-Nassi  n’a pas
retenus dans le canon mishnique. Ces enseignements, appelés beraïtot,
« extérieures », sont pour partie repris dans la Tossefta, « Complément
[à la Mishna] », compilée par Rabbi Hiyya, élève du précédent. Les
beraïtotsont en général plus explicites – et donc moins concises – que
la Mishna, soit parce qu’elles précisent le contexte d’un débat, soit
parce qu’elles en identi3ent les protagonistes, soit, encore, parce
qu’elles nous enseignent qu’il y a débat sur tel ou tel point où la
Mishna pourrait laisser croire à une unanimité.

Ainsi, la Guemara recontextualise la Mishna dans un corpus « oral »
plus large, où coexistent de multiples variantes d’un même
enseignement. L’examen comparatif des discours, dont la pluralité est
caractéristique de l’oralité, ne vise pas, en tout cas pas exclusivement,
une 3nalité « critique » : il ne s’agit pas, en général, d’établir la « vraie
version », la variante la plus authentique d’une sentence à l’exclusion



des autres. En e2et, pour être « écrite », c’est-à-dire présentée sous la
forme d’un corpus ordonné, la « parole » mishnique ne devient jamais
Écriture. Elle n’est pas, comme le texte biblique, un ensemble
immuable de lettres dont le sens et la raison dérivent ; au contraire,
elle n’est que l’expression verbale d’une logique qui la produit. Ainsi,
deux enseignements en apparence contradictoires ne s’excluent pas
l’un l’autre puisque, sauf erreur de transmission manifeste (ce qui, en
soi, peut être sujet à débat), tous deux procèdent d’un raisonnement
implicite, expriment des chemins de pensée qui, pour être divergents,
n’en sont pas moins fondés sur le même substrat que sont les
catégories du savoir talmudique.

Dégager ces « catégories du savoir talmudique » à partir du corpus
mishnique et para-mishnique, c’est in �ne l’essentiel du travail de la
Guemara. Comparatisme des variantes, identi3cation des sources
bibliques (que la Mishna elle-même ne pointe qu’exceptionnellement),
élargissement du débat, analyse strati3ée des lectures des maîtres des
iii e, iv e et v e siècles, autant de méthodes visant à construire ce que l’on
pourrait appeler l’archéologie, ou la science fondamentale, du savoir
sacré. Les commentateurs médiévaux (que nous évoquerons plus loin)
soumettront la Guemara, elle aussi alors « écrite », au même
traitement ; les commentateurs modernes et contemporains en feront
autant avec les commentaires médiévaux. En ce sens, le Talmud est
une œuvre fondamentalement inachevée, qui se poursuit jusqu’à
aujourd’hui, poussant toujours plus loin l’abstraction réductionniste
des concepts, jusqu’à l’« atomisme logique » de l’école de Brisk3.

De l’écriture à l’imprimerie

L’impression du Talmud (quelques traités à la 3n du xve siècle, puis la
première édition complète, sortie des presses vénitiennes de Daniel
Bomberg entre 1519 et 1523) a à son tour profondément modi3é
l’approche de son étude. Auparavant, de rares traités individuels
étaient dispersés dans tous les centres d’étude, de Fès à Spire en
passant par Barcelone, Évreux ou Troyes, et supposaient de longs
voyages. Rares étaient ceux qui avaient eu accès à tout le corpus
talmudique au cours de leur vie ; plus rares encore, ceux qui pouvaient
disposer simultanément des di2érents traités qui le composent, et des
variantes manuscrites. Par ailleurs, le texte de la Mishna et de la
Guemara était présenté nu : les di2érents commentaires qui font
partie du corpus talmudique au sens large, comme nous l’avons vu,
faisaient l’objet de recueils séparés et tout aussi rares. Les premiers
imprimeurs du Talmud, et tous les autres à leur suite, vont concevoir
la page talmudique comme un espace où coexistent le texte de la
Mishna et de la Guemara, leurs principaux commentaires, et tout un
ensemble d’outils de référence.



Examinons une telle page à titre d’exemple. Au centre se trouve le
texte de la Mishna (1) et de la Guemara (2). En marge intérieure (ici, à
droite) (3), le commentaire de Rashi (France du Nord, 1040-1105)
auquel fait face, en marge extérieure (ici, à gauche) (4), le
commentaire des Tossa3stes4. Ces deux commentaires, essentiels,
orientent la lecture selon deux démarches di2érentes. Le
commentaire de Rashi propose une lecture suivie, aplanit les
diWcultés linguistiques, explicite les ellipses. Celui des Tossa3stes
s’attache à des points choisis du discours talmudique pour le
confronter à des variantes et déduire des conclusions implicites, ou
souligner les diWcultés que pose une lecture obvie a3n – mais pas
toujours – de proposer une interprétation alternative qui prenne
notamment en compte la nécessaire cohérence des di2érents passages
du Talmud. Outre les variantes attestées, le commentaire des
Tossa3stes confronte également ce que dit le texte talmudique à ce
qu’il aurait pu dire, mais qu’il ne dit pas : pourquoi il prend tel
exemple et pas tel autre, pourquoi il recourt à tel argument et pas à un
autre plus évident, etc. En confrontant le texte réel à un anti-texte
imaginaire, il met en lumière les enjeux réels du discours talmudique
dans sa formulation ponctuelle et dans son déroulement argumentatif.

Ainsi le commentaire de Rashi est-il souvent lu comme une première
approche et celui des Tossa3stes comme une approche seconde. Mais
il faut aller plus loin que cette compréhension naïve, qui est en réalité
une illusion tenant à la forme du discours. Si les Tossa3stes avaient
écrit un commentaire linéaire, leur lecture nous semblerait aussi
« littérale » que celle de Rashi. À l’inverse, si Rashi avait écrit sous la
forme de Tossafot, son interprétation nous paraîtrait aussi
« casuistique » que celle des Tossa3stes. En réalité, les uns comme les
autres s’appuient sur des démarches d’analyse qui sont celles du savoir
talmudique lui-même : analyse contradictoire, dissection syntaxique,
etc. Chacun en dégage des vues sur les catégories talmudiques,
desquelles il fait découler sa lecture. La co-présence sur la page
imprimée de ces di2érents commentaires, conjuguée à celle des autres
commentaires médiévaux imprimés à la 3n de chaque traité ou encore
dans des éditions séparées, permet un jeu d’intertextualité où il s’agit
d’identi3er quels sont les principes directeurs de l’approche adoptée
par chaque commentateur.

La plupart des traités comprennent en outre un ou plusieurs
commentaires classiques sur la page même : ici, en bas à droite, celui

Figure 1. Une page de Talmud (traité Baba Metsia’, 10a).



d e Rabbénou Hananel de Kairouan (990-1053) (5), ailleurs celui de
Rabbénou Guershom de Mayence (960-1028 ou 1040). Ces
commentaires, outre qu’ils permettent souvent de comprendre quelle
est l’interprétation « classique » que Rashi ou les Tossa3stes viennent
réfuter ou appuyer, sont encore des témoins essentiels de variantes du
texte talmudique, di2érentes de la version imprimée. Les Tossa3stes,
en particulier, font régulièrement fond sur la version de Rabbénou
Hananel pour mettre à jour la logique qui sous-tend l’une et l’autre
variantes. Encore une fois, le « texte » talmudique, étant
essentiellement le témoin discursif d’un raisonnement, est composé de
l’ensemble de ses variantes. D’autres variantes sont en outre
mentionnées en marge intérieure, à droite du commentaire de Rashi,
sous la forme de notules qui portent le titre de Massoret ha-Shas 5, « la
tradition textuelle du Talmud » (6) ; elles côtoient d’autres
émendations, telles que les Hagahot ha-GRA 6, « Gloses du Gaon de
Vilna » (7).

Intertextualité et ordre du discours
Une page de Talmud comporte en outre plusieurs appareils de renvoi,
tant en amont qu’en parallèle et en aval de la hiérarchie des textes
normatifs. En amont, elle fait 3gurer dans la marge interstitielle qui
sépare la Guemara de Rashi (8) les références des versets bibliques
cités. Ces renvois sont d’autant plus utiles que la Guemara ne cite pour
ainsi dire jamais les versets dans leur intégralité, du fait qu’elle
suppose que le texte biblique est parfaitement connu et que quelques
mots suWsent à susciter le verset cité. Par souci d’économie, elle ne
cite que les mots sur lesquels porte son analyse ; parfois, à l’inverse,
elle ne cite que le début du verset, tandis que les mots sur lesquels
porte réellement l’analyse 3gurent à la 3n de celui-ci. Plus
généralement, il est nécessaire de se référer au contexte du verset cité
pour saisir la pertinence réelle de l’exégèse pratiquée. Une fois que
l’on a e2ectué cette remontée du discours talmudique vers l’Écriture
biblique, il est possible de rebondir vers d’autres textes para-
talmudiques, comme les midrashim (on appelle midrashim les
commentaires bibliques des maîtres de l’Antiquité). Ceux-ci proposent
généralement des interprétations plurielles des versets : le Talmud
n’en retenant souvent qu’une, il est indispensable, pour comprendre
ce choix, de connaître également celles qu’il rejette de facto.

En parallèle au texte de la Guemara, la page de Talmud fait encore
3gurer, dans la Massoret ha-Shas déjà évoquée (6), les références aux
autres passages du Talmud cités par la Guemara, Rashi et les
Tossafistes.

En3n, en aval, dans la marge absolument extérieure (9), le ‘ Ein Mishpat
(« La Source de la Loi ») renvoie aux codes médiévaux majeurs de la Loi



juive : le Mishné Torah (« Répétition de la Torah ») de
Maïmonide (1135-1204), le Sefer Mitswot Gadol (« Grand Livre des
commandements ») du Tossa3ste R. Moïse de Coucy (milieu du xiii

e siècle 7), les Arba’a Turim (« Quatre Rangées8 ») de R. Jacob ben Asher
(Allemagne et Espagne, 1269-1343) et le Shul’han ‘Arukh (« La Table
dressée ») de R. Joseph Caro (Espagne et Terre sainte, 1488-1575).

L’existence même de ces ouvrages de codi3cation demande à être
justi3ée : qu’apportent-ils en e2et de plus par rapport à la Guemara
elle-même ? La réponse classique est qu’ils suppléent à un manque
\agrant : la Guemara ne tire que rarement elle-même ses propres
conclusions. Travail d’élucidation, d’étude (talmud), elle vise à faire
ressortir les véritables enjeux à l’œuvre dans les divergences d’avis
entre les maîtres de l’époque mishnique. Les rares fois où elle indique
« et la loi à suivre en pratique est… » sont presque toujours des
interpolations postérieures, de l’époque des Géonim de Babylonie (vi

e-ix e siècle), conclusions qui ne sont pas toujours suivies par les
autorités de l’Europe médiévale. D’autres fois, la formule « et la loi à
suivre en pratique est… » (ve-hilkhata…)est remise explicitement en
question par la suite de la Guemara elle-même, re\étant ainsi un débat
de la 3n de la période talmudique ou du début de celle des Géonim. Il
faut bien comprendre que ces conclusions légales ne relèvent pas de
l’arbitraire d’un pouvoir législatif, mais obéissent à des règles de
déduction para-talmudiques qui permettent de les déduire du débat
halakhique lui-même : par exemple, si la Guemara rapporte que tel
maître a agi conformément à telle position (ce qui est supérieur à un
simple avis théorique), ou si elle rapporte qu’un maître des dernières
générations (par exemple Ravina ou Rav Ashi) s’est rangé à l’avis de tel
maître des générations précédentes (étant dernier venu dans la
discussion, on suppose qu’il a pris en compte tous les arguments et
contre-arguments des siècles antérieurs, et que son avis est donc le
mieux informé).

On pourrait donc penser que le fait de présenter les conclusions
légales sous une forme codi3ée relève d’un besoin légitime. Or, bien au
contraire, la publication de ces codes – le Mishné Torah et le Shul’han
‘Arukh en particulier – a souvent suscité des critiques virulentes. Ce
qu’on leur reprochait est éminemment révélateur : on craignait que
l’étude de ces codes ne se substitue à l’étude du Talmud proprement
dit et que les étudiants, ignorant les raisonnements qui ont abouti à
ces conclusions, n’opèrent à partir de ces seules conclusions des
extrapolations fautives. Ces craintes étaient encore augmentées par le
fait que certains de ces codes – le Mishné Torah et le Shul’han ‘Arukh
toujours – ne renvoyaient pas au passage talmudique sur lequel ils
fondaient telle ou telle loi. Le Sefer Mitswot Gadol et les Arba’a Turim
échappèrent à ces critiques dans la mesure même où ils se réfèrent
constamment à leurs sources.



Quant aux deux autres codes majeurs du Moyen Âge, celui du Rosh
(Rabbénou Asher ben Ye’hiel, Allemagne-Espagne, 1250-1328) et celui
du Rif (Rabbénou Yits’haq al-Fassi, Afrique du Nord-Espagne, 1013-
1103), ils suivent globalement l’ordre du Talmud, omettant les débats
sans conséquence sur la loi pratique, rapportant des passages
thématiquement liés et interpolant leurs brefs commentaires. Ce sont
pour autant bien des œuvres de décisionnaires. De ce fait, on voit qu’il
existe un réel continuum entre la littérature des commentaires
talmudiques et celle des codes de loi. Ces derniers mettent en œuvre
de manière plus ou moins radicale des méthodes qui sont déjà en
germe dans la littérature des commentaires : mettre en regard des
passages relevant d’un thème commun, extrapoler des incidences dans
d’autres domaines, mettre en balance des voies de raisonnement
concurrentes. L’innovation réelle du Mishné Torah et des codes de la 3n
du Moyen Âge est qu’ils réorganisent le matériau talmudique selon un
autre ordre, pensé selon une logique plus ou moins formelle, en tout
cas autre que celui, traditionnel, de la Mishna. Maïmonide fut en cela
un précurseur, bien que Rav Hai Gaon, à la 3n du x e siècle, l’ait précédé
avec son peu connu Sefer ha-Meqa’h we-ha-Mimkar (Livre de l’acquisition
et de la vente).

Ce choix d’un principe d’organisation di2érent du savoir a de grandes
conséquences. D’une part, en amont, il applique au matériau
talmudique une classi3cation a priori, grille de lecture formelle qui
détermine l’architecture globale du savoir. La division en livres,
chapitres, sous-chapitres et paragraphes fonctionne comme un arbre
phylogénétique. D’autre part, en aval, l’articulation des conclusions
légales selon un ordre du discours raisonné jette une lumière nouvelle
sur l’interdépendance de discussions talmudiques dispersées. Plus
encore, l’absence de références précises aux sources talmudiques
permet aux commentateurs ultérieurs de rattacher telle conclusion du
Mishné Torah à une discussion talmudique autre que celle attendue.
Cette méthode, qui consiste à utiliser le Mishné Torah comme une grille
de lecture du Talmud, a été poussée à son paroxysme par l’école de
Brisk ; mais elle n’est en fait que le prolongement du travail des
commentateurs du Mishné Torah et du Shul’han ‘Arukh à l’époque
moderne, qui prennent ces codes comme point de départ d’analyse du
débat talmudique.

Ainsi, les codes de loi sont eux aussi des commentaires talmudiques et
sont principalement employés comme tels, suscitant à leur tour
d’autres commentaires visant à retracer la généalogie qui relie les
di2érents « textes » de la tradition, ou plutôt les di2érents corpus de
raisonnements logiques organisés selon divers ordres de discours. Rav
Moshe Avigdor ‘Amiel  (1882-1946), dans l’introduction de son ouvrage
Ha-Middot le-‘Heqer ha-Halakhah (« Les Catégories de la recherche
talmudique »), propose un modèle de l’histoire talmudique fondé sur
l’alternance de deux types de moments : l’exégèse et la codi3cation. Il



explique ainsi que chaque moment de codi3cation met au jour un
aspect de l’organisation du savoir talmudique, suscitant par là même
la production d’une littérature exégétique qui l’analyse ; cette analyse
produit des résultats qui sont ensuite codi3és selon un nouvel ordre,
lequel suscite à son tour une exégèse, ad infinitum. Ainsi, l’exégèse des
maîtres des premiers siècles a été codi3ée dans la Mishna, qui a donné
lieu aux exégèses des maîtres de la Guemara, codi3ées dans le Talmud,
lequel a suscité les commentaires médiévaux, les conclusions desquels
ont été mises en ordre dans les codes de la fin du Moyen Âge, etc.

Pour Rav ‘Amiel, tel est le mouvement propre par lequel progresse la
science talmudique, science pure et autonome au même titre que les
mathématiques. Si ce caractère purement formel de la science
talmudique n’apparaît pas immédiatement, explique-t-il, c’est parce
que ses fondations logiques (qu’il se propose d’exposer) n’ont pas
encore été reconnues. Ce qui n’a pas empêché cette science de
progresser, de la même manière qu’on peut excellemment manier sa
langue maternelle tout en ignorant tout de sa grammaire. La tendance
actuelle des talmudistes de premier plan est, de fait, de composer des
ouvrages dont le point focal est non pas tel ou tel passage talmudique
ou tel ou tel champ de la Loi, mais bien un ensemble de concepts
transversaux et purement formels : doute objectif ou subjectif,
probabilité, loi liée à la personne ou à l’objet…

Notes

1. Il existe en fait deux Guemarot, l’une élaborée en Palestine vers 350-
400, l’autre en Babylonie vers 500. Accompagnées de la Mishna, elles
forment respectivement le Talmud de Jérusalem et le Talmud de
Babylone. C’est ce dernier, plus complet, qui est désigné par le terme
de « Talmud » sans autre précision.
2. Cf. R. Brody, « The Talmud in the Geonic Period », in S. L. Mintz et
G. M. Goldstein (éd.), Printing the Talmud, New York, 2005, p. 31-32.
3. Brisk est le nom yiddish de la ville de Brest-Litovsk, où enseignèrent
Rabbi Haïm Soloveitchik (1853-1918) et son 3ls, Rabbi Yitshak Zeev
Soloveitchik (1886-1959). Leur méthode d’analyse est aujourd’hui
dominante dans les yeshivot (instituts d’études talmudiques).
4. C’est-à-dire les auteurs de Tossafot, « Compléments » au Talmud. Les
premiers Tossa3stes sont les élèves de Rashi. Ils prospèrent en France
du Nord et en Allemagne aux xii e et xiii e siècles.
5. Shas est l’acronyme de Shisha Sidrei, « Les Six Ordres » [de la Mishna,
et donc du Talmud].
6. GRA est l’acronyme de Gaon Rabbi Eliyahou, de Vilna (1720-1797).
7 . Aux côtés de R. Yehiel de Paris, un autre Tossa3ste, il défend le
Talmud contre les accusations de l’Église lors du « procès du Talmud »
en 1240 ; procès perdu d’avance, qui aboutira au brûlement de tous les



C O N C E P T I O N  :

É Q U I P E  S AV O I R S ,

P Ô L E  N U M É R I Q U E

R E C H E R C H E  E T

P L AT E F O R M E

G É O M AT I Q U E

( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :

D A M I E N

R I S T E R U C C I ,

I M A G I L E ,  M Y

S C I E N C E  W O R K .

D E S I G N  :  W A H I D

M E N D I L .

manuscrits du Talmud, par charretées entières, en Place de Grève,
en 1242 – ce qui mettra à court terme 3n à l’école française des
Tossafistes.
8 . Ce nom, qui est une référence biblique aux quatre rangées de
pierres précieuses qui ornaient le pectoral du Grand Prêtre à l’époque
du Temple, indique la division quadripartite du code : Ora’h ‘Hayyim
(« Le Chemin de vie »), sur les lois des prières et des fêtes ; Yoreh De’a
(« L’Enseignement de la connaissance ») sur les lois du permis et de
l’interdit ; Even ha-‘Ezer (« La Pierre de soutien ») sur les lois de statut
personnel ; et ‘ Hoshen Mishpat (« Le Pectoral du jugement ») sur les lois
civiles et pénales.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
>nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réAexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Oralité et écriture
	De l’écriture à l’imprimerie
	Intertextualité et ordre du discours
	Nos partenaires

