Torah écrite et Torah
orale : 'architecture du

savoir talmudique

Lieux de savoir, 2. Les mains de l'intellect, Albin Michel, 2011, p. 724-736

ulien Darmon

Nos Maitres ont fait le récit suivant : Un jour, un paien alla
voir Chammai et lui dit :

- Combien de Torahs avez-vous ?

- Deux : une Torah écrite et une Torah orale, répondit
Chammat.

- Pour la Torah écrite, je te crois, mais pour la Torah orale,
non. Convertis-moi a la condition de m’enseigner
[uniquement] la Torah écrite.

Chammai l'injuria et le chassa avec coleére.

Le paien s’en fut chez Hillel, qui accepta de le convertir [a
ses conditions]. Le premier jour, il lui apprit I'alphabet ; le
lendemain, il le lui apprit dans 'ordre inverse. Chomme lui
dit:

- Hier, tu m’as enseigné les choses différemment.

- En effet. Tu m’as fait confiance, pourtant. Alors, fais-moi
confiance aussi pour la Torah orale...

‘Talmud de Babylone, traité Chabbat, 31a.’

Ce court récit talmudique, qui met en scéne les deux figures
emblématiques de la tradition rabbinique, Hillel et Chammai (début du

i ¢ siecle de l'ére commune), peut étre lu comme une bonne

illustration de la facon dont le savoir juif se congoit lui-méme. Le
judaisme trouve son origine, sa raison d’étre et sa finalité dans la
Torah écrite, c’est-a-dire, au sens le plus strict, dans les Cinq Livres de
Moise, révélés par Dieu au Sinai et au cours des quarante années
d’errance au désert. Cette Torah - littéralement, « enseignement » -
est un texte législatif qui comprend selon le décompte traditionnel six
cent treize ordonnances (mitsvot). Pour le judaisme rabbinique, cette
Torah écrite, bien que parfaite en elle-méme, serait inapplicable si elle
était prise isolément et suppose nécessairement qu’ait été donnée
simultanément une Torah orale qui lexplicite. Ce rapport


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=173

d’explicitation peut étre compris de plusieurs fagons. Au plan le plus
simple, il arrive que la Torah écrite prescrive certains actes sans les
décrire : par exemple, le Deutéronome (12, 21) ordonne de procéder a
I'abattage du bétail destiné a la consommation profane « de la fagon
dont Je te l'ai prescrit », sans que les regles de I'abattage soient
précisées ailleurs. Le Texte écrit renvoie donc a un enseignement qui
lui est extérieur. Plus subtilement, I'application de certaines lois
présuppose une définition de notions que le Texte n’analyse pas lui-
méme. Par exemple, le « travail » (melakha)interdit le jour du Chabbat
est-il défini par 'effort qu’il requiert ou par la transformation du
monde qu’il produit ? La encore, le Texte présuppose un substrat
sémantique qui ne lui est pas nécessairement immanent. Dans le
méme ordre d’idées, mais de fagon radicale cette fois-ci, le Texte peut
étre envisagé dans sa nudité comme une pure séquence de signes en
eux-mémes muets, de simples taches d’encre sur parchemin, ce qui

rend nécessaire le recours a une instance externe de lecture.

C’est ce que nous ditHillel dans le récit cité : savoir comment lire le
Texte dans sa littéralité présuppose déja un enseignement oral et, dés
lors, la confiance accordée a une autorité : d’ou le rabbinisme (de rav,
« maitre »). A partir du moment ot ce point est accordé, la validité de
la Torah orale tout entiére en découle, selon Hillel du moins, car cette
derniere n’est en fait rien d’autre que I’ensemble des regles de lecture
de la Torah écrite : comment se prononcent les lettres, quelles sont les
nuances significatives entre deux mots de sens proche, que dénotent
les variations syntaxiques, quelles sont les conséquences sémiotiques
de larticulation (juxtaposition, chiasme...) de différents thémes a
diverses échelles. Autrement dit, la Torah orale peut étre ramenée a

une grammaire.

Rabbi Meir Leibush Malbim (Pologne, 1809-1879) pousse cette
compréhension a I'extréme lorsqu’il établit, en introduction de son
commentaire biblique, six cent treize lois linguistiques pour
I'interprétation de la Torah, en écho aux six cent treize ordonnances
bibliques que dénombre la tradition. Il existe, dans l'histoire du
judaisme rabbinique, des évaluations différentes de ce rapport entre
Torah orale et Torah écrite : Chammai, peut-étre, dans notre récit
liminaire ; Rabbi Yohanan peut-étre aussi, qui soutient contre Rabbi
Elazar (en Gittin 60b) que la Torah orale est plus vaste que la Torah
écrite  (C’est-a-dire, selon le commentaire deRashi, que les
ordonnances purement orales sont supérieures en nombre a celles qui
peuvent se déduire exégétiquement du Texte) ; plus récemment, Rabbi
Shimshon Raphaél Hirsch (Allemagne, 1808-1888), pour qui la Torah
écrite fonctionne comme un aide-mémoire de la Torah orale, sans que
la seconde soit intégralement déductible de la premiére (commentaire
sur Exode, 21, 2). Pour autant, ce modele théorique reste globalement
valable, et c’est a son aune que nous nous proposons d’esquisser une

description raisonnée du savoir rabbinique.



Oralité et écriture

1l est écrit (Exode, 34, 27) : « [LEternel dit & Moise :] Ecris ces choses,
car c’est sur la parole [litt. sur la bouche] de ces choses [que J’ai conclu
avec toi et Israél une alliance]. » Comment concilier « Ecris » et « sur la
parole » ? [Réponse :] les choses qui sont par écrit, tu n’as pas
l'autorisation de les dire oralement [c’est-a-dire de les citer sans
support écrit], les choses qui sont orales, tu n’as pas 'autorisation de
les mettre par écrit.Talmud de Babylone, traité Gittin 60b.

La Mishna est un recueil antique, compilé par Rabbi Yehuda ha-Nassi
vers 1'an 200, de sentences juridiques émises par les maitres de la
tradition rabbinique et organisées en six ordres thématiques. La

Mishna et son commentaire la Guemara', qui composent ensemble le
Talmud, relévent strictement de cet enseignement oral, qu’il est en
principe interdit de coucher par écrit. De fait, jusqu’a la fin du if® siecle
de l'ére commune, 'enseignement rabbinique était exclusivement
oral. La compilation de la Mishna est classiquement considérée comme
une transgression de ce principe, rendue inévitable par le contexte
historique qui menagait la pérennité de la transmission traditionnelle.
Telle est en tout cas la vision classique de cet événement. Il convient
pourtant de nuancer, ce qui permettra de mieux cerner ce que I'on
entend ici par oralité et écriture, et donc de mieux comprendre les

méthodes et les enjeux du savoir talmudique.

Tout d’abord, plusieurs siecles apres la « rédaction » du Talmud de
Babylone, son « texte » était, au sein des académies mésopotamiennes,

encore quasi exclusivement véhiculé par la mémoire de récitants, et

non par le biais de supports écrits®. Des manuscrits existaient, mais
c’était se rabaisser que d’avoir recours a eux. En amont de la période
talmudique, de méme, on sait qu'il existait plusieurs mishnayot, ou
corpus oraux de sentences, qui circulaient au sein des diverses écoles :
celles de Rabbi Yishmaél, de Rabbi Aqgiva... Autrement dit, avant et
aprés le moment talmudique au sens strict (de200 a 500), les
enseignements rabbiniques circulent sous la forme de « textes » oraux,
C'est-a-dire de discours définis, reproduits théoriquement a
I'identique. Plus encore, de méme que des manuscrits des Talmuds
existent a I'époque post-talmudique mais ne sont pas ou peu
consultés, de méme trouve-t-on des témoignages, dans le Talmud lui-
méme, de I'existence a I'époque pré-talmudique de recueils écrits et
privés ( meguilot setarim, « rouleaux secrets ») contenant ces

enseignements « oraux ».

D'ou la question : si le moment talmudique est un passage
- transgressif - de l'oralité a I'écriture, qu’est-ce qui, a I"époque pré-
talmudique, définit ces enseignements comme « oraux » bien qu’il
s’agisse de « textes », c’est-a-dire de discours définis et qui sont parfois
mis par écrit, et qu'est-ce qui, a I'’époque post-talmudique, définit des



enseignements analogues comme « écrits » bien que circulant

essentiellement oralement ?

Le pivot essentiel peut étre identifié comme étant le rapport que le
récepteur entretient avec ce discours « oral » ou « écrit ». Dans le
cadre « oral » de I'époque pré-talmudique, si le maitre produit du
« texte » sous la forme de sentences dont chaque mot est pesé, dans
une économie de la saturation du sens (c’est du moins ainsi que les
recoivent les éléves), il s’agit d'un texte produit par un sujet avec
lequel on peut dialoguer : pour lui demander des éclaircissements, ou
pour lui apporter la contradiction. Au surplus, les maitres, c’est-a-dire
les instances de production de ces « textes », sont multiples ; les
divergences conceptuelles et méthodologiques sont admises et
reconnues - dans les limites, bien entendu, d'une certaine
« orthodoxie ». Le passage a '« écrit » opére une double
transformation. D’une part, on n’interroge pas un « écrit » comme on
interroge un maitre vivant : '« écrit », c’est-a-dire I'impossibilité
d’accéder a 'instance de locution, impose de mettre en ceuvre d’autres
techniques de sollicitation du sens (que nous développerons bient6t).
D’autre part, la Mishna, en tant que compendium raisonné des anciens
corpus oraux, induit la nécessité de la recherche d'un principe de
cohérence au sein de la diversité des points de vue qui s’y expriment.
Nous avons la défini le programme auquel s’attelle la Guemara :
solliciter le texte de la Mishna pour en déduire des réponses a de
nouvelles questions, auxquelles elle ne s’attache pas explicitement, et
le confronter a lui-méme pour relever les contradictions apparentes et
les résoudre, soit en attribuant les passages concernés a des autorités
différentes (et il s’agit alors de définir précisément I'objet de leur
dissension), soit en en donnant une lecture moins obvie, mais

respectueuse de la cohérence du texte.

Au demeurant, la Guemara ne confronte pas uniquement la Mishna a
elle-méme. Elle I’éprouve également au regard d’autres enseignements
des mémes autorités rabbiniques, que Rabbi Yehuda ha-Nassi n’a pas
retenus dans le canon mishnique. Ces enseignements, appelés beraitot,
« extérieures », sont pour partie repris dans la Tossefta, « Complément
[a la Mishna] », compilée par Rabbi Hiyya, éléve du précédent. Les
beraitotsont en général plus explicites - et donc moins concises - que
la Mishna, soit parce qu'elles précisent le contexte d'un débat, soit
parce quelles en identifient les protagonistes, soit, encore, parce
qu'elles nous enseignent qu’il y a débat sur tel ou tel point ol la

Mishna pourrait laisser croire a une unanimité.

Ainsi, la Guemara recontextualise la Mishna dans un corpus « oral »
plus large, ol coexistent de multiples variantes d'un méme
enseignement. L'examen comparatif des discours, dont la pluralité est
caractéristique de I'oralité, ne vise pas, en tout cas pas exclusivement,
une finalité « critique » : il ne s’agit pas, en général, d’établir la « vraie

version », la variante la plus authentique d’'une sentence a I'exclusion



des autres. En effet, pour étre « écrite », c’est-a-dire présentée sous la
forme d'un corpus ordonné, la « parole » mishnique ne devient jamais
Ecriture. Elle n’est pas, comme le texte biblique, un ensemble
immuable de lettres dont le sens et la raison dérivent ; au contraire,
elle n’est que I'expression verbale d'une logique qui la produit. Ainsi,
deux enseignements en apparence contradictoires ne s’excluent pas
'un l'autre puisque, sauf erreur de transmission manifeste (ce qui, en
soi, peut étre sujet a débat), tous deux procédent d’un raisonnement
implicite, expriment des chemins de pensée qui, pour étre divergents,
n'en sont pas moins fondés sur le méme substrat que sont les

catégories du savoir talmudique.

Dégager ces « catégories du savoir talmudique » a partir du corpus
mishnique et para-mishnique, c’estin fine 'essentiel du travail de la
Guemara. Comparatisme des variantes, identification des sources
bibliques (que la Mishna elle-méme ne pointe qu’exceptionnellement),
élargissement du débat, analyse stratifiée des lectures des maitres des

iii, iv° et v* siécles, autant de méthodes visant a construire ce que I'on
pourrait appeler 'archéologie, ou la science fondamentale, du savoir
sacré. Les commentateurs médiévaux (que nous évoquerons plus loin)
soumettront la Guemara, elle aussi alors « écrite », au méme
traitement ; les commentateurs modernes et contemporains en feront
autant avec les commentaires médiévaux. En ce sens, le Talmud est
une ceuvre fondamentalement inachevée, qui se poursuit jusqu’a

aujourd’hui, poussant toujours plus loin I'abstraction réductionniste

des concepts, jusqu’a I'« atomisme logique » de I'école de Brisk>.

De I'écriture a 'imprimerie

Limpression du Talmud (quelques traités a la fin du xv€ siecle, puis la
premiére édition complete, sortie des presses vénitiennes de Daniel
Bomberg entre 1519 et 1523) a a son tour profondément modifié
I'approche de son étude. Auparavant, de rares traités individuels
étaient dispersés dans tous les centres d’étude, de Fés a Spire en
passant par Barcelone, Evreux ou Troyes, et supposaient de longs
voyages. Rares étaient ceux qui avaient eu accés a tout le corpus
talmudique au cours de leur vie ; plus rares encore, ceux qui pouvaient
disposer simultanément des différents traités qui le composent, et des
variantes manuscrites. Par ailleurs, le texte de la Mishna et de la
Guemara était présenté nu : les différents commentaires qui font
partie du corpus talmudique au sens large, comme nous I'avons vu,
faisaient I'objet de recueils séparés et tout aussi rares. Les premiers
imprimeurs du Talmud, et tous les autres a leur suite, vont concevoir
la page talmudique comme un espace ou coexistent le texte de la
Mishna et de la Guemara, leurs principaux commentaires, et tout un

ensemble d’outils de référence.



Examinons une telle page a titre d’exemple. Au centre se trouve le
texte de la Mishna (1) et de la Guemara (2). En marge intérieure (ici, a
droite) (3), le commentaire de Rashi (France du Nord, 1040-1105)

2

auquel fait face, en marge extérieure (ici, a gauche) (4), le

commentaire des Tossafistes?. Ces deux commentaires, essentiels,
orientent la lecture selon deux démarches différentes. Le
commentaire deRashi propose une lecture suivie, aplanit les
difficultés linguistiques, explicite les ellipses. Celui des Tossafistes
s'attache a des points choisis du discours talmudique pour le
confronter a des variantes et déduire des conclusions implicites, ou
souligner les difficultés que pose une lecture obvie afin - mais pas
toujours - de proposer une interprétation alternative qui prenne
notamment en compte la nécessaire cohérence des différents passages
du Talmud. Outre les variantes attestées, le commentaire des
Tossafistes confronte également ce que dit le texte talmudique a ce
quil aurait pu dire, mais qu'il ne dit pas : pourquoi il prend tel
exemple et pas tel autre, pourquoi il recourt a tel argument et pas a un
autre plus évident, etc. En confrontant le texte réel a un anti-texte
imaginaire, il met en lumiere les enjeux réels du discours talmudique

dans sa formulation ponctuelle et dans son déroulement argumentatif.

Figure 1. Une page de Talmud (traité Baba Metsia’, 10a).

Ainsi le commentaire de Rashi est-il souvent lu comme une premiere
approche et celui des Tossafistes comme une approche seconde. Mais
il faut aller plus loin que cette compréhension naive, qui est en réalité
une illusion tenant a la forme du discours. Si les Tossafistes avaient
écrit un commentaire linéaire, leur lecture nous semblerait aussi
« littérale » que celle de Rashi. A I'inverse, si Rashi avait écrit sous la
forme de Tossafot, son interprétation nous paraitrait aussi
« casuistique » que celle des Tossafistes. En réalité, les uns comme les
autres s’appuient sur des démarches d’analyse qui sont celles du savoir
talmudique lui-méme : analyse contradictoire, dissection syntaxique,
etc. Chacun en dégage des vues sur les catégories talmudiques,
desquelles il fait découler sa lecture. La co-présence sur la page
imprimée de ces différents commentaires, conjuguée a celle des autres
commentaires médiévaux imprimés a la fin de chaque traité ou encore
dans des éditions séparées, permet un jeu d’intertextualité ou il s’agit
d’identifier quels sont les principes directeurs de 'approche adoptée
par chaque commentateur.

La plupart des traités comprennent en outre un ou plusieurs
commentaires classiques sur la page méme : ici, en bas a droite, celui



d e Rabbénou Hananel de Kairouan (990-1053) (5), ailleurs celui de
Rabbénou Guershom  de Mayence (960-1028 ou 1040). Ces
commentaires, outre qu’ils permettent souvent de comprendre quelle
est 'interprétation « classique » que Rashi ou les Tossafistes viennent
réfuter ou appuyer, sont encore des témoins essentiels de variantes du
texte talmudique, différentes de la version imprimée. Les Tossafistes,
en particulier, font régulierement fond sur la version de Rabbénou
Hananel pour mettre a jour la logique qui sous-tend I'une et l'autre
variantes. Encore une fois, le « texte » talmudique, étant
essentiellement le témoin discursif d'un raisonnement, est composé de
I'ensemble de ses variantes. D’autres variantes sont en outre

mentionnées en marge intérieure, a droite du commentaire de Rashi,

sous la forme de notules qui portent le titre de Massoret ha-Shas °, « la
tradition textuelle du Talmud » (6) ; elles cbtoient d’autres

émendations, telles que les Hagahot ha-GRA ©, « Gloses du Gaon de
Vilna » (7).

Intertextualité et ordre du discours

Une page de Talmud comporte en outre plusieurs appareils de renvoi,
tant en amont qu’en paralléle et en aval de la hiérarchie des textes
normatifs. En amont, elle fait figurer dans la marge interstitielle qui
sépare la Guemara de Rashi (8) les références des versets bibliques
cités. Ces renvois sont d’autant plus utiles que la Guemara ne cite pour
ainsi dire jamais les versets dans leur intégralité, du fait quelle
suppose que le texte biblique est parfaitement connu et que quelques
mots suffisent a susciter le verset cité. Par souci d’économie, elle ne
cite que les mots sur lesquels porte son analyse ; parfois, a l'inverse,
elle ne cite que le début du verset, tandis que les mots sur lesquels
porte réellement l'analyse figurent a la fin de celui-ci. Plus
généralement, il est nécessaire de se référer au contexte du verset cité
pour saisir la pertinence réelle de I'exégese pratiquée. Une fois que
l'on a effectué cette remontée du discours talmudique vers I'Ecriture
biblique, il est possible de rebondir vers d’autres textes para-
talmudiques, comme les midrashim (on appelle midrashim les
commentaires bibliques des maitres de ’Antiquité). Ceux-ci proposent
généralement des interprétations plurielles des versets : le Talmud
n'en retenant souvent qu’une, il est indispensable, pour comprendre

ce choix, de connaitre également celles qu'’il rejette de facto.

En paralléle au texte de la Guemara, la page de Talmud fait encore
figurer, dans la Massoret ha-Shas déja évoquée (6), les références aux
autres passages du Talmud cités par la Guemara, Rashi et les
Tossafistes.

Enfin, en aval, dans la marge absolument extérieure (9), le ‘ Ein Mishpat

(« La Source de la Loi ») renvoie aux codes médiévaux majeurs de la Loi



juive : leMishné  Torah (« Répétition de la Torah ») de
Maimonide (1135-1204), le Sefer Mitswot Gadol (« Grand Livre des

commandements ») du Tossafiste R. Moise de Coucy (milieu du xiii

®siecle ’), les Arba’a Turim (« Quatre Rangées® ») de R. Jacob ben Asher
(Allemagne et Espagne, 1269-1343) et le Shul’han ‘Arukh (« La Table
dressée ») de R. Joseph Caro (Espagne et Terre sainte, 1488-1575).

bY

Lexistence méme de ces ouvrages de codification demande a étre
justifiée : qu'apportent-ils en effet de plus par rapport a la Guemara
elle-méme ? La réponse classique est qu'ils suppléent a un manque
flagrant : la Guemara ne tire que rarement elle-méme ses propres
conclusions. Travail d’élucidation, d’étude (talmud), elle vise a faire
ressortir les véritables enjeux a I'ceuvre dans les divergences d’avis
entre les maitres de I'époque mishnique. Les rares fois ou elle indique
« et la loi a suivre en pratique est.. » sont presque toujours des
interpolations postérieures, de I'époque des Géonim de Babylonie (vi

€-ix ¢ siécle), conclusions qui ne sont pas toujours suivies par les
autorités de I'Europe médiévale. D’autres fois, la formule « et la loi a
suivre en pratique est... » (ve-hilkhata...)est remise explicitement en
question par la suite de la Guemara elle-méme, reflétant ainsi un débat
de la fin de la période talmudique ou du début de celle des Géonim. 1l
faut bien comprendre que ces conclusions légales ne relévent pas de
I'arbitraire d’'un pouvoir législatif, mais obéissent a des regles de
déduction para-talmudiques qui permettent de les déduire du débat
halakhique lui-méme : par exemple, si la Guemara rapporte que tel
maitre a agi conformément a telle position (ce qui est supérieur a un
simple avis théorique), ou si elle rapporte qu'un maitre des derniéres
générations (par exemple Ravina ou Rav Ashi) s’est rangé a 'avis de tel
maitre des générations précédentes (étant dernier venu dans la
discussion, on suppose qu’il a pris en compte tous les arguments et
contre-arguments des siécles antérieurs, et que son avis est donc le

mieux informsé).

On pourrait donc penser que le fait de présenter les conclusions
légales sous une forme codifiée reléve d'un besoin légitime. Or, bien au
contraire, la publication de ces codes - le Mishné Torah et le Shul’han
‘Arukh en particulier - a souvent suscité des critiques virulentes. Ce
qu'on leur reprochait est éminemment révélateur : on craignait que
I'étude de ces codes ne se substitue a I'étude du Talmud proprement
dit et que les étudiants, ignorant les raisonnements qui ont abouti a
ces conclusions, n'opérent a partir de ces seules conclusions des
extrapolations fautives. Ces craintes étaient encore augmentées par le
fait que certains de ces codes - le Mishné Torah et le Shul’han ‘Arukh
toujours - ne renvoyaient pas au passage talmudique sur lequel ils
fondaient telle ou telle loi. Le Sefer Mitswot Gadol et les Arba’a Turim
échappeérent a ces critiques dans la mesure méme ou ils se réféerent

constamment a leurs sources.



Quant aux deux autres codes majeurs du Moyen Age, celui du Rosh
(Rabbénou Asher ben Ye’hiel, Allemagne-Espagne, 1250-1328) et celui
du Rif (Rabbénou Yits’haq al-Fassi, Afrique du Nord-Espagne, 1013-
1103), ils suivent globalement I'ordre du Talmud, omettant les débats
sans conséquence sur la loi pratique, rapportant des passages
thématiquement liés et interpolant leurs brefs commentaires. Ce sont
pour autant bien des ceuvres de décisionnaires. De ce fait, on voit qu'il
existe un réel continuum entre la littérature des commentaires
talmudiques et celle des codes de loi. Ces derniers mettent en ceuvre
de maniére plus ou moins radicale des méthodes qui sont déja en
germe dans la littérature des commentaires : mettre en regard des
passages relevant d'un théme commun, extrapoler des incidences dans
d’autres domaines, mettre en balance des voies de raisonnement
concurrentes. L'innovation réelle du Mishné Torah et des codes de la fin
du Moyen Age est qu’ils réorganisent le matériau talmudique selon un
autre ordre, pensé selon une logique plus ou moins formelle, en tout
cas autre que celui, traditionnel, de la Mishna. Maimonide fut en cela
un précurseur, bien que Rav Hai Gaon, a la fin du X siécle, I'ait précédé
avec son peu connu Sefer ha-Meqa’h we-ha-Mimkar (Livre de l'acquisition

et de la vente).

Ce choix d’un principe d’organisation différent du savoir a de grandes
conséquences. D'une part, en amont, il applique au matériau
talmudique une classification a priori, grille de lecture formelle qui
détermine l'architecture globale du savoir. La division en livres,
chapitres, sous-chapitres et paragraphes fonctionne comme un arbre
phylogénétique. D’autre part, en aval, I'articulation des conclusions
1égales selon un ordre du discours raisonné jette une lumiere nouvelle
sur l'interdépendance de discussions talmudiques dispersées. Plus
encore, I'absence de références précises aux sources talmudiques
permet aux commentateurs ultérieurs de rattacher telle conclusion du
Mishné Torah a une discussion talmudique autre que celle attendue.
Cette méthode, qui consiste a utiliser le Mishné Torah comme une grille
de lecture du Talmud, a été poussée a son paroxysme par I’école de
Brisk ; mais elle n’est en fait que le prolongement du travail des
commentateurs du Mishné Torah et du Shul’han ‘Arukh a 1'époque
moderne, qui prennent ces codes comme point de départ d’analyse du
débat talmudique.

Ainsi, les codes de loi sont eux aussi des commentaires talmudiques et
sont principalement employés comme tels, suscitant a leur tour
d’autres commentaires visant a retracer la généalogie qui relie les
différents « textes » de la tradition, ou plutét les différents corpus de
raisonnements logiques organisés selon divers ordres de discours. Rav
Moshe Avigdor ‘Amiel (1882-1946), dans I'introduction de son ouvrage
Ha-Middot le-‘Heqger ha-Halakhah (« Les Catégories de la recherche
talmudique »), propose un modele de I'histoire talmudique fondé sur

Ialternance de deux types de moments : I'exégese et la codification. 11



explique ainsi que chaque moment de codification met au jour un
aspect de l'organisation du savoir talmudique, suscitant par 1a méme
la production d’une littérature exégétique qui I'analyse ; cette analyse
produit des résultats qui sont ensuite codifiés selon un nouvel ordre,
lequel suscite a son tour une exégese, ad infinitum. Ainsi, 'exégese des
maitres des premiers siécles a été codifiée dans la Mishna, qui a donné
lieu aux exégeses des maitres de la Guemara, codifiées dans le Talmud,
lequel a suscité les commentaires médiévaux, les conclusions desquels

ont été mises en ordre dans les codes de la fin du Moyen Age, etc.

Pour Rav ‘Amiel, tel est le mouvement propre par lequel progresse la
science talmudique, science pure et autonome au méme titre que les
mathématiques. Si ce caractére purement formel de la science
talmudique n’apparait pas immédiatement, explique-t-il, c’est parce
que ses fondations logiques (qu’il se propose d’exposer) n’ont pas
encore été reconnues. Ce qui n'a pas empéché cette science de
progresser, de la méme maniére qu'on peut excellemment manier sa
langue maternelle tout en ignorant tout de sa grammaire. La tendance
actuelle des talmudistes de premier plan est, de fait, de composer des
ouvrages dont le point focal est non pas tel ou tel passage talmudique
ou tel ou tel champ de la Loi, mais bien un ensemble de concepts
transversaux et purement formels : doute objectif ou subjectif,

probabilité, loi liée a la personne ou a l'objet...

Notes

1. 1l existe en fait deux Guemarot, ['une élaborée en Palestine vers 350-
400, 'autre en Babylonie vers 500. Accompagnées de la Mishna, elles
forment respectivement le Talmud de Jérusalem et le Talmud de
Babylone. C’est ce dernier, plus complet, qui est désigné par le terme
de « Talmud » sans autre précision.

2. Cf. R. Brody, « The Talmud in the Geonic Period », in S. L. Mintz et
G. M. Goldstein (éd.), Printing the Talmud, New York, 2005, p. 31-32.

3. Brisk est le nom yiddish de la ville de Brest-Litovsk, ol enseignerent
Rabbi Haim Soloveitchik (1853-1918) et son fils, Rabbi Yitshak Zeev
Soloveitchik (1886-1959). Leur méthode d’analyse est aujourd’hui
dominante dans les yeshivot (instituts d’études talmudiques).

4. C’est-a-dire les auteurs de Tossafot, « Compléments » au Talmud. Les
premiers Tossafistes sont les éléves de Rashi. Ils prospérent en France

du Nord et en Allemagne aux xii € et xiii © siécles.

5. Shas est 'acronyme de Shisha Sidrei, « Les Six Ordres » [de la Mishna,
et donc du Talmud].

6. GRA est I'acronyme de Gaon Rabbi Eliyahou, de Vilna (1720-1797).
7.Aux cOtés de R. Yehiel de Paris, un autre Tossafiste, il défend le
Talmud contre les accusations de I'Eglise lors du « procés du Talmud »

en 1240 ; proces perdu d’avance, qui aboutira au briilement de tous les



manuscrits du Talmud, par charretées entiéres, en Place de Greve,

bY

en 1242 - ce qui mettra a court terme fin a I'école francaise des

Tossafistes.

8.Ce nom, qui est une référence biblique aux quatre rangées de

pierres précieuses qui ornaient le pectoral du Grand Prétre a I'époque

du Temple, indique la division quadripartite du code : Ora’h ‘Hayyim

(« Le Chemin de vie »), sur les lois des priéres et des fétes ; Yoreh De’a

(« UEnseignement de la connaissance ») sur les lois du permis et de

'interdit ; Even ha-‘Ezer (« La Pierre de soutien ») sur les lois de statut

personnel ; et  Hoshen Mishpat (« Le Pectoral du jugement ») sur les lois

civiles et pénales.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs

institutions qui lui apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
£SHAUTES
ETUDES S

SCIENCES
SOCIALES

PDN

M L3 te L "

haStec

Laboratodire d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques
et des croyances

metope

meéthades et outils

[

CHRS - URIVEREITE BE CALM pour 'edition structurée
-

ODNU enssib’

strasbourg s sl s afursmstion

et des biblathégues

74
AN Fx A
WS J B,

fondation
maison des
sCiences
de 'homme

cPrL
(AK

Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisi schrisl ot chist technicpes
LIMIR 40 I MWL WIS M IN

it @@

¢ CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

e DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Oralité et écriture
	De l’écriture à l’imprimerie
	Intertextualité et ordre du discours
	Nos partenaires

