
Savoirs en miroirSavoirs en miroir

La Revue de la BNULa Revue de la BNU , , n°6n°6 , , 20132013, , p. 8-17p. 8-17

Christian Jacob

Figure 1. Figure 1 - Page de titre du Cosmographical
Glasse de William Cuningham (1559 - coll. British Library)

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=2


Piège de l’apparence, qui ne produit qu’un leurre visuel et ontologique
? Ou interface technique et magique révélant immédiatement le
monde dans sa réalité et sa vérité ? Dans les cultures occidentale et
orientale, le miroir est un instrument de connaissance, révélant au
regard humain les êtres et les choses, toutes les dimensions du visible
et de l’invisible, à travers même les jeux d’illusions qu’il génère1. Ses
riches connotations métaphoriques sous-tendent son emploi dans les
titres d’ouvrages du Moyen Age et de la Renaissance 2 : Miroir, Mirror,
Speculum, Specchio, Spieghel, il désigne des textes à finalité éthique et
instructive, dont il souligne le pouvoir d’édi7cation et d’exemplarité
morale. La littérature anglaise abonde ainsi en Specula pour les
enfants, les vierges, les moines et les pêcheurs, les laïcs et les parieurs,
les célibataires3. Re:étant 7dèlement la réalité humaine, le miroir en
révèle les défauts et les ridicules par son pouvoir grossissant : il est
alors l’instrument de la satire et de la dérision. Montrant le monde tel
qu’il est sur une surface réduite et o;erte au regard, le miroir est en7n
instrument de connaissance, encyclopédique ou spécialisée, théorique
ou pratique. La métaphore du miroir apparaît déjà dans le De imagine
mundi d’Honoré d’Autun (12e s.). L’auteur justi7e ainsi son titre : «
parce que l’on peut voir [dans ce livre] la disposition de la Terre tout
entière, comme dans un miroir, quasi in speculo conspiciatur »4. Cette
encyclopédie sera rééditée sous le titre de Speculum mundi,
témoignant, comme le note Herbert Grabes, du passage de l’image
(contenu de la vision) à la ré:exion (la modalité de production du
savoir)5. Le Speculum quadruplex ou Speculum majus de Vincent de
Beauvais constitue l’encyclopédie médiévale la plus complète. La
tradition se perpétue durant la Renaissance, avec le Mirrour of the
world de Caxton et le Speculum mundi de John Swan. Le livre
encyclopédique partage avec le miroir du Moyen Age et du début de la
Renaissance, convexe dans la plupart des cas, les mêmes propriétés : «
ré:exion et réduction, (re-) présentation et compression »6. Un livre
doit être aussi maniable qu’un miroir, et l’information aussi
directement accessible que par un regard sur une surface
ré:échissante. Speculum est ainsi un titre privilégié pour des ouvrages
à vocation didactique, qui exposent sous une forme condensée
l’essentiel du savoir dans un champ déterminé. La très grande
majorité des « Miroirs » didactiques se limitent en e;et à un savoir
technique ou à une discipline, la grammaire, l’alchimie, l’histoire, la
médecine7. La géographie est l’une d’elles.

Les traités géographiques de la Renaissance dont le titre renvoie à la
symbolique du miroir entendent tout d’abord signi7er leur vocation
didactique, voire encyclopédique, et leur appartenance à un genre
littéraire bien établi. Mais la présence des cartes redonne au miroir
une signi7cation visuelle forte, celle d’une interface technique
ouvrant un espace de vision inédit sur une réalité inaccessible.



Les signi7cations métaphoriques du miroir sont souvent explicitées
par les préfaces, voire par le frontispice des ouvrages eux-mêmes. La
page de titre emblématique a pour fonction de « communiquer des

idées complexes au moyen d’images visuelles »8 et elle impose souvent
à son lecteur l’e;ort du déchi;rement, voire le plaisir de décoder
l’image, si l’on possède l’érudition nécessaire. Elle est en outre un lieu
privilégié où l’auteur traduit visuellement la nature et l’intention de
son œuvre9.

Tel est le cas, par exemple, de l’ouvrage de William Cuningham, The
Cosmographical Glasse , publié à Londres en 155910. Il s’agit d’un traité
relativement bref (un peu plus de deux cents pages), qui expose les
rudiments du savoir cosmographique sous une forme résumée et
accessible (un dialogue). Le titre complet de l’ouvrage, en e;et,
précise : « The Cosmographical Glasse, conteinyng the pleasant
Principles of Cosmographie, Geographie, Hydrographie, or
Navigation ». Cuningham s’est inspiré des traités d’Apian et d’Oronce
Finé, et il est l’auteur du premier manuel de cosmographie en langue
anglaise. A défaut d’être une oeuvre originale, The Cosmographical Glasse
a contribué à di;user l’intérêt pour la géographie et les cartes dans la
société anglaise.

Le frontispice o;re une construction graphique complexe11 : au
centre, le carton de titre surmontant un cartouche qui porte cette
inscription :

« In this Glasse if you will beholde
The Sterry skie, and Yearth so wide,
The Seas also, with windes so colde,
Yea and thy selfe all these to guide:
What this Type meane first learne a right,
So shall the gayne thy travaill quight ».

Tout autour se déploient des scènes juxtaposées, où des personnages,
assis au milieu des nuées, sont absorbés dans di;érentes activités
d’observation et de calcul, combinant gestes déictiques et regards
attentifs. Ces personnages sont identi7és par leur nom. Ils se
regroupent en deux grandes catégories. Tout d’abord, les allégories
des arts et des sciences (des 7gures féminines) : Geometria,
Arithmetica, Musica, Astronomia ; nous trouvons ici réunies les
disciplines du « quadrivium » médiéval. Ensuite, les grands géographes
et astronomes de l’Antiquité : Hipparque, Aratos, Strabon, Polybe. Ces
di;érentes 7gures dessinent, mesurent, calculent, munies des
instruments de la géométrie, de l’astronomie et de la cartographie.
Dans l’angle supérieur droit, Strabon met la dernière main à une carte
de l’Angleterre, orientée l’ouest en haut et tracée sur un espace
orthonormé, gradué en degrés de longitude et de latitude : un exemple



parfait de planche chorographique à la manière de Ptolémée. C’est
d’ailleurs Ptolémée, à côté de son collègue et prédécesseur Marin de
Tyr, qui donne la clé de l’ensemble du dessin, au centre du frontispice
et au-dessus du cartouche de titre. Les deux savants entourent un
globe terrestre. Le réseau des méridiens et des parallèles laisse
transparaître une carte à peine esquissée, où on lit les noms Asia et
Africa. Ptolémée a le doigt pointé vers les étoiles, tandis que Marin
mesure au compas un écart de latitude sur le globe, de la main droite,
et tend la main gauche vers la carte de l’Angleterre, que dessine
Strabon. La sphère terrestre est la médiation qui permet de passer du
ciel à l’Angleterre. Elle est aussi l’artefact global dont la genèse et les
composantes partielles sont illustrées par l’ensemble des 7gures qui
l’entourent : savoirs scienti7ques et gestes techniques, qui mettent en
oeuvre la panoplie des instruments d’observation de la Renaissance :
compas, sextants, etc. Cette représentation complexe est ainsi une
mise en abyme du miroir et de ses pouvoirs synoptiques : le frontispice
re:ète la cosmographie dans la diversité de ses disciplines et la
continuité de son histoire, depuis l’Antiquité. Ces di;érentes facettes
de la cosmographie se résument elles-mêmes dans le globe terrestre.
La surface graphique du frontispice promet la complétude du savoir
comme sa miniaturisation synoptique.

D’autres éléments, empruntés au symbolisme zodiacal, viennent
préciser la signi7cation de l’ensemble. En bas, au centre de la page,
Mercure est :anqué des Gémeaux et de la Vierge qui sont ses deux
« maisons »12. Il est signi7catif que Mercure soit également entouré
d’Arithmetica et de Musica. Au sommet du frontispice, et au-dessus du
globe terrestre sur lequel travaillent Ptolémée et Marin, se trouve
représenté Saturne sous la forme d’un vieillard ailé aux jambes de
bouc, muni d’une faux, symbolisant ses pouvoirs destructeurs13.
Autour de lui, l’enfant, l’adulte, qu’il tient par la main et, derrière, le
vieillard symbolisent les trois âges de l’être humain et l’évolution qui
le conduit de la naissance à la mort. A droite et à gauche, et en-dehors
du cadre du frontispice, se trouve une représentation du soleil et de la
lune, éclairant deux 7gures allongées, un vieillard et une femme, dans
la position traditionnellement reconnue aux allégories des :euves. Le
soleil et la lune sont accompagnés par un lion et une écrevisse (le
Cancer) qui les symbolisent. Peut-être avons-nous ici la représentation
des deux hémisphères de la Terre dont l’un est plongé dans l’obscurité
et l’autre éclairé par le soleil14. L’association du globe terrestre et de
Saturne n’est pas arbitraire : on connaît des représentations où
Saturne pointe un compas vers la surface du globe, montrant ainsi
l’emprise du temps sur la Terre15. Et ce lien entre le temps et la
cosmographie, s’il est renforcé par la présence de l’historien Polybe,
est aussi manifesté par l’étrange rassemblement des grands noms de
l’astronomie et de la géographie hellénistiques et impériales, du 3e s.
avant J.-C. au 2e s. après.



Dans sa dédicace à Lord Robert Duddeley, Cuningham évoque le
combat entre l’ignorance et la connaissance : en aspirant à cette
dernière, l’homme s’arrache à la bestialité pour se rapprocher de Dieu.
C’est pour lutter contre l’ignorance que l’auteur a conçu « ce miroir,
ou Verre Cosmographique, dans lequel les hommes peuvent regarder
attentivement non pas un ou deux personnages, mais le ciel avec ses
planètes et ses étoiles, la Terre avec ses belles régions, et les Mers, avec
leurs merveilleuses marées »16. La métaphore du miroir ressurgit dans
le cours du texte, lorsque l’élève, Spoudaeus, qui vient d’apprendre de
son maître Philonicus les principes de la cartographie, s’exclame17 :
« Ainsi en respectant l’ordre que vous m’avez appris, je peux en
quelque sorte selon mon bon plaisir, dessiner une carte pour
l’Espagne, la France, l’Allemagne, l’Italie, la Grèce, ou toute autre
région particulière : oui, dans une maison chaude et agréable, sans les
périls des mers déchaînées, le danger des ennemis, la perte de temps,
la dépense de l’argent, les blessures du corps ou les angoisses de
l’esprit. Oh quel précieux joyau que voici, on peut l’appeler à juste
titre un Verre Cosmographique, dans lequel nous pouvons observer la
diversité des pays, la nature des peuples, et les formes innombrables
des Bêtes, des Foules, des Poissons, des Arbres, des Fruits, des Fleuves
et des Métaux ».



Je prendrai un second exemple dans la production éditoriale des Pays-
Bas. L’imprimeur et graveur Gérard de Jode (1509-1591) publie en 1578
u n Speculum Orbis Terrarum , qui constitue l’un des premiers atlas
modernes, aux côtés du Theatrum Orbis Terrarum d’Ortelius en 1570 et
de l’ Atlas de Mercator18. Particulièrement intéressant est le titre
choisi par de Jode pour di;érencier son ouvrage du Theatrum
d’Ortelius et le concurrencer – ce qu’Ortelius avait du reste bien
compris, puisqu’il a sans doute contribué à faire retarder la publication
du nouvel atlas de plusieurs années19. Contrairement à l’ouvrage de
Cuningham, le Speculum n’est pas un manuel de cosmographie
générale, mais un recueil de 90 cartes, distribuées en deux parties,
redessinées et uniformisées de façon à former un tout cohérent20.
Cornelis de Jode succède à son père et réalise la seconde édition du

Figure 2. Figure 2 - Page de titre du Speculum Orbis
Terrarum de Gérard de Jode (1578 - coll. Bibliothèque
Sainte-Geneviève)



Speculum, revue et augmentée, car composée de 109 cartes, et publiée à
Anvers en 1593. Pour la circonstance, de nouvelles pages de titre ont
été gravées : la principale représente un cheval, un chameau, un lion
et un lama, symbolisant les quatre continents, l’Europe, l’Afrique,
l’Asie et l’Amérique.

Le frontispice de la première partie o;re une composition graphique
complexe. La gravure n’est pas signée. Mais la sophistication du
programme décoratif, et sa nature emblématique, suggèrent que
Gérard de Jode en a été le concepteur, voire le graveur. Au centre de la
page, un miroir ovoïde, entouré d’un cadre découpé en douze cases où
sont représentés les signes du zodiaque, porte l’inscription « Speculum
Orbis Terrarum ». On décèle sous les lettres un tracé au trait très
schématique, à peine visible, 7gurant les formes de l’Afrique, de
l’Arabie, de l’Asie mineure et de l’Europe. Cette surface légèrement
convexe est un espace de vision et de contemplation : entourée de huit
têtes de chérubins – les vents – elle voit apparaître le contour de la
Terre sans les arti7ces de la cartographie – lignes, grille, inscriptions –
mais avec la surimposition d’un titre qui identi7e à la fois le contenu
et le support de l’image. Le statut de cette vision est certainement
quali7é par les hiéroglyphes gravés sur les deux obélisques qui
encadrent le miroir et au sommet desquels se trouvent le soleil et la
lune. Le frontispice du Speculum utilise une imagerie égyptienne
caractéristique de la Renaissance, qui se perpétuera au 17e siècle 21.
Les pyramides et les hiéroglyphes sont les emblèmes d’une sagesse
cachée, où se mêlent la tradition de l’hermétisme gréco-égyptien et
son interprétation par les néoplatoniciens de la Renaissance 22. Depuis
Plotin 23, et grâce à Marsile Ficin qui fut son traducteur, les
hiéroglyphes sont considérés comme l’expression ultime de la vérité,
car ils incorporent les concepts sous une forme visuelle davantage
qu’ils ne les 7gurent. Les hiéroglyphes de de Jode dérivent très
probablement des Hieroglyphica de Horapollo, manuscrit grec importé
à Florence au début du 15e siècle, qui o;rit une clé de déchi;rement
allégorique pour toute la Renaissance. Ainsi l’oeil désigne Dieu qui voit
et sait tout, le serpent qui se mord la queue le temps, etc. Au pied de
ces obélisques se trouvent un lion et une écrevisse (équivalent
7guratif du Cancer zodiacal) : ils sont respectivement les attributs du
soleil et de la lune. Les hiéroglyphes donnent au livre ainsi introduit le
statut d’un savoir révélé et mystérieux, et on pourrait considérer aussi
que cette profusion de signes, de symboles zodiacaux et de 7gures
allégoriques déploie un horizon de déchi;rement et d’e;orts
herméneutiques autour de l’évidence visuelle o;erte par le miroir
central, où les contours du monde apparaissent mystérieusement au
regard. Les formes de la Terre surgissent en e;et comme dans un au-
delà de la vision sensorielle, comme l’expression d’une réalité idéelle,
se dévoilant grâce à une expérience intellectuelle qui s’apparente à la
plus haute des sagesses.



Au pied de ce dispositif architectural se trouvent deux anges. Celui de
gauche, sous l’inscription « Hydrographia », tient un compas marin et
une règle. Celui de droite, sous l’inscription « Horologiographia », tient
un instrument de mesure. A ses pieds se trouve un sablier, pour la
mesure du temps. Au centre, se trouve assise une femme drapée,
« Geographia », tenant dans la main droite un compas ouvert et dans la
main gauche, une pyramide. Sa tête est surmontée d’une tour. Elle est
assise sur une table basse (« tabula » – la carte géographique ?), dont
les deux montants verticaux portent les inscriptions « Asia » et
« Africa » et le montant horizontal l’inscription « Europa ». La partie
inférieure de l’image réunit les instruments techniques de la
cartographie, ensemble de médiations qui permettent de tracer les
cartes de la Terre. « Geographia » est d’ailleurs :anquée de deux
globes, encore vierges de tout dessin. Le globe de droite est une sphère
céleste comme l’indiquent le tracé de la ceinture du zodiaque et une
toute petite sphère, qui paraît comme en suspension et qui représente
sans doute la lune. La scène supérieure, en revanche, ouvre un espace
cosmologique et 7gure le miroir, où les contours de la Terre
apparaissent, visibles du spectateur de l’image, et non des trois
personnages qui se trouvent à son pied. Ainsi 7gurée sur le frontispice
du livre, l’eXcacité symbolique du miroir apparaît comme dédoublée :
exprimant la vocation encyclopédique et représentative du livre, il en
est aussi l’image condensée, le symbole visuel. Le miroir est de ce point
de vue une mise en abyme du frontispice lui-même, qui a pour
vocation de résumer le livre qu’il introduit.



On retrouve le miroir géographique dans di;érents ouvrages
d’instructions nautiques et de cartes marines, tel le Spieghel der
Zeevaert ou Speculum Nauticum de Lucas Jeanszon Waghenaer, dans ses
multiples éditions européennes24. La première impression de la
première partie de l’ouvrage fut réalisée en 1583 par Plantin à Leyde.
La nature même de ce livre justi7e pleinement son titre. Comme le
note excellemment D. Gernez, « le Spieghel der Zeevaert fut, à son
époque, l’équivalent d’une petite bibliothèque pour gens de mer,
contenant : un traité de cosmographie et de navigation, une table des
marées, une sorte d’almanach nautique rudimentaire, un livre de
directions de navigation pour les côtes de l’Europe septentrionale et
occidentale et un certain nombre de cartes nautiques de ces rivages »
25. Mais la page de titre prend à nouveau la métaphore du miroir au
pied de la lettre.

Figure 3. Figure 3 - Page de titre du Spieghel der Zeevaert
de Lucas Jeanszon Waghenaer (1584 - coll.
Württembergische Landesbibliothek)



Le frontispice a été gravé par Jan van Doetecum. Sur l’édition publiée à
Leyde en 1586, centrée autour du cartouche de titre, lui-même intégré
dans un dispositif architectural, la scène s’organise en trois étages
verticaux. Le 7l conducteur qui les relie les uns aux autres est le 7l à
plomb : il souligne la dimension verticale de l’image et en même temps
en indique le sens de lecture, la 7nalité. L’ensemble est bâti selon une
symétrie rigoureuse entre la droite et la gauche, qui ne fait que
renforcer les e;ets de centralité. L’étage supérieur est constitué par le
miroir, o;ert de face au spectateur de l’image et vierge de tout tracé.
Six personnages, de part et d’autre, regardent la surface miroitante.
Les encadrant, deux globes : à gauche, une sphère céleste portant le
dessin de quelques étoiles et de la ceinture du zodiaque sur laquelle
sont suggérés quelques signes ; sur la droite, nous avons un globe
terrestre, divisé par les lignes des zones climatiques, et orienté sud en
haut. On déchi;re des tracés géographiques, identi7és par les
inscriptions « Africa », « Europa », « Ameri[ca] », « Ter[ra] no[va] »,
« Magellane », cette dernière correspondant à la Terre des antipodes.
Compas, sextants gradués, équerres et sabliers suggèrent les
médiations techniques qui ont permis de construire ces artefacts
comme de voyager sur les mers. Il y a un jeu évident entre la vision
merveilleuse que partagent les six personnages autour du miroir
– pourtant aveugle, vision directe du re:et de la Terre – et les
substituts graphiques et tridimensionnels qui l’encadrent, où se
trouvent 7gurés l’au-delà de la vision sensorielle, l’architecture
graphique qui caractérise la carte : lignes départageant les zones
climatiques, toponymes, bandeau zodiacal. L’étage intermédiaire
7gure deux personnages d’arpenteurs, perchés sur le bord de la
corniche et laissant pendre deux 7ls à sonde jusqu’au niveau de la
mer, où les attendent, de part et d’autre, le compas du navigateur et sa
boussole. Un navire voguant toutes voiles déployées, entouré de deux
monstres marins, rappelle la 7nalité de cet atlas maritime. Ce riche
frontispice conduit donc de la vision magique dans le miroir26 à la
navigation à l’estime, qui s’appuie sur les cartes, les directions et les
distances. La multiplicité des instruments de mesure, la précision des
gestes techniques et la présence même des deux globes, avec leurs
tracés e;ectifs, montrent la transmission, en même temps que la
validation du savoir et de la vision27. A l’évidence immédiate de la
vision dans le miroir (dont est cependant exclu le spectateur de
l’image) s’oppose l’expérience d’un pilote con7rmé comme Lucas
Jeanszon, qui multiplie les médiations techniques garantissant la
valeur pratique comme l’exactitude mathématique des informations
contenues dans le livre.

Le frontispice de l’édition d’Amsterdam, 1591, présentant des
compléments et des descriptions dues à Richard Slotboom, a été
regravé. S’il reprend la même architecture générale que le frontispice
de 1586, il comporte cependant une variation notable : le miroir n’est
plus entouré que de quatre personnes, dont deux enfants. Alors que le



seul enfant de l’édition de 1586 se trouvait au pied du globe céleste et
donc à la périphérie de la scène, sur l’édition de 1591, l’un d’eux se
trouve agenouillé, le doigt pointé vers la surface brillante et tourné
vers un adulte, penché, qui regarde aussi. Sur la gauche, c’est l’adulte
qui a le doigt pointé vers la surface du globe, alors que le second
enfant regarde. Est-ce un hasard si les rituels de la catoptromancie
grecque décrits par A. Delatte mettent principalement en scène un
enfant, jeune et pur, comme artisan principal de la vision magique28 ?

On notera en tout cas le changement de tonalité de cette série de
frontispices par rapport au Speculum de de Jode et au Cosmographical
Glasse de Cuningham. Les hiéroglyphes et l’imagerie zodiacale se sont
e;acés devant une profusion d’instruments de mesure. Le frontispice
multiplie les signes de vérédiction à l’encontre des pilotes et gens de
mer, destinataires de l’ouvrage.

Entre l’ouvrage de l’Anglais Cuningham et les atlas hollandais, il est un
autre changement : le miroir passe en e;et de la métaphore à la
7guration. De métaphore désignant un genre livresque et un savoir
encyclopédique, il devient un dispositif optique o;rant une vision
directe, sans médiations, sur l’espace terrestre. C’est sur des ouvrages
hollandais que la métaphore du miroir apparaît prise au pied de la
lettre, ou plutôt au pied de l’image, et ce n’est sans doute pas un
hasard. Les frontispices de Gerard de Jode et de Waghenaer sont
représentatifs de la nouvelle culture visuelle qui se développe aux
Pays-Bas, aux 16e et 17e siècles, et qui a été si bien analysée par
Svetlana Alpers 29. Le miroir devient l’emblème même de la
connaissance, une alternative au savoir apporté par les livres. Au côté
des premiers télescopes et microscopes, ainsi que des chambres
noires, le miroir est révélateur d’une nouvelle conception de la vision,
du visible et de la représentation, et plus largement, le symbole d’un
type de connaissance particulier, où l’esprit même devient le miroir de
la nature30. Le miroir reste ainsi une métaphore récurrente pour le
projet cartographique, au même titre que tous les verres optiques, qui
élargissent les frontières du visible et du pensable31.

Notes

1 . Pour une présentation générale de cet imaginaire, voir J.
Baltrusaitis, Essai sur une légende scienti que. Le miroir. Révélations,
science-fiction et fallacies, Paris, Elmayan-Le Seuil, 1978.
2. H. Grabes (in The Mutable Glass. Mirror-imagery in titles and texts of the
Middle Ages and English Renaissance, Cambridge, Cambridge university
press [édition originale : Tübingen, 1973], 1982) explore la métaphore
du miroir, particulièrement présente entre 1550 et 1650, dans les titres



de livres anglais du Moyen Age à la Renaissance.
3. Grabes, op. cit., p. 40.
4. Patrologie latine, 172, col. 119-120 5.
5. Grabes, op. cit., p. 42.
6. Grabes, op. cit., p. 43.
7. Grabes, op. cit., p. 44-48.
8. M. Corbett et R. W. Lightbown, The Comely Frontispice. The emblematic
title-page in England 1550-1660, London, Henley and Boston, Routledge &
Kegan Paul, 1979, p. 34
9. Corbett et Lightbown, op. cit., p. 35
1 0 . Cet ouvrage est reproduit en fac-similé par Da Capo Press,
Theatrum Orbis Terrarum Ltd, Amsterdam et New York, 1968. Sur le
contexte de l'oeuvre de Cuningham et ses sources, voir E. G. R. Taylor,
Tudor Geography 1458-1583, London, Methuen & Co, 1930, p. 26-27.
Pour une appréciation de sa place dans l'histoire de la géographie
anglaise : D. Waters, The art of navigation in England in Elizabethan and
early Stuart times, Greenwich, National Maritime Museum, 2e éd., 1978,
vol. 1, p. 98-99.
11. Sur ce frontispice, voir R. B. McKerrow et F. S. Ferguson, Title-page
Borders used in England & Scotland 1485-1640 , London, printed for the
bibliographical society at the Oxford University Press, 1932, planche 99
et notice p. 92-93 : le graveur est peut-être identi7é par les initiales
I B F dans l'angle inférieur gauche : Iohannes Bettes fecit (?)
12. G. de Tervarent, Attributs et symboles dans l'art profane, 1450-1600.
Dictionnaire d'un langage perdu, Genève, Droz, 1958, col. 198 et 403.
McKerrow et Ferguson, op. cit., p. 93 suggèrent que ce Mercure barbu
pourrait avoir les traits de John Day, l'imprimeur du livre.
13. McKerrow et Ferguson, op. cit., p. 92, interprètent ainsi cette zone
emblématique : « Time bringing Truth and Antiquity to light ». Il est
plus probable que le Temps soit entouré des trois stades de l'évolution
humaine, l'enfant, l'adulte et le vieillard. Je remercie Ann Blair,
Anthony Grafton et Marcia Reed qui m'ont aidé dans le déchi;rement
de cette image.
1 4 . Comme me le suggère Marcia Reed (Getty Center, Special
Collections).
15. Tervarent, op. cit., col. 202, qui cite en particulier une gravure de
Cornelis Massys.
16. Op. cit., n. p. : « I […] have devised this mirrour, or Cosmographical
Glasse. In which men may behold not one or two personages, but the
heavens with planets and starres, th'Earthe with her beautifull [sic]
Regions, and the Seas with her merveilous increse ».
17. Op. cit., fol. 120 : « So that observing this order of you prescribed, I
may in like sorte at my pleasure, drawe a carde for Spaine, Fraunce,
Germany, Italye, Graece, or any perticuler region: yea, in a warme &
pleasant house, without any perill of the raging Seas: danger of the
enemies: losse of time: spending of substance: werines of body, or
anguishe of minde. Oh how precious a Jewell is this, it may rightly be
called a Cosmographicall Glasse, in which we may beholde the



diversities of countries: natures of people & innumerable formes of
Beastes, Foules, Fishes, Trees, Frutes, Stremes, & Meatalles ».
18. Nous avons consulté l'édition en fac-similé publiée par Theatrum
Orbis Terrarum Ltd, Amsterdam, 1965, avec une introduction par
R. A. Skelton. Pour la description de cet atlas, voir I. C. Koeman,
Atlantes Neerlandici. Bibliography of terrestrial, maritime and celestial atlases
and pilot books, published in the Netherlands up to 1880, Amsterdam,
Theatrum Orbis Terrarum, 1967-1985, vol. 2, p. 205-212. Pour une
présentation générale de l'oeuvre et de la biographie de Gérard de
Jode et de son 7ls, voir F. Van Ortroy, L'oeuvre cartographique de Gérard
et de Corneille de Jode, Gand, Librairie scienti7que E. Van Goethem & Cie,
1914.
1 9 . On signalera en outre que les éditions abrégées du Theatrum
réalisées par Pieter Heyns (1537-1597) et son 7ls Zacharias Heyns
(1570-ca 1640) portent le titre de « Miroir du Monde » ou « Spieghel
der Werelt ». L'une des raisons de ce passage du Theatrum au
Speculum réside dans le projet éditorial de réaliser un abrégé de
l'ouvrage d'Ortelius. L'épitomé de Pieter Heyns était même écrit en
vers, ce qui contribua à son grand succès éditorial : Koeman, op. cit.,
vol. 2, p. 131-134.
20. Voir l'édition en fac-similé présentée par R. A. Skelton, G. de Jode,
Speculum Orbis Terrarum, Antwerpen 1578 , Amsterdam, Theatrum Orbis
Terrarum Ltd, 1965
2 1 . D'autres frontispices sont construits sur ce modèle. Voir en
particulier Nicolas Caussin, De Symbolica Aegyptiorum Sapientia , Paris,
1618 (reproduit dans E. Iversen, The Myth of Egypt and its Hieroglyphs in
European Tradition , Copenhagen, Ged Gad Publishers, 1961, plate XVIII,
fig. 2b)
22. En guise d'introduction à ce courant important de la symbolique de
la Renaissance, voir R. Wittkower, A llegory and the Migration of Symbols ,
London, Thames and Hudson, 1987, p. 114-128, « Hieroglyphics in the
early Renaissance » ; Iversen, op. cit., p. 57-87 ; Corbett et Lightbown,
op. cit., p. 22-25
23. Plotin, Ennéades, V.8.6
24. Voir le catalogue dans Koeman, op. cit., vol. 4 (1970), p. 465-501.
Voir aussi I. C. Koeman, Miscellanea cartographica. Contributions to the
history of cartography, edited by Günther Schilder and Peter van der
Krogt, Utrecht, HES Publishers, 1988, p. 49-66 : « Lucas Janszoon
Waghenaer : a sixteenth century marine cartographer » (reprint de
l'article publié dans The Geographical Journal, 1965, 131, 2, p. 202-217)
25. D. Gernez, The Works of Lucas Janszoon Wagenaer , in The Mariner's
Mirror, 1937, p. 336. Voir aussi Waters, op. cit., vol. 2, p. 168-175
26. Waters, op. cit., vol. 2, p. 169, commentant ce frontispice, indique
que les marins regardent dans le miroir de la mer.
27. Le succès européen du Speculum explique peut-être l'in:uence de
son frontispice : voir Koeman, 1967-1985, vol. 4, p. 469. Voir par
exemple celui de Bartholomew Pitiscus, Trigonometry or the doctrine of
triangles, 1614 (McKerrow et Ferguson, op. cit., 1932, no 265 et p. 200),



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

où l'on retrouve des marins.
2 8 . A. Delatte, La catoptromancie grecque et ses dérivés , Liège-Paris,
Bibliothèque de la Faculté de Philosophie et Lettres de l'Université de
Liège, 1932
29. S. Alpers, L'art de dépeindre. La peinture hollandaise au XVII  e  siècle,
traduit de l'anglais par Jacques Chavy, Paris, Gallimard, 1983
30. Alpers, op. cit., p. 67, 100
31. Alpers, op. cit., p. 267, 272

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
9nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réBexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Nos partenaires

