Le jeune Foucault et
’interprétation
heideggérienne de Kant a

la fin des années 1940.

Actes du colloque L'archive Foucault a I'ére du numérique. Fiches et fichiers dans la pratique
philosophique, sous la dir. de Laurent Dartigues et Camille Nols, 2022

Gautier Dassonneville

Résumé

Comment Foucault a-t-il rencontré la philosophie kantienne et
comment la question anthropologique est-elle devenue un pivot
de son archéologie des sciences humaines ? Si la publication en
2008 de I’ Introduction a 'Anthropologie de Kant (1961) a pu donner
aux commentateurs l'accés a un texte clé pour comprendre la
genése des theéses défendues dans Les Mots et les choses (1966), le
traitement numérique d'une partie des archives foucaldiennes
dans le cadre du projet ANR Foucault fiches de lectures permet
aujourd’hui au public de découvrir un témoignage direct du
contexte dans lequel Foucault s’est formé en philosophie. C’est
ainsi 'occasion de découvrir la figure de Kant que ses professeurs
ont transmise a la fin des années 1940.

En effet, la conservation d'une chemise intitulée « Kant.
Beaufret » (boite 38 : « Rue d’Ulm, circa 1944-1950 ») nous permet
d’effectuer une enquéte ciblée ol 'on peut suivre les traces de
I'influence de Heidegger sur la pensée francaise a travers une
discussion de ses theses sur la philosophie transcendantale de
Kant comme ontologie fondamentale. C’est I'occasion de rappeler
et de vérifier une origine heideggérienne de I'analytique de la
finitude chezFoucault en retrouvant les échos de Kant et le
probléme de la métaphysique dans certains des cours qu’il a regus a
I'Université et a I'Ecole normale supérieure. En ce sens, nous
proposons ici de fournir quelques éléments pour une génétique
collective de I'archéologie foucaldienne : au travail archivistique et
doxographique nécessaire a l'analyse des sources manuscrites

s’ajoute une réflexion méthodologique concernant le rapport que



file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=90

certains des énoncés professoraux que nous extrayons
entretiennent avec la philosophie originale de Foucault telle

qu’elle se déploiera a partir des années 1960.

Lélaboration de I'archéologie des sciences humaines mise a 'ceuvre

dans Les Mots et les choses * doit beaucoup a une interprétation originale
du roéle historique de la philosophie transcendantale et de

I'anthropologie kantiennes dans la culture occidentale?. Sur le chemin
de cette analyse archéologique du kantisme, 1" Introduction a

I’Anthropologie de Kant > en 1961 a constitué une étape importante au
cours de laquelle Foucault s’est d’abord inspiré de la catégorie
heideggérienne de la répétition pour repérer comment Kant faisait
concorder son entreprise critique avec 'anthropologie empirique née

a uXVIIE® siécle. Comme lindiquent les éditeurs de la thése
complémentaire de Foucault, le probléeme de « 'anthropologisation
croissante de la philosophie » occupait le jeune philosophe des le
début des années 1950, comme en témoigne son effort pour retracer

« le destin du théme anthropologique dans la philosophie du XIX®

siécle »* 2 travers les figures de Kant, Hegel, Feuerbach, Marx, Dilthey

et Nietzsche dans le cours « Connaissance de 'homme et réflexion

transcendantale » donné a I'Université de Lille en 1952-1953 °. A cette
période, signalent également les éditeurs de |” Introduction, Foucault

« relit » Kant a travers Nietzsche en 1952 puis Kant et Nietzsche a

travers Heidegger a partir de 1953 . Or, si Foucault « relit » Kant au
double prisme de Nietzsche et de Heidegger en 1952-1953 - précisons :
apres s’étre acquitté en juin 1951 de la tiche d’obtenir I'agrégation de
philosophie - cela signifie-t-il que ces deux penseurs allemands lui
fournissent alors une prise originale pour réinterpréter Kant ou cela
signifie-t-il simplement qu’il I'avait déja lu dans une perspective plus
classique’ ? Sous cette alternative - dont on verra le caractére
artificiel - se présente I'enjeu d’une étude génétique qui, a I'épreuve
des archives des années de formation, pourrait apporter un éclairage

nouveau sur la naissance du probléme foucaldien concernant les
8

« rapports de la pensée critique et de la réflexion anthropologique »°.
En effet, il est aujourd’hui possible de préciser les modalités de la
rencontre de Foucault avec la philosophie kantienne a I'époque de ses
études a Paris. Dans le vaste ensemble documentaire mis a disposition
du public par le projet Foucault fiches de lecture, les boites 37 « Années
de formation : Sorbonne, rue d’'Ulm » (1060 feuillets), 38 « Rue d’Ulm,
circa 1944-1950 » (934 feuillets) et 44A-B « Neurophysiologie, Lagache
& EEG » (711 et 534 feuillets) présentent de nombreux manuscrits dont
le statut releve d’'une autre typologie que celle des fiches de lectures
puisqu’il s’agit en réalité de notes de cours prises par Foucault lorsqu’il
étudiait la philosophie et la psychologie, en suivant un double cursus
effectué entre 1946 et 1953, a I'ENS et a la Sorbonne. Mis cote a cote,



ces documents laissent apparaitre le portrait d’'un Foucault auditeur °
qui, entre ses vingt et vingt-sept ans, se forme aupres de certains des
nouveaux maitres de I'Université a la Libération, se préte au jeu
séculaire et prestigieux de 1'’Agrégation de philosophie et s’inscrit
parmi les tout premiers étudiants du nouveau cursus de psychologie a
'Université de Paris. Les notes de cours conservées dans les archives
nous livrent un matériau a la fois riche et fragmentaire, nous mettant
directement au contact de 'enseignement de I’époque mais dont il est
souvent difficile d’identifier immédiatement le contexte précis de
production. Une analyse des contenus et la mise en regard avec les
référentiels académiques et les programmes universitaires de la fin
des années 1940 devraient néanmoins permettre d’établir un rapport
génétique avec l'ceuvre de Foucault. C’est un tel travail que je me
propose d’effectuer dans la présente enquéte sur la chemise 44 « Kant.

Beaufret » de la boite 37'° en mettant en exergue la présence de
I'interprétation heideggérienne dans les lectures de Kant que Foucault
a recues de ses professeurs. Mon travail archivistique et
doxographique (identifier et dater des manuscrits) se doublera d'un
questionnement méthodologique concernant 1'usage de I'archive dans
la perspective d'une génétique de la pensée foucaldienne : dans quelle
mesure certains éléments contenus dans les notes de cours prises par
le jeune Foucault peuvent-ils étre appréhendés comme les indicateurs

d’une influence subie dans un milieu de formation ?

En effet, on sait que la notion d’influence est 'une de ces notions que
Foucault a dans le collimateur lorsqu’il souhaite concevoir le champ
des discours et de ’évolution des idées en dehors de toute référence a
une conscience constituante ou a un sujet transcendantal. Pourtant,

s’il écarte la notion d’influence de la boite a outils conceptuelle de

archéologie du savoir'!, Foucault ne s'interdit pas de lutiliser
lorsqu’il s’agit de décrire sa propre trajectoire intellectuelle. Il
s’étonne ainsi, dans un entretien de 1982, que Dreyfus et Rabinow
aient pu déceler une influence de Heidegger sur sa pensée alors que
« personne en France ne I'avait jamais souligné[e] » bien que cela était

« vrai »'2, De méme, lors de sa derniére interview en avril 1984,
Foucault reconnaissait que Heidegger avait certainement été pour lui
« le philosophe essentiel » et il évoquait « les tonnes de notes » qu’il
avait prises lorsqu’il 'avait découvert au début des années 1950 1.
C’est cette piste-1a qu’Alain De Libera a suivie dans son séminaire au

College de France de 2017 '* pour mettre en relief « les traces de
l'influence de Heidegger » dans les archives de Foucault, et faire
ressortir la figure du « second Heidegger » dans les fiches de lecture
conservées dans la boite 33. Entre deux moments de la réception de



Heidegger en France, « le moment Koyré-Corbin » dans les années
1930 et « le moment Hyppolite » dans les années 1950, le jeune
Foucault découvre essentiellement le philosophe ayant effectué le
fameux tournant ( Kehre) de la phénoménologie vers la pensée de
I'Etre. Mais le tableau des lectures de Heidegger que le médiéviste
présente a l'issue du dépouillement de la boite 33 affiche une absence
étonnante de notes surKant und das Problem der Metaphysik

(1929/1950 ; 1953 pour la traduction francaise!®) 1a ou les
commentateurs de Foucault avaient pourtant pu signaler la centralité
de l'ouvrage dans la réception de Heidegger en France dans les années

1950 '°,

Dans les limites de cet article je mettrai en lumiere la rencontre de
Foucault avec linterprétation heideggérienne deKant dans le
contexte de sa formation universitaire. A rebours du récit, orchestré
p a rFoucault lui-méme, d'une rupture nette opérée avec
I'enseignement regu a I'Université francaise ou dominaient la

phénoménologie et le marxisme, j'aborderai les notes de cours dans

une perspective qu'on pourrait qualifier de « génétique collective »'”

et qui sera attentive, au sein de la doxa philosophique de formation,
aux idées et aux thémes qui auront une destinée foucaldienne ou, du
moins, tels que nous pouvons y reconnaitre rétrospectivement des
motifs d’interpellation pour le probleme foucaldien de 'anthropologie
kantienne. Dans un premier temps, il s’agira d’identifier un corpus
archivistique et de montrer comment la problématique kantienne de
la finitude de 'homme apparait de maniére précoce dans I’horizon
théorique de Foucault. Dans un second temps, il s’agira de questionner
l'articulation des données isolées dans les archives scolaires avec
I'ceuvre foucaldienne publiée : la réactivation de la notion d’influence,
a travers celle de priming issue des théories récentes de la suggestion
hypnotique, me permettra finalement de scénariser le rapport
génétique que je cherche a faire valoir.

1° Identification et datation des manuscrits : 1949,
Kant a I’Agrégation

Un premier repérage dans les archives des années de formation nous
montre l'existence d'un ensemble de notes de cours liées aux
programmes de lagrégation de philosophie : les chemises 21
« Bergson », 26 « Gouhier. Explication de Psychologie et métaphysique »,
29 « Comte » et 30 « Hume » de la boite 37, tout comme les chemises 10
« Plotin », 28 « Spinoza. Beaufret. Guéroult » de la boite 38, croisent les
données concernant les programmes de I'oral en 1949 et de I'écrit en
1950 dont Giuseppe Bianco a reporté les données dans son étude sur

Bergson ', Une présentation détaillée du contenu de la chemise 44
« Kant. Beaufret » de la boite 37 déterminera si celui-ci est assimilable



ou non a ce corpus des notes de cours d’agrégation. En ce sens, les 54
feuillets (f0868-f0941) de cette chemise présentent une premiére
surprise par rapport a l'intitulé puisque les notes renvoient a des
lecons surKant professées non seulement par Jean Beaufret (1907-
1982) mais aussi par Jean Hyppolite (1907-1968), Ferdinand Alquié
(1906-1985), Jules Vuillemin (1920-2001) et Jean-Toussaint Desanti
(1914-2002). On trouve ainsi les notes d’un cours de Beaufret sur la
Critique du jugement de Kant (f0868-f0886, 18 feuillets), les notes d’un
cours d’Hyppolite intitulé « Kant : la logique transcendantale » (f0891-
0903, 12 feuillets), les notes d'un cours d’Alquié sur « La morale
kantienne. Introduction a la Critique de la raison pratique » (f0905-f0906,
2 feuillets), les notes issues d’un cours de Jules Vuillemin, sans intitulé
(f0919, 1 feuillet) et, enfin, les notes issues d’un cours de Desanti sur
« Kant » (f0921-941, 20 feuillets). Cette chemise contient également
des fiches de lecture analytique des Fondements de la métaphysique des
meeurs (f0887-f0890), une synthése de la théorie de « La Bonne
volonté » dans la Métaphysique des mceurs (f0904) et une synthése sur
« La morale de Kant, La Métaphysique des Mceurs » (f0907-f0908, pages
remplies d’une écriture serrée qui ne semble pas étre celle de
Foucault). Elle comporte enfin des fiches sur « LAnalytique du
sublime » (f0915-f0916) qui en recensent « les thémes » et « la
structure » : ces feuillets portent la trace d’un travail préparatoire
avec des annotations au crayon de papier, des biffures et 'exposition

abrégée des idées de cet exposé sur un autre feuillet (f0914).

Aucun de ces manuscrits n’est précisément daté mais je propose de
rapporter les cours d'Hyppolite et de Vuillemin a 'année 1949 en me
référant aux numéros 2 et 3 du Bulletin du groupe d’études de philosophie
de I'Université de Paris parus respectivement en février et mars 1949 °.

En effet, le Bulletin n° 2 présente un résumé du cours de Vuillemin

donné  la Sorbonne : « Heidegger, critique de Kant »2° et le Bulletin n°
3 salue la nomination d’Hyppolite a la chaire d’histoire de la
philosophie tout en annongant le cours qu’il donnera a destination des
agrégatifs sur la « formation de la logique transcendantale chez Kant »

21 on peut donc ajouter Kant parmi les auteurs au programme de
I'agrégation de philosophie en 1949 et supposer que son ceuvre a
suscité de nombreuses activités cette année-la, comme cela a sans
doute été le cas pour le cours de Beaufret sur la troisieéme critique de
Kant, bien que je n’aie pas pu vérifier cette hypothese par
recoupement avec une autre source??, En revanche, les notes du cours
d’Alquié sur « La morale kantienne » semblent étre plus anciennes et
la graphie, plus reliée, ressemble davantage a celle des notes du cours
de Merleau-Ponty en 1947-1948 sur « Lunion de 'dme et du corps chez

Biran, Malebranche et Bergson »23, Par ailleurs, on pourra aussi
comparer les notes de cours sur Kant avec celles des cours sur Hume
rattachées au nom d’Hyppolite (b037, f0671), avec deux feuillets fort

intéressants sur « Hume, Husserl, Kant »2* (b037, f0708-f0709) ol une



référence a la lecture heideggérienne de Kant est notable. C’est cette
référence a Heidegger que je vais maintenant ticher d’extraire dans
les notes des cours d'Hyppolite et de Vuillemin.

En se rappelant de lintitulé du mémoire de DES que Foucault a
présenté en 1949 sous la direction d’'Hyppolite : « La constitution d’un
transcendantal historique dans la Phénoménologie de l'esprit de Hegel »,
on se dit que le cours sur la question de la logique transcendantale
chez Kant avait toutes les chances d’attirer le normalien. Dans les
notes qu'il en a conservées, le philosophe de Konigsberg est présenté
du point de vue de I'évolution de sa pensée a travers le double passage
d’'une philosophie de la nature a une philosophie du savoir de la
nature et d'une philosophie du monde a une philosophie du moi. La
question de la distinction kantienne entre « 'essence et I'existence »
introduit I'idée que 'opposition entre « le logique et le réel » a soutenu
les efforts de Kant avant la premiére Critique et devait nécessairement
aboutir a une nouvelle logique, a savoir la logique transcendantale.
C’est la qu'Hyppolite aborde I'originalité de la logique transcendantale
en se référant a l'interprétation ontologique donnée par Heidegger

dés le § 3 de Sein und Zeit *°

La logique transcendantale est peut-étre une « ontologie »
(Heidegger), mais une ontologie de l'objet sensible. Elle
dégage les conditions de I'objet, mais non de tout objet :
distinction phéno[meénes]-noumeénes. C’est pourquoi la

logique transcendantale n’a pas valeur d’ontologie absolue
26

Selon Hyppolite, en montrant la limitation de 'entendement a la seule
anticipation des expériences possibles, Kant en appelle a remplacer
« le mot orgueilleux d’ontologie » par « le nom plus modeste
d’analytique de lentendement », de sorte que Ianalytique
transcendantale doit étre considérée comme « lontologie du
phénomeéne » (b037, {0897 verso). Il n’est pas douteux que ces analyses
sur la place de I'ontologie dans la philosophie kantienne servent aussi
de travail préparatoire aux théses développées en 1953 dans Logique et
existence (Essai sur la Logique de Hegel) ou Hyppolite commente les Erste
Druckschriften d e Hegel sur Kant pour mettre en exergue « l'auto-
dépassement » de la philosophie transcendantale vers le Savoir Absolu
qui s’y trouve contenu : « Elle [la pensée spéculative] transcende la
réflexion qui ne serait qu'une réflexion humaine sur 'expérience et sa
constitution ; elle saisit le contenu lui-méme comme réflexion ; c’est
'étre qui se connait par '’homme, et non 'homme qui réfléchit sur
I'étre »%’. On sait qu'en 1969 Foucault désignera Logique et existence
comme l'ouvrage qui a déterminé les problemes philosophiques
affrontés par ceux de sa génération’® et le compte rendu quen

proposait Deleuze en 1954 soulignait la maniére dont Hyppolite situait

le kantisme :



Kant s’éleve bien jusqu’a I'identité synthétique du sujet et
de I'objet, mais seulement d’un objet relatif au sujet : cette
identité méme est la synthése de I'imagination, elle n’est
pas posée dans l'étre. Kant dépasse le psychologique et
I'empirique mais en restant dans 'anthropologique. Tant
que la détermination n’est que subjective, nous ne sortons
pas de I'anthropologie. Faut-il en sortir et comment ? Les
deux questions n’en font qu'une : le moyen d’en sortir est

aussi la nécessité d’en sortir?,

Foucault a trés tot baigné dans un hégélianisme qui se présentait
comme une échappée face aux limites anthropologiques de la
philosophie kantienne ; il a évolué au contact d’une confrontation de
la philosophie transcendantale de Kant avec la logique de Hegel. Mais
par ailleurs, insistant sur le dépassement de la métaphysique auquel
parvient Heidegger, Hyppolite souligne que « I'analytique existentiale
est une problématique qui rejoint I'analytique kantienne envisagée

dans sa signification ultime »*°. C’est bien la lecture du Kantbuch qui
dirige alors les observations dHyppolite suivant une ligne
interprétative qu’il serait intéressant de comparer en détail avec la

« critique hégélienne de la réflexion kantienne »>! dégagée a la méme
période. Mais dans les limites de la présente enquéte, on va voir
maintenant comment l'interprétation heideggérienne de Kant s’inscrit
également d’emblée dans une réflexion d’ordre historiographique

lorsque Foucault en prend connaissance pendant ses études.

De ce point de vue, les notes du cours de Vuillemin sur « Heidegger,
critique de Kant » placent plus directement le Kantbuch parmi les
objets d’étude de Foucault I'année de son mémoire de DES. Le feuillet
f0919 « Vuillemin » renvoie a un cours qui, de toute évidence, a fait

partie du travail préparatoire pour L'héritage kantien et la révolution

copernicienne : Fichte, Cohen, Heidegger >, paru en 1954, Lanalyse de la
question de la finitude comme pierre de touche des rapports de
Heidegger a Kant est ainsi mise au jour dés 1949 par Vuillemin comme
en témoignent les notes de Foucault :

Pour Heidegger, I'objet c’est ce que je rencontre ; le Dawider
dans I'objet est supprimé par la mort ; ce qui fait que I'objet,
marque de notre subjectivité, est un pur Schein.

Pour Kant I'objet n’est pas ce qui détermine la réceptivité
mais ce qui affectant la réceptivité la fait déterminer par la
spontanéité. La finitude du sujet est pour Kant définie par

la pensée conceptuelle.

Uberhaupt. Pour Heidegger I” Existenz est le Dasein. Mais pour

Kant la finitude de I'homme est iiberhaupt >>.

Il est intéressant de constater, dans le Bulletin des étudiants, que



I’étude du Kantbuch dans le cours de la Sorbonne est présentée a 'aune
d’'un questionnement sur les rapports entre la « méthode
existentielle » et I'histoire de la philosophie, de telle sorte que c’est le
« sens historique » de la tentative heideggérienne que Vuillemin se
propose de ressaisir a travers I'histoire des différents « retours a

Kant »**, Ces réinterprétations successives du kantisme, le philosophe
francais les identifie comme celles opérées par : 1° les post-kantiens
avec Fichte et Schelling, 2° les néo-kantiens avec 1'école de Marbourg
en Allemagne (Cohen, Natorp, Cassirer) et avec les philosophes de la
réflexion en France (Lachelier, Lagneau, Alain, Brunschvicg et
Lachiéze-Rey), 3° Heidegger. Il est difficile de savoir si Vuillemin a
puisé chez Heidegger lui-méme ce théme du « Retour a Kant ! » qui

donnait son mot d’ordre a I'Ecole de Marbourg®. En tous les cas,
Vuillemin ne manque pas de mettre en perspective les enjeux propres
de la lecture de Heidegger qui vise, entre tour de force et forcage
théorique, « a retrouver une philosophie éternelle, un inconditionné,

une autonomie de la philosophie »*® tandis que les interprétations
précédentes étaient guidées par le positivisme. Vuillemin montre
plutdét comment chaque retour a Kant se construit par la volonté de
dépasser l'interprétation du systeme kantien qui 'a précédé.

Congu dans la perspective d’une histoire des systémes philosophiques
inspirée de Martial Gueroult, Lhéritage kantien s’appuie sur la critique
hégélienne du « déplacement des concepts » chez Kant, selon laquelle
la méthode transcendantale débouche sur le dualisme du fini et de
I'infini. Cette critique initiale sert de pivot a Vuillemin pour discerner
dans les interprétations historiques du kantisme la tentative de
retrouver la cohérence de la philosophie transcendantale, a chaque
fois a partir d'un élément du systeme, soit la Dialectique pour les post-
kantiens, I’Analytique pour les néo-kantiens et I'Esthétique pour
I'existentialisme. Chaque interprétation reproche a la précédente de
revenir a une métaphysique de l'infini qui trahit les exigences de la
révolution copernicienne. « Lhistoire des interprétations et la
descente vers lintuition, écrit Vuillemin, s’éprouvent donc tout

naturellement comme l'approfondissement progressif du concept de

la finitude »°’. La troisiéme partie consacrée a linterprétation
existentialiste donnée par Heidegger constitue un commentaire
détaillé duKantbuch qui fut « un intercesseur » crucial dans
'appropriation foucaldienne de Heidegger, comme on a pu le mettre
en exergue autour des syntagmes de « la mort de 'homme » et de

« I'analytique de la finitude » qui passent de Vuillemin 2 Foucault %,
notamment par le biais d'une « forte critique des “déplacements”
auxquels “l'interprétation existentialiste” soumet la pensée

kantienne » ouvrant alors la voie aux « apports originaux de Foucault

4 la question de I'anthropologie kantienne »>°.

A T'issue de ce premier temps, nous voyons donc que la question

anthropologique s’élabore a la fin des années 1940 dans le contexte



d’une relecture de Kant doublement marquée par les réceptions de
Hegel et de Heidegger - qui ont chacun gagné une place dans
I'enseignement universitaire - et une orientation historiographique
de la philosophie francaise. Reste a savoir comment articuler ces
données nouvelles, qui ne sont pas a proprement parler les brouillons
philosophiques d'une pensée originale mais seulement les traces d’un
enseignement recu. Ne pourrions-nous pas considérer ces énoncés
comme les tout premiers jalons dans la genése de la philosophie

foucaldienne ?

2° A propos d’'une invitation 2 relire Kant : retour

méthodologique

Dans ce second temps de I'enquéte, je vais étre attentif a la maniére
dont Jean Beaufret, I'interlocuteur privilégié de Heidegger en France,
se saisit de sa pensée et la présente a ses étudiants avec une vocation a
défendre l'orthodoxie heideggérienne. Cela est manifeste dans les
notes de son cours intitulé « Critique du jugement (1790) » constituées
par un ensemble de vingt feuillets recto verso (f0868-f0886) ot I'on suit
la progression d’'un exposé, avec des intertitres et des alinéas, et une
articulation des idées minimalement développées. Ces notes
comportent plusieurs points communs avec le cours professé par

Beaufret en 1957 a I'ENS Saint-Cloud sur « La Critique du jugement de

Kant » et édité par Philippe Fouillaron dans Lecons de philosophie *° en
1998. Linflexion heideggérienne y apparait d’entrée de jeu a travers

une présentation de Kant comme « le philosophe pour qui '’horizon

est devenu pour la premiére fois probléme »*!. Une telle inflexion se
fait également sentir dans les notes de Foucault ot Beaufret lit Kant a
'aune de la catégorie de « la répétition » que Heidegger a décelée dans

la Critique de la raison pure :

Heidegger : la conquéte de Kant est en fait une répétition.
Le probleme est celui de la finitude qui sera oublié dans
I'idéalisme allemand. En quoi la K. R. V. [ Kritik der Reinen

Vernuft] est-elle une ontologie fondamentale ? Cf. I'article de

Dufrenne*?

ot il montre chez Heidegger un retour a
'ontologie pré-husserlienne. En fait, ce n’est pas un retour
a l'ontologie mais un effort vers I'ontologie fondamentale.
Qu'entend H. [Heidegger] quand il parle de l'ontologie
fondamentale  chezKant 7 Brunschvicg montre la
substitution d'un idéalisme a une ontologie. En fait, dans
I'Introduction, la Critique pose la question du possible : une
mathématique, une physique est-elle possible ? C’est la une
question frivole. Mais non pas pour la métaphysique.
Lhistoire de la métaphysique est une sorte d’échec. Mais
elle existe a titre de tendance naturellle] ( cf. Platon :



philosophia tis phusei enesti andros/male dianoia **). Dans la
lettre a Marcus Hertz (entre [17]70 et [17]80) il dit que son
travail est difficile : il fait « die [Metaphysik] der [Metaphysik]
44 45

C’est la question de « la répétition de I'instauration du fondement de
la métaphysique », théme de la quatriéme et derniére section du
Kantbuch, que Beaufret présente ici a ses auditeurs. Par « répétition »,
Heidegger entend la reprise et le dépassement d'un probleme
philosophique qui revient en tant que probléme dans I'histoire de la
pensée. C'est ce qu'il diagnostique chez Kant qui lui semble répéter la
question aristotélicienne en se demandant « comment la

métaphysique est-elle possible ? ».

Par ailleurs, Beaufret nourrit son cours de références a la littérature
(Goethe, Cocteau, Baudelaire, Rimbaud) et il inscrit sa lecture de Kant
dans I'horizon des problemes de la philosophie frangaise de son temps,
en s’appuyant par exemple sur les descriptions de Sartre dans

L'Imaginaire pour expliquer la contemplation esthétique et le

désintéressement kantiens’®. Mais en relayant la lecture
heideggérienne, il prend aussi position contre les phénoménologies de
Sartre et de Merleau-Ponty qui n’ont pas, a ses yeux, la profondeur
d’'une véritable méditation ontologique. C'est ce que Foucault

enregistre ainsi :

Il y a une possibilité qui fait que quelque chose peut étre «
wider Sein », chose a lencontre.Heidegger parle de
caractére « ek-statisch horizontal » (qui ouvre un horizon
vers lequel elle est elle-méme attirée). Kant se meut dans la
« naturisch Einstellung » (régle, mise au point naturel[le]). La
subjectivité transcendantale est trans-subjective.

Le pré-réflexif dont Kant [a] enrichi le cogito n’est pas un
vor-reflectieren (empirique comme Sartre, comme M. M. P.
[Maurice Merleau-Ponty]) mais un Ur-reflectieren. Pour M.
M. P., le préreflexif n’est fait que des structures de la
perception ; comme si tout ne devait pas commencer par
une réduction eidétique. Inviter M. M. P. 2 relire Kant. A
chacun sa vérité, demandait Bréhier a M. M. P. La chose en
soi est un Gegenstand comme Enstand (qui se tient comme
origine)*’,

Beaufret fait ici allusion au débat qui suivit la communication de

Merleau-Ponty sur « Le primat de la perception et ses conséquences



philosophiques » a la Société francaise de philosophie lors de la séance
du 23 novembre 1946. En effet, Emile Bréhier, qui avait dirigé les
théses de Merleau-Ponty, en venait a lui reprocher son attitude envers
la philosophie comme celle d'un renversement de lidéalisme
platonicien résultant d'un effort inavoué pour réintégrer cet idéalisme

au sein méme de la perception®®. En ce sens, Bréhier craignait que
I'approche phénoménologique ne finisse par dissoudre la possibilité
d’établir les critéres de I'objectivité au profit des revendications de la
seule subjectivité.

Intervenant a la suite d’'Hyppolite en fin de séance, Beaufret refusait
pour sa part les critiques selon lesquelles Merleau-Ponty aurait dilué la
réflexion philosophique en remontant a I'immédiateté de la
perception et au monde sensible. Mais c’était pour opposer a la
Phénoménologie de la perception de n’avoir pas été assez radicale et
d’avoir perpétué un langage idéaliste dans ses descriptions du monde
perceptif en prenant le sujet réfléchi pour point de départ de la
remontée a I'étre-au-monde. En effet, selon Beaufret, « le dépassement
de l'empirique appartient au phénomene lui-méme, au sens ou
I'entend la phénoménologie » et tout l'enjeu serait en réalité de

rompre avec le vocabulaire de lidéalisme subjectif, « comme

Heidegger, partant de Husserl, 'a fait »*°. Ces critiques marqueront

pour longtemps les réflexions de Merleau-Ponty qui cherchera a

50

s'expliquer avec ses contradicteurs® jusque dans ses notes

préparatoires au cours au College de France de 1953 sur Le Monde

sensible et le monde de l'expression °'. Pour Merleau-Ponty, une véritable
herméneutique de la facticité ne peut pas présupposer la distinction
entre philosophie et psychologie, et la réduction eidétique elle-méme

reste dépendante des faits recueillis par la psychologie empirique.

Si Foucault a reconnu I'espeéce de « fascination »°? que Merleau-Ponty
exercait sur lui a 'époque ou ses recherches se développaient autour
de la question des rapports entre phénoménologie et psychologie, ses
archives scolaires nous montrent comment la rencontre avec la pensée

d eHeidegger dans les lecons surKant a pu se présenter

simultanément comme une suggestion pour « ouvrir une fenétre »°>,

selon le mot deFoucault indiquant ses premiers efforts pour se
dégager de la voie merleau-pontienne. Aussi le travail
d’approfondissement des rapports entre la phénoménologie et la
psychologie qui occupait Foucault apres 1’Agrégation et jusqu'a son
départ pour Uppsala en aolit 1955 finissait-il par accorder une place
ambigué a Merleau-Ponty °%. De méme, le théme du séminaire tenu a
’ENS en octobre 1953 sur Freud et ’Anthropologie de Kant indique,
d’une certaine maniere, que Foucault répond tres tot a I'invitation a
relire Kant lancée par Beaufret. Il est possible que la question de la
répétition vienne se loger dans la tentative foucaldienne pour

formuler, a cette époque, « une anthropologie de I'expression, plus



fondamentale [...] qu'une anthropologie de I'imagination »*° selon une
perspective déja orientée par la problématique historique dont on sait
qu’elle conduira Foucault 3 la question de I’ histoire de la vérité >°.

Pour conclure, je tenterai d’objectiver le rapport entre la formule de
Beaufret qui proposait d’ « inviter Merleau-Ponty a relire Kant » et les
faits représentatifs de I'intérét grandissant de Foucault a I'endroit de
la philosophie kantienne, en cherchant a penser avecSartre la

question de « ce qu’on appelle “subir une influence” »°’. En effet, dans
les Carnets de la dréle de guerre, Sartre réfléchit en 1940 sur son propre
rapport a Heidegger, selon la double dimension de réception collective
et d’appropriation individuelle par laquelle la pensée heideggérienne
est venue enrichir sa philosophie, non par le fait du déterminisme ou
du hasard mais comme 'expression d’'une liberté en situation. Et cette
question de l'influence reparait en 1955 sous une autre forme lorsque
Sartre reconnait 'importance que certaines phrases ont eue pour lui,
ayant formé des « germes » pour sa propre pensée : la phrase « la
Vérité ne peut étre dans I'immédiat » qu’Alexandre Koyré lui a
opposée lors d'une conversation en juin 1939 est donnée en exemple
de ces germes d’idées par lesquels opére une « introduction de

I'extérieur dans I'intérieur », provoquant une véritable transformation

de soi a l'origine d’une pensée originale®®. Dans Questions de méthodes
en 1957, enfin, Sartre affirme qu’on ne saurait fournir une seule

explication synchronique a I'émergence d’'un mouvement d’idées car

« il y a un facteur essentiel en philosophie : le temps »°. Les
dimensions de la collectivité (les groupes sociaux et les institutions) et
de la temporalité (individuelle, historique) fournissent ainsi une grille
d’intelligibilité a la question de l'influence subie par un philosophe
dans une situation historique donnée.

En ce sens, mon approche des archives foucaldiennes a consisté ici a
identifier dans les lecons regues ce qui s’apparenterait a des prémisses
pour la pensée foucaldienne, voire a des prémices de cette pensée si
'on veut bien y voir un état germinal de certaines idées qui auront
une floraison foucaldienne. Mieux, en assumant de considérer les
notes du jeune Foucault comme la surface d’inscription de certaines
des influences qui ont animé son travail philosophique, j’ai extrait les

formulations qui m’apparaissent comme les traces d'un phénomene
d’amorgage ( priming), au sens ou les récentes théories®® de la
suggestion hypnotique ont élaboré cette notion pour admettre la part

d’activité du sujet qui recoit et accepte une suggestion®!. En effet,

62

tandis que la notion de « germes »°° renvoie a une métaphore

biologique facile a comprendre, l'observation d'un phénomene



d’amorcage suggestif voudrait assumer I'origine magique de la notion

d’influence en prenant en compte 1'usage qui en a été fait dans le

paradigme de 'hypnotisme de lafin du XIX® siecle, dans lequel la
suggestion hypnotique était définie comme « I'influence d’une idée sur

le cerveau »% de sorte que le syntagme « subir une influence »
pouvaitdésigner la relation de fascination de I'hypnotisé a

hypnotiseur®®. Au départ de cette analogie, c’est la maniére dont
Foucault a noté les mots de Beaufret qui m’a parue métonymique du
rapport d’influence qu’il s’agissait d’éclairer car elle fonctionne
nettement comme une suggestion au sens technique que lui donnent
les théories de I'’hypnotisme : « Inviter M[aurice] M[erleau-]P[onty] a
relire Kant ». Or, avec cette invitation a relire Kant pour accéder a une
dimension plus fondamentale de la philosophie, ce qui a refait surface
et s’est dessiné sous nos yeux dans les notes de cours de Foucault, ce
sont bien les traces d’'une influence heideggérienne sur la pensée
francaise a la fin desannées 1940, jusque dans l'enseignement
universitaire, notamment a travers la réception frangaise des theses
de Kant und Das Problem der Metaphysik. Cette invitation a relire Kant,
Foucault semble bien I'avoir prise en charge, pour lui-méme, jusqu'a
repenser 'histoire de la philosophie et élaborer la méthodologie
philosophique originale qu’est I'archéologie, inspirée de 'archéologie
philosophique kantienne (Paltrinieri, 2015 ; Libera, 2016). Ainsi,
I'influence  de Heidegger sur la compréhension du kantisme,
conjuguée a l'influence de certains maitres de 'Université, aurait
secretement guidé les intéréts et la curiosité d'un étudiant qui
s’apprétait a devenir un des plus grands philosophes francais
contemporains. Est-ce a dire que la notion de priming ou amorcage
pourrait fournir autre chose qu'une analogie et contribuer plus
rigoureusement a un modele historiographique a venir ? Du moins a-t-
elle joué un réle heuristique dans la génétique collective de
I'archéologie foucaldienne a laquelle je viens d’apporter quelques

éléments.

Notes

1. Foucault, 1966.

. Voir, par exemple, Sabot, 2006.

Foucault, 2019, p. 52 et p. 56.

4. Defert, Ewald et Gros, 2008, p. 8.

5. BnF, fonds Michel Foucault, NAF 28730, boite 46. Arianna Sforzini
prépare actuellement I'édition de ce manuscrit qui paraitra aux

P

éditions Le Seuil.
6. Defert, Ewald et Gros, 2008, p. 8.
7. Une lecture classique de Kant serait celle introduite a I'Université

par Victor Delbos dans une ligne interprétative proche d’'un néo-



spiritualisme. Sur 'histoire des kantismes frangais, voir Fedi, 2018.

8 .Selon les termes de Foucault en note de sa traduction de I’
Anthropologie d’'un point de vue pragmatique de Kant parue chez Vrin en
1964 (Defert, Ewald et Gros, 2008, p. 8)

9. http://eman-archives.org/Foucault-fiches/exhibits/show/foucault-

auditeur-les-ann--es-

10. http://eman-archives.org/Foucault-fiches/collections/show/197
11. Foucault, 2002, p. 34.

12. Foucault, 2001 (1986), p. 1599.

13. Ibid. (1984), p. 1522.

14. Alain de Libera, séminaire au College de France, « Destructionis

destructio. Heidegger, Foucault et la pensée médiévale », voir en

particulier la séance du 20 février 2017 (https://www.college-de-
france.fr/site/alain-de-libera/course-2016-2017.htm).

15. Heidegger, 1953. On désigne aussi cet ouvrage en parlant du
Kantbuch.

16. Gros et Davila, 1997.

17.J emprunte cette formule a Grégory Cormann qui, lors de la séance
du séminaire général de I'I'TEM du 01/10/2019 dédiée a « Sartre : la
genese des theses sur I'imaginaire », formulait I’hypothése d’'un travail
de « génétique collective » dont une partie de la tache serait de
« reconstituer certaines communautés de recherche, fussent-elles
éphémeres, certaines conditions collectives de la production d'une
ceuvre ou d'un savoir ».

18.1e programme de l'oral en 1949 portait sur Bergson, Matiére et
mémoire (chapitres II, 111, IV), Hume Enquéte sur l'entendement humains
(sections I-VIII), Maine de Biran, Essai sur les fondements de la Psychologie

(« Introduction générale, 18re partie, sections I et II, chap. 1-2), Comte,
Discours sur Uesprit positif, Lachelier, Psychologie et métaphysique. Celui de
I’écrit en 1951 portait sur Bergson, les Stoiciens, Plotin, Spinoza, Hume
et Comte. Cf. Bianco, 2015, p. 360.

19. Voir en annexe les extraits numérisés du Bulletin du groupe d’études
de philosophie de I'Université de Paris (collection personnelle de Gautier
Dassonneville).

20. Vuillemin, 1949.

21. Voir 'annexe 2.

22.Du point de vue de la matérialité du manuscrit, I'écriture et la
maniére de prendre note sont du moins similaires aux notes
identifiées a 1949. Signalons aussi que Beaufret semble également
avoir pris en charge a I'ENS la préparation a I'agrégation avec des
lecons sur Spinoza, aux programmes de 1949 et de 1951
(https://eman-archives.org/Foucault-
fiches/viewer/show/6832#page/n0/mode/1up).  Sur  I"émulation
théorique autour des auteurs programmés a ’Agrégation et ses effets
sur les développements originaux de la pensée francaise
contemporaine voir Schrift, 2008.

2 3 . https://eman-archives.org/Foucault-

fiches/viewer/show/6375#page/n0/mode/1up



http://eman-archives.org/Foucault-fiches/exhibits/show/foucault-auditeur-les-ann--es-
http://eman-archives.org/Foucault-fiches/collections/show/197
https://www.college-de-france.fr/site/alain-de-libera/course-2016-2017.htm

24, https://eman-archives.org/Foucault-fiches/items/show/3923

25. Heidegger, 1985, p. 30 : « C’est ainsi que la contribution positive de
la Critique de la raison pure de Kant consiste dans le coup d’envoi qu’elle
donne a I'élaboration de ce qui appartient en général a une nature, et
non point dans une “théorie” de la connaissance. La logique
transcendantale de Kant est une logique apriori réale du domaine
d’étre “nature”. »

26 .NAF 28730, bo037, f0897 :http://eman-archives.org/Foucault-
fiches/viewer/show/4112#page/n0/mode/1up

27. Hyppolite, 1953.

28. Foucault, 2001 (1969), p. 807-813.

29. Deleuze, 1954, p. 457.

30. Hyppolite, 1991, tome 1, p. 624.

31. Ibid.

32. Vuillemin, 1954. En particulier, en écho a 'extrait du cours cité ci-
dessous, voir p. 261 : « C’est en effet dans la rencontre objectivante que
surgit 'expérience du La-Contre du Dawider, de I'objectivité de I'objet.
Le sens transcendantal de la catégorie consiste a rendre possible cette
rencontre, a faire qu'un étant comme tel puisse m’apparaitre comme
phénomene, c’est-a-dire comme objet. Cest ici que le sol
transcendantal de la phénoménologie se découvre. (...) Lunité de la
conscience réflexive, voila ce qui constitue I'essence et la totalité de la
transcendance, c’est-a-dire l'horizon a partir duquel des objets
viennent lui annoncer ce qu’elle est : 1a finitude. »

33.NAF 28730, bo037, f0919 :http://eman-archives.org/Foucault-
fiches/viewer/show/4134#page/n0/mode/1u

34. Vuillemin, 1949.

35. Heidegger, 2018 ; Romer, 2018.

36. Vuillemin, 1949, p. 26.

37. Vuillemin, 1954, p. 14.

38. Giovannangeli, 2002, p. 19-20.

39. Bolmain, 2012, p. 63.

40. Beaufret, 1998.

41, Ibid., p. 91.

42. [Beaufret fait certainement référence a I'article de Mikel Dufrenne
intitulé « Heidegger et Kant » ( Revue de métaphysique et de morale , 1949,
p. 1-28) ol on peut lire : « La philosophie de Heidegger débouche sur
une théorie de la création ; I'ontologie est a sa maniére une théologie,
qui ne comporte pas une eschatologie, mais si 'on ose dire, une
protologie. La transcendance n’est pas loin d’y récupérer le sens
traditionnel qu’elle avait perdu chez Husserl » (Dufrenne, 1949). On
aurait pu hésiter avec une référence a la « Breve note sur 'Ontologie »,
parue également dans la Revue de métaphysique en octobre-décembre
1954 (p. 398-412), mais Dufrenne y accorde davantage de nouveauté a
I'ontologie fondamentale de Heidegger comme « discours de 1'étre »
qui « se pose en s'opposant a 'anthropologie ». On peut donc dater les
notes de Foucault a « minimum 1949 » plutdt qu’a « minimum 1954 ».]
43.[« Par nature, il y a dans l'entendement de ’homme une


https://eman-archives.org/Foucault-fiches/items/show/3923

philosophie » (Platon, Phédre, 279a).]

44. [Cf. Heidegger, 1953, p. 286 .]

45, NAF 28730, bo037, f0883 :http://eman-archives.org/Foucault-
fiches/items/show/4098

4 6 . http://eman-archives.org/Foucault-
fiches/viewer/show/4091#page/n0/mode/1up

47 .NAF 28730, b037, f0885: http://eman-archives.org/Foucault-
fiches/viewer/show/4100#page/n0/mode/1up.

48. Merleau-Ponty, 1996, p. 74.

49, Ibid., p. 103.

50. Saint Aubert, 2006, p. 21-24.

51. Merleau-Ponty, 2011

52. Sabot, 2013.

53. Foucault, 2001 (1988), p. 1599.

54. Comme I’a montré Philippe Sabot dans sa contribution a ce dossier.
55, Foucault, 2001 (1954), p. 147.

56. Alain de Libera remarque que le syntagme « histoire de la vérité »,

tout comme le théme de la « fin » de ’homme, apparaissent dans les
contributions d’Alexandre Koyré parues dans Critique 1 et 2en 1946,
« Lévolution philosophique de Martin Heidegger » (Koyré, 1946).
Grégory Cormann (2014) fait une observation du méme ordre en
retrouvant le titre de I'essai d’ontologie phénoménologique de Sartre
dans I” « Introduction » de Koyré a Qu'est-ce que la métaphysique ? : « le
premier il [Heidegger] a osé (...) nous parler - en philosophe - de
choses trés “banales” et tres “simples” : de I'existence et de la mort ;
de I'étre et du néant » (Koyré, 1931, p. 6).

57. Sartre, 2010, p. 466. Pour la mise en relief de ce questionnement
sartrien concernant « I'influence subie », Cf. Cormann, 2014 ; Cormann,
2016.

58, Ibid., p. 914-915.

59. Sartre, 1986, p. 39.

60.Je m'appuie sur les travaux de Cyrille Champagne, directeur du
département Recherches en Hypnologie de I’Académie pour la
Recherche et la Connaissance en Hypnose Ericksonienne. Les
questions de la suggestibilité et du phénomeéne d’amorcage sont
traitées dans le cours accessible en ligne au lien suivant
https://www.youtube.com/watch?v=0013YukhGVo&t=3150s.

61. Lundh, 1995

62. Cormann, 2014, p. 152 ; Cormann, 2016, p. 102. Ajoutons que c’est
aussi ce terme de « germes » que le sociologue marxiste Henri
Lefebvre utilise en 1958 pour désigner les idées pré-existentialistes qui
circulaient dans les années 1920 (Lefebvre, 1973, p. 50).

63. Bernheim, 1884, p. 73.

64. Hertrep de Nohmont, 1904.

Bibliographie :


http://eman-archives.org/Foucault-fiches/items/show/4098
https://www.youtube.com/watch?v=OQI3YukhGVo&t=3150s

Beaufret, 1998 : Jean Beaufret, Lecons de philosophie, Philippe
Fouillaron (éd.), Paris, Le Seuil, coll. « Traces écrites ».

Bernheim, 1884 : Hippolyte Bernheim, De la suggestion dans l'état
hypnotique et dans l'état de veille, Paris, Octave Doin.

Bianco, 2015 : Giuseppe Bianco, Aprés Bergson, Paris, Presses
Universitaires de France.

Bolmain, 2012 : Thomas Bolmain, « Aux sources d'un refus.
Foucault, avec Heidegger, contre I'anthropologie kantienne », dans
Questions anthropologiques et phénoménologiques. Autour du travail de
Daniel Giovannangeli.

Cormann, 2016 : Grégory Cormann, « Empédocle ou comment
entrer en philosophie : Sartre et la pensée allemande dans les
années 1920 », Etudes sartriennes, n° 20, p. 101-146.

Defert, Ewald et Gros, 2008 : Daniel Defert, Francois Ewald et
Frédéric Gros, « Présentation », dans Anthropologie du point de vue
pragmatique ~ d’Immanuel ~ Kant, précédée de Introduction a
I’Anthropologie de Kant par Michel Foucault, Paris, Vrin, coll. « Textes
philosophique », p. 7-9.

Deleuze, 1954 : Gilles Deleuze, « Compte rendu de Jean Hyppolite.
Logique et existence (Essai sur la Logique de Hegel) . P. U. F., 1953, 247
pages. », Revue Philosophique de la France et de I'Etranger , tome 144,
p. 457-460.

Dufrenne, 1949 : Mikel Dufrenne, « Heidegger et Kant », Revue de
Métaphysique et de Morale, tome 54, 1, p. 1-28.

Fedi, 2018 : Laurent Fedi, Kant, une passion francaise, 1795-1940,
Hildesheim, Georg Olms Verlag.

Foucault, 1966 : Michel Foucault, Les Mots et les choses. Une archéologie
des sciences humaines, Paris, Gallimard, coll. « Tel ».

Foucault, 2001 : Michel Foucault, Dits et écrits II, Gallimard, Paris,
Gallimard, coll. « Quarto ».

Foucault, 2001 : Michel Foucault, Dits et écrits I, Paris, Gallimard,
coll. « Quarto ».

Foucault, 2002 : Michel Foucault, L'Archéologie du savoir, Paris,
Gallimard, coll. « Bibliothéque des sciences humaines ».

Foucault, 2019 : Michel Foucault, « Introduction a I’Anthropologie
de Kant », dans Anthropologie du point de vue pragmatique, Paris, Vrin,
coll. « Textes philosophiques », p. 11-79.

Giovannangeli, 2002 : Daniel Giovannangeli, Finitude et représentation
: six lecons sur 'apparaitre: de Descartes a l'ontologie phénoménologique ,
Bruxelles, Ousia, coll. « Ebauches, 8 ».

Gros et Davila, 1997 : Frédéric Gros et Jorge Davila, Michel Foucault,
lector de Kant, Mérida, Centro de Publicaciones de la Universidad de
los Andes.

Heidegger, 1953 : Martin Heidegger, Kant et le probléme de la
métaphysique, traduit et préfacé par Alphonse De Waelhens et
Walter Biemel, Paris, Gallimard, coll. « Tel ».

Heidegger, 1985 : Martin Heidegger, Etre et temps, traduit par

Emmanuel Martineau, Edition numérique hors-Commerce., s. 1.



Heidegger, 2018 : Martin Heidegger, « Sur l'histoire de la Chaire de
philosophie a I'Université depuis 1866 », Archives de Philosophie,
traduit par Guillaume Fagniez, 81, 2, p. 305-310.

Hertrep de Nohmont, 1904 :Hertrep de Nohmont, La Vérité sur
Uhypnotisme. Méthode frangaise d’hypnotisme, magnétisme personnel,
calmant magnétique, thérapeutique suggestive, etc., Mohon (Ardennes).
Hyppolite, 1953 : Jean Hyppolite, Logique et existence. Essai sur la
logique de Hegel, Paris, Presses Universitaires de France,
coll. « Epiméthée ».

Hyppolite, 1991 : Jean Hyppolite, Figures de la pensée philosophique :
écrits  1931-1968, Paris, Presses universitaires de France,
coll. « Quadrige ».

Koyré, 1931 : Alexandre Koyré, « Introduction a Martin Heidegger,
Qu'est-ce que la métaphysique 7?7, traduit par Henry Corbin-
Petithenry », dans Bifur VIII, p. 5-8.

Koyré, 1946 : Alexandre Koyré, « Lévolution philosophique de
Martin Heidegger », Critique, 1-2, p. 73-82 et 161-183.

Lefebvre, 1973 : Henri Lefebvre, La Somme et le reste, Paris, Bélibaste.
Lundh, 1995 : Lars-Gunnar Lundh, « Meaning structures and mental
representations  », Scandinavian Journal of Psychology, 36, 4,
p. 363-385.

Merleau-Ponty, 1996 : Maurice Merleau-Ponty, Le primat de la
perception et ses conséquences philosophiques. Précédé de Projet de travail
sur la nature de la perception, 1933 La nature de la perception, 1934,
Lagrasse, Verdier.

Merleau-Ponty, 2011 : Maurice Merleau-Ponty, Le monde sensible et le
monde de Uexpression : cours au Collége de France, notes, 1953, Genéve,
MétisPresses, coll. « Champcontrechamp ».

Romer, 2018 : Inga Rémer, « Les interprétations heideggériennes de
Kant », Archives de Philosophie, 81, 2, p. 329-352.

Sabot, 2006 : Philippe Sabot, Lire Les Mots et les choses de Michel
Foucault, s. 1, PUF - Presses Universitaires de France,
coll. « Quadrige ».

Sabot, 2013 : Philippe Sabot, « Foucault et Merleau-Ponty: un
dialogue impossible ? », Les Ftudes philosophiques, 106, 3, p. 317.

Saint Aubert, 2006 : Emmanuel de Saint Aubert, Vers une ontologie
indirecte : sources et enjeux critiques de 'appel a U'ontologie chez Merleau-
Ponty, Paris, J. Vrin, coll. « Bibliotheque dhistoire de la
philosophie ».

Sartre, 1986 : Jean-Paul Sartre, Questions de méthode, nouvelle
édition revue et annotée par Arlette Elkaim-Sartre., Paris,
Gallimard, coll. « Tel ».

Sartre, 2010 : Jean-Paul Sartre, Les mots et autres écrits
autobiographiques, Paris, Gallimard, coll. « Bibliotheque de la
Pléiade ».

Schrift, 2008 : Alan Schrift, « The Effects of the Agrégation de
Philosophie on Twentieth-Century French Philosophy », Journal of
the History of Philosophy, 46, p. 449-473.



® Vuillemin, 1949 : Jules Vuillemin, « Heidegger critique de Kant. Le

kantisme et la philosophie de l'existence »,Bulletin du groupe
d'études de philosophie de l'Université de Paris, n° 2, p. 23-26.
e Vuillemin, 1954 : Jules Vuillemin, LHéritage kantien et la révolution

copernicienne : Fichte, Cohen, Heidegger, Paris, Presses Universitaires

de France, coll. « Bibliothéque de philosophie contemporaine ».

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDESS

SCIENCES
SOCIALES

P DN

M o Ls B hes #n Soencer B
EMEE - UNIVEREITE B8

CAIN

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques
et des croyances

metope

méthodes et outils
pour 'edition structurée

[

b NU enssilg""

strasbourg

doole natlonale supdrieure
whisd scignoes die inl
et des bibothégues

w

ANn Fx A

W (S] J D,

fondation
maisaon des
sciences

de I'homime

cPrL
(AKX

Centre Alexandre-Koyré

Histioing dhisi shirinin ot chisi bichnilepmi
LiMR Bt M-I MBI

:1.1.!|! b 2
FIUSE Gl
]

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	1° Identification et datation des manuscrits : 1949, Kant à l’Agrégation
	2° À propos d’une invitation à relire Kant : retour méthodologique
	Bibliographie :
	Nos partenaires


