
Le jeune Foucault etLe jeune Foucault et
l’interprétationl’interprétation
heideggérienne de Kant àheideggérienne de Kant à

la fin des années 1940.la fin des années 1940.

Actes du colloque Actes du colloque L'archive Foucault à l'ère du numérique. Fiches et fichiers dans la pratiqueL'archive Foucault à l'ère du numérique. Fiches et fichiers dans la pratique
philosophiquephilosophique , , sous la dir. de Laurent Dartigues et Camille Noûssous la dir. de Laurent Dartigues et Camille Noûs , , 20222022

Résumé
Comment Foucault a-t-il rencontré la philosophie kantienne et
comment la question anthropologique est-elle devenue un pivot
de son archéologie des sciences humaines ? Si la publication en
2008 de l’ Introduction à l’Anthropologie de Kant (1961) a pu donner
aux commentateurs l’accès à un texte clé pour comprendre la
genèse des thèses défendues dans Les Mots et les choses (1966), le
traitement numérique d’une partie des archives foucaldiennes
dans le cadre du projet ANR Foucault �ches de lectures  permet
aujourd’hui au public de découvrir un témoignage direct du
contexte dans lequel Foucault s’est formé en philosophie. C’est
ainsi l’occasion de découvrir la /gure de Kant que ses professeurs
ont transmise à la fin des années 1940. 
En e3et, la conservation d’une chemise intitulée « Kant.
Beaufret » (boîte 38 : « Rue d’Ulm, circa 1944-1950 ») nous permet
d’e3ectuer une enquête ciblée où l’on peut suivre les traces de
l’in>uence de Heidegger sur la pensée française à travers une
discussion de ses thèses sur la philosophie transcendantale de
Kant comme ontologie fondamentale. C’est l’occasion de rappeler
et de véri/er une origine heideggérienne de l’analytique de la
/nitude chez Foucault en retrouvant les échos de Kant et le
problème de la métaphysique dans certains des cours qu’il a reçus à
l’Université et à l’École normale supérieure. En ce sens, nous
proposons ici de fournir quelques éléments pour une génétique
collective de l’archéologie foucaldienne : au travail archivistique et
doxographique nécessaire à l’analyse des sources manuscrites
s’ajoute une ré>exion méthodologique concernant le rapport que

Gautier Dassonneville

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=90


certains des énoncés professoraux que nous extrayons
entretiennent avec la philosophie originale de Foucault telle
qu’elle se déploiera à partir des années 1960.

L’élaboration de l’archéologie des sciences humaines mise à l’œuvre
dans Les Mots et les choses  1 doit beaucoup à une interprétation originale
du rôle historique de la philosophie transcendantale et de
l’anthropologie kantiennes dans la culture occidentale2. Sur le chemin
de cette analyse archéologique du kantisme, l’ Introduction à
l’Anthropologie de Kant 3 en 1961 a constitué une étape importante au
cours de laquelle Foucault s’est d’abord inspiré de la catégorie
heideggérienne de la répétition pour repérer comment Kant faisait
concorder son entreprise critique avec l’anthropologie empirique née
a u XVIIIe siècle. Comme l’indiquent les éditeurs de la thèse
complémentaire de Foucault, le problème de « l’anthropologisation
croissante de la philosophie » occupait le jeune philosophe dès le
début des années 1950, comme en témoigne son e3ort pour retracer
« le destin du thème anthropologique dans la philosophie du XIXe

siècle »4 à travers les /gures de Kant, Hegel, Feuerbach, Marx, Dilthey
e t Nietzsche dans le cours « Connaissance de l’homme et ré>exion
transcendantale » donné à l’Université de Lille en 1952-1953 5. À cette
période, signalent également les éditeurs de l’ Introduction, Foucault
« relit » Kant à travers Nietzsche en 1952 puis Kant et Nietzsche à
travers Heidegger à partir de 1953 6. Or, si Foucault « relit » Kant au
double prisme de Nietzsche et de Heidegger en 1952-1953 – précisons :
après s’être acquitté en juin 1951 de la tâche d’obtenir l’agrégation de
philosophie – cela signi/e-t-il que ces deux penseurs allemands lui
fournissent alors une prise originale pour réinterpréter Kant ou cela
signi/e-t-il simplement qu’il l’avait déjà lu dans une perspective plus
classique7 ? Sous cette alternative – dont on verra le caractère
arti/ciel – se présente l’enjeu d’une étude génétique qui, à l’épreuve
des archives des années de formation, pourrait apporter un éclairage
nouveau sur la naissance du problème foucaldien concernant les
« rapports de la pensée critique et de la réflexion anthropologique »8.

En e3et, il est aujourd’hui possible de préciser les modalités de la
rencontre de Foucault avec la philosophie kantienne à l’époque de ses
études à Paris. Dans le vaste ensemble documentaire mis à disposition
du public par le projet Foucault �ches de lecture , les boîtes 37 « Années
de formation : Sorbonne, rue d’Ulm » (1060 feuillets), 38 « Rue d’Ulm,
circa 1944-1950 » (934 feuillets) et 44A-B « Neurophysiologie, Lagache
& EEG » (711 et 534 feuillets) présentent de nombreux manuscrits dont
le statut relève d’une autre typologie que celle des �ches de lectures
puisqu’il s’agit en réalité de notes de cours prises par Foucault lorsqu’il
étudiait la philosophie et la psychologie, en suivant un double cursus
e3ectué entre 1946 et 1953, à l’ENS et à la Sorbonne. Mis côte à côte,



ces documents laissent apparaître le portrait d’un Foucault auditeur  9

qui, entre ses vingt et vingt-sept ans, se forme auprès de certains des
nouveaux maîtres de l’Université à la Libération, se prête au jeu
séculaire et prestigieux de l’Agrégation de philosophie et s’inscrit
parmi les tout premiers étudiants du nouveau cursus de psychologie à
l’Université de Paris. Les notes de cours conservées dans les archives
nous livrent un matériau à la fois riche et fragmentaire, nous mettant
directement au contact de l’enseignement de l’époque mais dont il est
souvent diTcile d’identi/er immédiatement le contexte précis de
production. Une analyse des contenus et la mise en regard avec les
référentiels académiques et les programmes universitaires de la /n
des années 1940 devraient néanmoins permettre d’établir un rapport
génétique avec l’œuvre de Foucault. C’est un tel travail que je me
propose d’e3ectuer dans la présente enquête sur la chemise 44 « Kant.
Beaufret » de la boîte 3710 en mettant en exergue la présence de
l’interprétation heideggérienne dans les lectures de Kant que Foucault
a reçues de ses professeurs. Mon travail archivistique et
doxographique (identi/er et dater des manuscrits) se doublera d’un
questionnement méthodologique concernant l’usage de l’archive dans
la perspective d’une génétique de la pensée foucaldienne : dans quelle
mesure certains éléments contenus dans les notes de cours prises par
le jeune Foucault peuvent-ils être appréhendés comme les indicateurs
d’une influence subie dans un milieu de formation ?

En e3et, on sait que la notion d’in>uence est l’une de ces notions que
Foucault a dans le collimateur lorsqu’il souhaite concevoir le champ
des discours et de l’évolution des idées en dehors de toute référence à
une conscience constituante ou à un sujet transcendantal. Pourtant,
s’il écarte la notion d’in>uence de la boîte à outils conceptuelle de
l’archéologie du savoir11, Foucault ne s’interdit pas de l’utiliser
lorsqu’il s’agit de décrire sa propre trajectoire intellectuelle. Il
s’étonne ainsi, dans un entretien de 1982, que Dreyfus et Rabinow
aient pu déceler une in>uence de Heidegger sur sa pensée alors que
« personne en France ne l’avait jamais souligné[e] » bien que cela était
« vrai »12. De même, lors de sa dernière interview en avril 1984,
Foucault reconnaissait que Heidegger avait certainement été pour lui
« le philosophe essentiel » et il évoquait « les tonnes de notes » qu’il
avait prises lorsqu’il l’avait découvert au début des années 1950 13.
C’est cette piste-là qu’Alain De Libera a suivie dans son séminaire au
Collège de France de 2017 14 pour mettre en relief « les traces de
l’in>uence de Heidegger » dans les archives de Foucault, et faire
ressortir la /gure du « second Heidegger » dans les /ches de lecture
conservées dans la boîte 33. Entre deux moments de la réception de



Heidegger en France, « le moment Koyré-Corbin » dans les années
1930 et « le moment Hyppolite » dans les années 1950, le jeune
Foucault découvre essentiellement le philosophe ayant e3ectué le
fameux tournant ( Kehre) de la phénoménologie vers la pensée de
l’Être. Mais le tableau des lectures de Heidegger que le médiéviste
présente à l’issue du dépouillement de la boîte 33 aTche une absence
étonnante de notes sur Kant und das Problem der Metaphysik
(1929/1950 ; 1953 pour la traduction française15) là où les
commentateurs de Foucault avaient pourtant pu signaler la centralité
de l’ouvrage dans la réception de Heidegger en France dans les années
1950 16.

Dans les limites de cet article je mettrai en lumière la rencontre de
Foucault avec l’interprétation heideggérienne de Kant dans le
contexte de sa formation universitaire. À rebours du récit, orchestré
p a r Foucault lui-même, d’une rupture nette opérée avec
l’enseignement reçu à l’Université française où dominaient la
phénoménologie et le marxisme, j’aborderai les notes de cours dans
une perspective qu’on pourrait quali/er de « génétique collective »17

et qui sera attentive, au sein de la doxa philosophique de formation,
aux idées et aux thèmes qui auront une destinée foucaldienne ou, du
moins, tels que nous pouvons y reconnaître rétrospectivement des
motifs d’interpellation pour le problème foucaldien de l’anthropologie
kantienne. Dans un premier temps, il s’agira d’identi/er un corpus
archivistique et de montrer comment la problématique kantienne de
la /nitude de l’homme apparaît de manière précoce dans l’horizon
théorique de Foucault. Dans un second temps, il s’agira de questionner
l’articulation des données isolées dans les archives scolaires avec
l’œuvre foucaldienne publiée : la réactivation de la notion d’in>uence,
à travers celle de priming issue des théories récentes de la suggestion
hypnotique, me permettra /nalement de scénariser le rapport
génétique que je cherche à faire valoir.

1° Identi�cation et datation des manuscrits : 1949,
Kant à l’Agrégation

Un premier repérage dans les archives des années de formation nous
montre l’existence d’un ensemble de notes de cours liées aux
programmes de l’agrégation de philosophie : les chemises 21
« Bergson », 26 « Gouhier. Explication de Psychologie et métaphysique  »,
29 « Comte » et 30 « Hume » de la boîte 37, tout comme les chemises 10
« Plotin », 28 « Spinoza. Beaufret. Guéroult » de la boîte 38, croisent les
données concernant les programmes de l’oral en 1949 et de l’écrit en
1950 dont Giuseppe Bianco a reporté les données dans son étude sur
Bergson 18. Une présentation détaillée du contenu de la chemise 44
« Kant. Beaufret » de la boîte 37 déterminera si celui-ci est assimilable



ou non à ce corpus des notes de cours d’agrégation. En ce sens, les 54
feuillets (f0868-f0941) de cette chemise présentent une première
surprise par rapport à l’intitulé puisque les notes renvoient à des
leçons sur Kant professées non seulement par Jean Beaufret (1907-
1982) mais aussi par Jean Hyppolite (1907-1968), Ferdinand Alquié
(1906-1985), Jules Vuillemin (1920-2001) et Jean-Toussaint Desanti
(1914-2002). On trouve ainsi les notes d’un cours de Beaufret sur la
Critique du jugement de Kant (f0868-f0886, 18 feuillets), les notes d’un
cours d’Hyppolite intitulé « Kant : la logique transcendantale » (f0891-
f0903, 12 feuillets), les notes d’un cours d’Alquié sur « La morale
kantienne. Introduction à la Critique de la raison pratique  » (f0905-f0906,
2 feuillets), les notes issues d’un cours de Jules Vuillemin, sans intitulé
(f0919, 1 feuillet) et, en/n, les notes issues d’un cours de Desanti sur
« Kant » (f0921-941, 20 feuillets). Cette chemise contient également
des /ches de lecture analytique des Fondements de la métaphysique des
mœurs (f0887-f0890), une synthèse de la théorie de « La Bonne
volonté » dans la Métaphysique des mœurs (f0904) et une synthèse sur
« La morale de Kant, La Métaphysique des Mœurs » (f0907-f0908, pages
remplies d’une écriture serrée qui ne semble pas être celle de
Foucault). Elle comporte en/n des /ches sur « L’Analytique du
sublime » (f0915-f0916) qui en recensent « les thèmes » et « la
structure » : ces feuillets portent la trace d’un travail préparatoire
avec des annotations au crayon de papier, des bi3ures et l’exposition
abrégée des idées de cet exposé sur un autre feuillet (f0914).

Aucun de ces manuscrits n’est précisément daté mais je propose de
rapporter les cours d’Hyppolite et de Vuillemin à l’année 1949 en me
référant aux numéros 2 et 3 du Bulletin du groupe d’études de philosophie
de l’Université de Paris parus respectivement en février et mars 1949 19.
En e3et, le Bulletin n° 2 présente un résumé du cours de Vuillemin
donné à la Sorbonne : « Heidegger, critique de Kant »20 et le Bulletin n°
3 salue la nomination d’Hyppolite à la chaire d’histoire de la
philosophie tout en annonçant le cours qu’il donnera à destination des
agrégatifs sur la « formation de la logique transcendantale chez Kant »
21. On peut donc ajouter Kant parmi les auteurs au programme de
l’agrégation de philosophie en 1949 et supposer que son œuvre a
suscité de nombreuses activités cette année-là, comme cela a sans
doute été le cas pour le cours de Beaufret sur la troisième critique de
Kant, bien que je n’aie pas pu véri/er cette hypothèse par
recoupement avec une autre source22. En revanche, les notes du cours
d’Alquié sur « La morale kantienne » semblent être plus anciennes et
la graphie, plus reliée, ressemble davantage à celle des notes du cours
de Merleau-Ponty en 1947-1948 sur « L’union de l’âme et du corps chez
Biran, Malebranche et Bergson »23. Par ailleurs, on pourra aussi
comparer les notes de cours sur Kant avec celles des cours sur Hume
rattachées au nom d’Hyppolite (b037, f0671), avec deux feuillets fort
intéressants sur « Hume, Husserl, Kant »24 (b037, f0708-f0709) où une



référence à la lecture heideggérienne de Kant est notable. C’est cette
référence à Heidegger que je vais maintenant tâcher d’extraire dans
les notes des cours d’Hyppolite et de Vuillemin.

En se rappelant de l’intitulé du mémoire de DES que Foucault a
présenté en 1949 sous la direction d’Hyppolite : « La constitution d’un
transcendantal historique dans la Phénoménologie de l’esprit de Hegel »,
on se dit que le cours sur la question de la logique transcendantale
chez Kant avait toutes les chances d’attirer le normalien. Dans les
notes qu’il en a conservées, le philosophe de Königsberg est présenté
du point de vue de l’évolution de sa pensée à travers le double passage
d’une philosophie de la nature à une philosophie du savoir de la
nature et d’une philosophie du monde à une philosophie du moi. La
question de la distinction kantienne entre « l’essence et l’existence »
introduit l’idée que l’opposition entre « le logique et le réel » a soutenu
les e3orts de Kant avant la première Critique et devait nécessairement
aboutir à une nouvelle logique, à savoir la logique transcendantale.
C’est là qu’Hyppolite aborde l’originalité de la logique transcendantale
en se référant à l’interprétation ontologique donnée par Heidegger
dès le § 3 de Sein und Zeit 25 :

La logique transcendantale est peut-être une « ontologie »
(Heidegger), mais une ontologie de l’objet sensible. Elle
dégage les conditions de l’objet, mais non de tout objet :
distinction phéno[mènes]-noumènes. C’est pourquoi la
logique transcendantale n’a pas valeur d’ontologie absolue
26.

Selon Hyppolite, en montrant la limitation de l’entendement à la seule
anticipation des expériences possibles, Kant en appelle à remplacer
« le mot orgueilleux d’ontologie » par « le nom plus modeste
d’analytique de l’entendement », de sorte que l’analytique
transcendantale doit être considérée comme « l’ontologie du
phénomène » (b037, f0897 verso). Il n’est pas douteux que ces analyses
sur la place de l’ontologie dans la philosophie kantienne servent aussi
de travail préparatoire aux thèses développées en 1953 dans Logique et
existence (Essai sur la Logique de Hegel) où Hyppolite commente les Erste
Druckschriften d e Hegel sur Kant pour mettre en exergue « l’auto-
dépassement » de la philosophie transcendantale vers le Savoir Absolu
qui s’y trouve contenu : « Elle [la pensée spéculative] transcende la
ré>exion qui ne serait qu’une ré>exion humaine sur l’expérience et sa
constitution ; elle saisit le contenu lui-même comme ré>exion ; c’est
l’être qui se connaît par l’homme, et non l’homme qui ré>échit sur
l’être »27. On sait qu’en 1969 Foucault désignera Logique et existence
comme l’ouvrage qui a déterminé les problèmes philosophiques
a3rontés par ceux de sa génération28 et le compte rendu qu’en
proposait Deleuze en 1954 soulignait la manière dont Hyppolite situait
le kantisme :



Kant s’élève bien jusqu’à l’identité synthétique du sujet et
de l’objet, mais seulement d’un objet relatif au sujet : cette
identité même est la synthèse de l’imagination, elle n’est
pas posée dans l’être. Kant dépasse le psychologique et
l’empirique mais en restant dans l’anthropologique. Tant
que la détermination n’est que subjective, nous ne sortons
pas de l’anthropologie. Faut-il en sortir et comment ? Les
deux questions n’en font qu’une : le moyen d’en sortir est
aussi la nécessité d’en sortir29.

Foucault a très tôt baigné dans un hégélianisme qui se présentait
comme une échappée face aux limites anthropologiques de la
philosophie kantienne ; il a évolué au contact d’une confrontation de
la philosophie transcendantale de Kant avec la logique de Hegel. Mais
par ailleurs, insistant sur le dépassement de la métaphysique auquel
parvient Heidegger, Hyppolite souligne que « l’analytique existentiale
est une problématique qui rejoint l’analytique kantienne envisagée
dans sa signi/cation ultime »30. C’est bien la lecture du Kantbuch qui
dirige alors les observations d’Hyppolite suivant une ligne
interprétative qu’il serait intéressant de comparer en détail avec la
« critique hégélienne de la ré>exion kantienne »31 dégagée à la même
période. Mais dans les limites de la présente enquête, on va voir
maintenant comment l’interprétation heideggérienne de Kant s’inscrit
également d’emblée dans une ré>exion d’ordre historiographique
lorsque Foucault en prend connaissance pendant ses études.

De ce point de vue, les notes du cours de Vuillemin sur « Heidegger,
critique de Kant » placent plus directement le Kantbuch parmi les
objets d’étude de Foucault l’année de son mémoire de DES. Le feuillet
f0919 « Vuillemin » renvoie à un cours qui, de toute évidence, a fait
partie du travail préparatoire pour L’héritage kantien et la révolution
copernicienne : Fichte, Cohen, Heidegger 32, paru en 1954. L’analyse de la
question de la /nitude comme pierre de touche des rapports de
Heidegger à Kant est ainsi mise au jour dès 1949 par Vuillemin comme
en témoignent les notes de Foucault :

Pour Heidegger, l’objet c’est ce que je rencontre ; le Dawider
dans l’objet est supprimé par la mort ; ce qui fait que l’objet,
marque de notre subjectivité, est un pur Schein.

Pour Kant l’objet n’est pas ce qui détermine la réceptivité
mais ce qui a3ectant la réceptivité la fait déterminer par la
spontanéité. La /nitude du sujet est pour Kant dé/nie par
la pensée conceptuelle.

Überhaupt. Pour Heidegger l’ Existenz est le Dasein. Mais pour
Kant la finitude de l’homme est überhaupt 33.

Il est intéressant de constater, dans le Bulletin des étudiants, que



l’étude du Kantbuch dans le cours de la Sorbonne est présentée à l’aune
d’un questionnement sur les rapports entre la « méthode
existentielle » et l’histoire de la philosophie, de telle sorte que c’est le
« sens historique » de la tentative heideggérienne que Vuillemin se
propose de ressaisir à travers l’histoire des di3érents « retours à
Kant »34. Ces réinterprétations successives du kantisme, le philosophe
français les identi/e comme celles opérées par : 1° les post-kantiens
avec Fichte et Schelling, 2° les néo-kantiens avec l’école de Marbourg
e n Allemagne (Cohen, Natorp, Cassirer) et avec les philosophes de la
ré>exion en France (Lachelier, Lagneau, Alain, Brunschvicg et
Lachièze-Rey), 3° Heidegger. Il est diTcile de savoir si Vuillemin a
puisé chez Heidegger lui-même ce thème du « Retour à Kant ! » qui
donnait son mot d’ordre à l’École de Marbourg35. En tous les cas,
Vuillemin ne manque pas de mettre en perspective les enjeux propres
de la lecture de Heidegger qui vise, entre tour de force et forçage
théorique, « à retrouver une philosophie éternelle, un inconditionné,
une autonomie de la philosophie »36 tandis que les interprétations
précédentes étaient guidées par le positivisme. Vuillemin montre
plutôt comment chaque retour à Kant se construit par la volonté de
dépasser l’interprétation du système kantien qui l’a précédé.

Conçu dans la perspective d’une histoire des systèmes philosophiques
inspirée de Martial Gueroult, L’héritage kantien s’appuie sur la critique
hégélienne du « déplacement des concepts » chez Kant, selon laquelle
la méthode transcendantale débouche sur le dualisme du /ni et de
l’in/ni. Cette critique initiale sert de pivot à Vuillemin pour discerner
dans les interprétations historiques du kantisme la tentative de
retrouver la cohérence de la philosophie transcendantale, à chaque
fois à partir d’un élément du système, soit la Dialectique pour les post-
kantiens, l’Analytique pour les néo-kantiens et l’Esthétique pour
l’existentialisme. Chaque interprétation reproche à la précédente de
revenir à une métaphysique de l’in/ni qui trahit les exigences de la
révolution copernicienne. « L’histoire des interprétations et la
descente vers l’intuition, écrit Vuillemin, s’éprouvent donc tout
naturellement comme l’approfondissement progressif du concept de
la /nitude »37. La troisième partie consacrée à l’interprétation
existentialiste donnée par Heidegger constitue un commentaire
détaillé du Kantbuch qui fut « un intercesseur » crucial dans
l’appropriation foucaldienne de Heidegger, comme on a pu le mettre
en exergue autour des syntagmes de « la mort de l’homme » et de
« l’analytique de la /nitude » qui passent de Vuillemin à Foucault 38,
notamment par le biais d’une « forte critique des “déplacements”
auxquels “l’interprétation existentialiste” soumet la pensée
kantienne » ouvrant alors la voie aux « apports originaux de Foucault
à la question de l’anthropologie kantienne »39.

À l’issue de ce premier temps, nous voyons donc que la question
anthropologique s’élabore à la /n des années 1940 dans le contexte



d’une relecture de Kant doublement marquée par les réceptions de
Hegel et de Heidegger – qui ont chacun gagné une place dans
l’enseignement universitaire – et une orientation historiographique
de la philosophie française. Reste à savoir comment articuler ces
données nouvelles, qui ne sont pas à proprement parler les brouillons
philosophiques d’une pensée originale mais seulement les traces d’un
enseignement reçu. Ne pourrions-nous pas considérer ces énoncés
comme les tout premiers jalons dans la genèse de la philosophie
foucaldienne ?

2° À propos d’une invitation à relire Kant : retour
méthodologique

Dans ce second temps de l’enquête, je vais être attentif à la manière
dont Jean Beaufret, l’interlocuteur privilégié de Heidegger en France,
se saisit de sa pensée et la présente à ses étudiants avec une vocation à
défendre l’orthodoxie heideggérienne. Cela est manifeste dans les
notes de son cours intitulé « Critique du jugement (1790) » constituées
par un ensemble de vingt feuillets recto verso (f0868-f0886) où l’on suit
la progression d’un exposé, avec des intertitres et des alinéas, et une
articulation des idées minimalement développées. Ces notes
comportent plusieurs points communs avec le cours professé par
Beaufret en 1957 à l’ENS Saint-Cloud sur « La Critique du jugement de
Kant » et édité par Philippe Fouillaron dans Leçons de philosophie  40 en
1998. L’in>exion heideggérienne y apparaît d’entrée de jeu à travers
une présentation de Kant comme « le philosophe pour qui l’horizon
est devenu pour la première fois problème »41. Une telle in>exion se
fait également sentir dans les notes de Foucault où Beaufret lit Kant à
l’aune de la catégorie de « la répétition » que Heidegger a décelée dans
la Critique de la raison pure  :

Heidegger : la conquête de Kant est en fait une répétition.
Le problème est celui de la /nitude qui sera oublié dans
l’idéalisme allemand. En quoi la K. R. V. [  Kritik der Reinen
Vernuft] est-elle une ontologie fondamentale ? Cf. l’article de
Dufrenne42 où il montre chez Heidegger un retour à
l’ontologie pré-husserlienne. En fait, ce n’est pas un retour
à l’ontologie mais un e3ort vers l’ontologie fondamentale.
Qu’entend H. [Heidegger] quand il parle de l’ontologie
fondamentale chez Kant ? Brunschvicg montre la
substitution d’un idéalisme à une ontologie. En fait, dans
l’Introduction, la Critique pose la question du possible : une
mathématique, une physique est-elle possible ? C’est là une
question frivole. Mais non pas pour la métaphysique.
L’histoire de la métaphysique est une sorte d’échec. Mais
elle existe à titre de tendance naturel[le] ( cf. Platon :



philosophia tis phusei enesti andros/mâle dianoia 43). Dans la
lettre à Marcus Hertz (entre [17]70 et [17]80) il dit que son
travail est difficile : il fait «  die [Metaphysik] der [Metaphysik]  
44  »45.

C’est la question de « la répétition de l’instauration du fondement de
la métaphysique », thème de la quatrième et dernière section du
Kantbuch, que Beaufret présente ici à ses auditeurs. Par « répétition »,
Heidegger entend la reprise et le dépassement d’un problème
philosophique qui revient en tant que problème dans l’histoire de la
pensée. C’est ce qu’il diagnostique chez Kant qui lui semble répéter la
question aristotélicienne en se demandant « comment la
métaphysique est-elle possible ? ».

Par ailleurs, Beaufret nourrit son cours de références à la littérature
(Goethe, Cocteau, Baudelaire, Rimbaud) et il inscrit sa lecture de Kant
dans l’horizon des problèmes de la philosophie française de son temps,
en s’appuyant par exemple sur les descriptions de Sartre dans
L’Imaginaire pour expliquer la contemplation esthétique et le
désintéressement kantiens46. Mais en relayant la lecture
heideggérienne, il prend aussi position contre les phénoménologies de
Sartre et de Merleau-Ponty qui n’ont pas, à ses yeux, la profondeur
d’une véritable méditation ontologique. C’est ce que Foucault
enregistre ainsi :

Il y a une possibilité qui fait que quelque chose peut être « 
wider Sein », chose à l’encontre. Heidegger parle de
caractère «  ek-statisch horizontal » (qui ouvre un horizon
vers lequel elle est elle-même attirée). Kant se meut dans la
«  naturisch Einstellung » (règle, mise au point naturel[le]). La
subjectivité transcendantale est trans-subjective.

Le pré-ré>exif dont Kant [a] enrichi le cogito n’est pas un
vor-reflectieren (empirique comme Sartre, comme M. M. P.
[Maurice Merleau-Ponty]) mais un Ur-reflectieren. Pour M.
M. P. , le prére>exif n’est fait que des structures de la
perception ; comme si tout ne devait pas commencer par
une réduction eidétique. Inviter M. M. P.  à relire Kant. À
chacun sa vérité, demandait Bréhier à M. M. P.  La chose en
soi est un Gegenstand comme Enstand (qui se tient comme
origine)47.

Beaufret fait ici allusion au débat qui suivit la communication de
Merleau-Ponty sur « Le primat de la perception et ses conséquences



philosophiques » à la Société française de philosophie lors de la séance
d u 23 novembre 1946. En e3et, Émile Bréhier, qui avait dirigé les
thèses de Merleau-Ponty, en venait à lui reprocher son attitude envers
la philosophie comme celle d’un renversement de l’idéalisme
platonicien résultant d’un e3ort inavoué pour réintégrer cet idéalisme
au sein même de la perception48. En ce sens, Bréhier craignait que
l’approche phénoménologique ne /nisse par dissoudre la possibilité
d’établir les critères de l’objectivité au pro/t des revendications de la
seule subjectivité.

Intervenant à la suite d’Hyppolite en /n de séance, Beaufret refusait
pour sa part les critiques selon lesquelles Merleau-Ponty aurait dilué la
ré>exion philosophique en remontant à l’immédiateté de la
perception et au monde sensible. Mais c’était pour opposer à la
Phénoménologie de la perception de n’avoir pas été assez radicale et
d’avoir perpétué un langage idéaliste dans ses descriptions du monde
perceptif en prenant le sujet ré>échi pour point de départ de la
remontée à l’être-au-monde. En effet, selon Beaufret, « le dépassement
de l’empirique appartient au phénomène lui-même, au sens où
l’entend la phénoménologie » et tout l’enjeu serait en réalité de
rompre avec le vocabulaire de l’idéalisme subjectif, « comme
Heidegger, partant de Husserl, l’a fait »49. Ces critiques marqueront
pour longtemps les ré>exions de Merleau-Ponty qui cherchera à
s’expliquer avec ses contradicteurs50 jusque dans ses notes
préparatoires au cours au Collège de France de 1953 sur Le Monde
sensible et le monde de l’expression 51. Pour Merleau-Ponty, une véritable
herméneutique de la facticité ne peut pas présupposer la distinction
entre philosophie et psychologie, et la réduction eidétique elle-même
reste dépendante des faits recueillis par la psychologie empirique.

Si Foucault a reconnu l’espèce de « fascination »52 que Merleau-Ponty
exerçait sur lui à l’époque où ses recherches se développaient autour
de la question des rapports entre phénoménologie et psychologie, ses
archives scolaires nous montrent comment la rencontre avec la pensée
d e Heidegger dans les leçons sur Kant a pu se présenter
simultanément comme une suggestion pour « ouvrir une fenêtre »53,
selon le mot de Foucault indiquant ses premiers e3orts pour se
dégager de la voie merleau-pontienne. Aussi le travail
d’approfondissement des rapports entre la phénoménologie et la
psychologie qui occupait Foucault après l’Agrégation et jusqu’à son
départ pour Uppsala en août 1955 /nissait-il par accorder une place
ambiguë à Merleau-Ponty 54. De même, le thème du séminaire tenu à
l’ENS en octobre 1953 sur Freud et l’Anthropologie de Kant indique,
d’une certaine manière, que Foucault répond très tôt à l’invitation à
relire Kant lancée par Beaufret. Il est possible que la question de la
répétition vienne se loger dans la tentative foucaldienne pour
formuler, à cette époque, « une anthropologie de l’expression, plus



fondamentale [...] qu’une anthropologie de l’imagination »55 selon une
perspective déjà orientée par la problématique historique dont on sait
qu’elle conduira Foucault à la question de l’ histoire de la vérité  56.

Pour conclure, je tenterai d’objectiver le rapport entre la formule de
Beaufret qui proposait d’ « inviter Merleau-Ponty à relire Kant » et les
faits représentatifs de l’intérêt grandissant de Foucault à l’endroit de
la philosophie kantienne, en cherchant à penser avec Sartre la
question de « ce qu’on appelle “subir une in>uence” »57. En e3et, dans
les Carnets de la drôle de guerre , Sartre ré>échit en 1940 sur son propre
rapport à Heidegger, selon la double dimension de réception collective
et d’appropriation individuelle par laquelle la pensée heideggérienne
est venue enrichir sa philosophie, non par le fait du déterminisme ou
du hasard mais comme l’expression d’une liberté en situation. Et cette
question de l’in>uence reparait en 1955 sous une autre forme lorsque
Sartre reconnaît l’importance que certaines phrases ont eue pour lui,
ayant formé des « germes » pour sa propre pensée : la phrase « la
Vérité ne peut être dans l’immédiat » qu’Alexandre Koyré lui a
opposée lors d’une conversation en juin 1939 est donnée en exemple
de ces germes d’idées par lesquels opère une « introduction de
l’extérieur dans l’intérieur », provoquant une véritable transformation
de soi à l’origine d’une pensée originale58. Dans Questions de méthodes
e n 1957, en/n, Sartre aTrme qu’on ne saurait fournir une seule
explication synchronique à l’émergence d’un mouvement d’idées car
« il y a un facteur essentiel en philosophie : le temps »59. Les
dimensions de la collectivité (les groupes sociaux et les institutions) et
de la temporalité (individuelle, historique) fournissent ainsi une grille
d’intelligibilité à la question de l’in>uence subie par un philosophe
dans une situation historique donnée.

En ce sens, mon approche des archives foucaldiennes a consisté ici à
identi/er dans les leçons reçues ce qui s’apparenterait à des prémisses
pour la pensée foucaldienne, voire à des prémices de cette pensée si
l’on veut bien y voir un état germinal de certaines idées qui auront
une >oraison foucaldienne. Mieux, en assumant de considérer les
notes du jeune Foucault comme la surface d’inscription de certaines
des in>uences qui ont animé son travail philosophique, j’ai extrait les
formulations qui m’apparaissent comme les traces d’un phénomène
d’amorçage ( priming), au sens où les récentes théories60 de la
suggestion hypnotique ont élaboré cette notion pour admettre la part
d’activité du sujet qui reçoit et accepte une suggestion61. En e3et,
tandis que la notion de « germes »62 renvoie à une métaphore
biologique facile à comprendre, l’observation d’un phénomène



d’amorçage suggestif voudrait assumer l’origine magique de la notion
d’in>uence en prenant en compte l’usage qui en a été fait dans le
paradigme de l’hypnotisme de la /n du XIXe siècle, dans lequel la
suggestion hypnotique était définie comme « l’influence d’une idée sur
le cerveau »63 de sorte que le syntagme « subir une in>uence »
pouvaitdésigner la relation de fascination de l’hypnotisé à
l’hypnotiseur64. Au départ de cette analogie, c’est la manière dont
Foucault a noté les mots de Beaufret qui m’a parue métonymique du
rapport d’in>uence qu’il s’agissait d’éclairer car elle fonctionne
nettement comme une suggestion au sens technique que lui donnent
les théories de l’hypnotisme : « Inviter M[aurice] M[erleau-]P[onty] à
relire Kant ». Or, avec cette invitation à relire Kant pour accéder à une
dimension plus fondamentale de la philosophie, ce qui a refait surface
et s’est dessiné sous nos yeux dans les notes de cours de Foucault, ce
sont bien les traces d’une in>uence heideggérienne sur la pensée
française à la /n des années 1940, jusque dans l’enseignement
universitaire, notamment à travers la réception française des thèses
de Kant und Das Problem der Metaphysik.  Cette invitation à relire Kant,
Foucault semble bien l’avoir prise en charge, pour lui-même, jusqu’à
repenser l’histoire de la philosophie et élaborer la méthodologie
philosophique originale qu’est l’archéologie, inspirée de l’archéologie
philosophique kantienne (Paltrinieri, 2015 ; Libera, 2016). Ainsi,
l’in>uence de Heidegger sur la compréhension du kantisme,
conjuguée à l’in>uence de certains maîtres de l’Université, aurait
secrètement guidé les intérêts et la curiosité d’un étudiant qui
s’apprêtait à devenir un des plus grands philosophes français
contemporains. Est-ce à dire que la notion de priming ou amorçage
pourrait fournir autre chose qu’une analogie et contribuer plus
rigoureusement à un modèle historiographique à venir ? Du moins a-t-
elle joué un rôle heuristique dans la génétique collective de
l’archéologie foucaldienne à laquelle je viens d’apporter quelques
éléments.

Notes

1. Foucault, 1966.
2. Voir, par exemple, Sabot, 2006.
3. Foucault, 2019, p. 52 et p. 56.
4. Defert, Ewald et Gros, 2008, p. 8.
5 . BnF, fonds Michel Foucault, NAF 28730, boîte 46. Arianna Sforzini
prépare actuellement l’édition de ce manuscrit qui paraîtra aux
éditions Le Seuil.
6. Defert, Ewald et Gros, 2008, p. 8.
7 . Une lecture classique de Kant serait celle introduite à l’Université
par Victor Delbos dans une ligne interprétative proche d’un néo-



spiritualisme. Sur l’histoire des kantismes français, voir Fedi, 2018.
8 . Selon les termes de Foucault en note de sa traduction de l’
Anthropologie d’un point de vue pragmatique  de Kant parue chez Vrin en
1964 (Defert, Ewald et Gros, 2008, p. 8)
9 . http://eman-archives.org/Foucault-fiches/exhibits/show/foucault-
auditeur-les-ann--es-
10. http://eman-archives.org/Foucault-fiches/collections/show/197
11. Foucault, 2002, p. 34.
12. Foucault, 2001 (1986), p. 1599.
13. Ibid. (1984), p. 1522.
14. Alain de Libera, séminaire au Collège de France, «  Destructionis
destructio. Heidegger, Foucault et la pensée médiévale », voir en
particulier la séance du 20 février 2017 (https://www.college-de-
france.fr/site/alain-de-libera/course-2016-2017.htm).
1 5 . Heidegger, 1953. On désigne aussi cet ouvrage en parlant du
Kantbuch.
16. Gros et Dávila, 1997.
17. J’emprunte cette formule à Grégory Cormann qui, lors de la séance
du séminaire général de l’ITEM du 01/10/2019 dédiée à « Sartre : la
genèse des thèses sur l’imaginaire », formulait l’hypothèse d’un travail
de « génétique collective » dont une partie de la tâche serait de
« reconstituer certaines communautés de recherche, fussent-elles
éphémères, certaines conditions collectives de la production d’une
œuvre ou d’un savoir ».
18. Le programme de l’oral en 1949 portait sur Bergson, Matière et
mémoire (chapitres II, III, IV), Hume Enquête sur l’entendement humains
(sections I-VIII), Maine de Biran, Essai sur les fondements de la Psychologie
(« Introduction générale, 1ère partie, sections I et II, chap. 1-2), Comte,
Discours sur l’esprit positif , Lachelier, Psychologie et métaphysique . Celui de
l’écrit en 1951 portait sur Bergson, les Stoïciens, Plotin, Spinoza, Hume
et Comte. Cf. Bianco, 2015, p. 360.
19. Voir en annexe les extraits numérisés du Bulletin du groupe d’études
de philosophie de l’Université de Paris (collection personnelle de Gautier
Dassonneville).
20. Vuillemin, 1949.
21. Voir l’annexe 2.
22. Du point de vue de la matérialité du manuscrit, l’écriture et la
manière de prendre note sont du moins similaires aux notes
identi/ées à 1949. Signalons aussi que Beaufret semble également
avoir pris en charge à l’ENS la préparation à l’agrégation avec des
leçons sur Spinoza, aux programmes de 1949 et de 1951
(https://eman-archives.org/Foucault-
fiches/viewer/show/6832#page/n0/mode/1up). Sur l’émulation
théorique autour des auteurs programmés à l’Agrégation et ses e3ets
sur les développements originaux de la pensée française
contemporaine voir Schrift, 2008.
2 3 . https://eman-archives.org/Foucault-
fiches/viewer/show/6375#page/n0/mode/1up

http://eman-archives.org/Foucault-fiches/exhibits/show/foucault-auditeur-les-ann--es-
http://eman-archives.org/Foucault-fiches/collections/show/197
https://www.college-de-france.fr/site/alain-de-libera/course-2016-2017.htm


24. https://eman-archives.org/Foucault-fiches/items/show/3923
25. Heidegger, 1985, p. 30 : « C’est ainsi que la contribution positive de
la Critique de la raison pure de Kant consiste dans le coup d’envoi qu’elle
donne à l’élaboration de ce qui appartient en général à une nature, et
non point dans une “théorie” de la connaissance. La logique
transcendantale de Kant est une logique apriori réale du domaine
d’être “nature”. »
2 6 . NAF 28730, b037, f0897 : http://eman-archives.org/Foucault-
fiches/viewer/show/4112#page/n0/mode/1up
27. Hyppolite, 1953.
28. Foucault, 2001 (1969), p. 807‑813.
29. Deleuze, 1954, p. 457.
30. Hyppolite, 1991, tome 1, p. 624.
31. Ibid.
32. Vuillemin, 1954. En particulier, en écho à l’extrait du cours cité ci-
dessous, voir p. 261 : « C’est en effet dans la rencontre objectivante que
surgit l’expérience du Là-Contre du Dawider, de l’objectivité de l’objet.
Le sens transcendantal de la catégorie consiste à rendre possible cette
rencontre, à faire qu’un étant comme tel puisse m’apparaître comme
phénomène, c’est-à-dire comme objet. C’est ici que le sol
transcendantal de la phénoménologie se découvre. (...) L’unité de la
conscience ré>exive, voilà ce qui constitue l’essence et la totalité de la
transcendance, c’est-à-dire l’horizon à partir duquel des objets
viennent lui annoncer ce qu’elle est : la finitude. »
3 3 . NAF 28730, b037, f0919 : http://eman-archives.org/Foucault-
fiches/viewer/show/4134#page/n0/mode/1up
34. Vuillemin, 1949.
35. Heidegger, 2018 ; Römer, 2018.
36. Vuillemin, 1949, p. 26.
37. Vuillemin, 1954, p. 14.
38. Giovannangeli, 2002, p. 19-20.
39. Bolmain, 2012, p. 63.
40. Beaufret, 1998.
41. Ibid., p. 91.
42. [Beaufret fait certainement référence à l’article de Mikel Dufrenne
intitulé « Heidegger et Kant » ( Revue de métaphysique et de morale , 1949,
p. 1-28) où on peut lire : « La philosophie de Heidegger débouche sur
une théorie de la création ; l’ontologie est à sa manière une théologie,
qui ne comporte pas une eschatologie, mais si l’on ose dire, une
protologie. La transcendance n’est pas loin d’y récupérer le sens
traditionnel qu’elle avait perdu chez Husserl » (Dufrenne, 1949). On
aurait pu hésiter avec une référence à la « Brève note sur l’Ontologie »,
parue également dans la Revue de métaphysique  en octobre-décembre
1954 (p. 398-412), mais Dufrenne y accorde davantage de nouveauté à
l’ontologie fondamentale de Heidegger comme « discours de l’être »
qui « se pose en s’opposant à l’anthropologie ». On peut donc dater les
notes de Foucault à «  minimum 1949 » plutôt qu’à «  minimum 1954 ».]
4 3 . [« Par nature, il y a dans l’entendement de l’homme une

https://eman-archives.org/Foucault-fiches/items/show/3923


philosophie » (Platon, Phèdre, 279a).]
44. [Cf. Heidegger, 1953, p. 286 .]
4 5 . NAF 28730, b037, f0883 : http://eman-archives.org/Foucault-
fiches/items/show/4098
4 6 . http://eman-archives.org/Foucault-
fiches/viewer/show/4091#page/n0/mode/1up
4 7 . NAF 28730, b037, f0885: http://eman-archives.org/Foucault-
fiches/viewer/show/4100#page/n0/mode/1up.
48. Merleau-Ponty, 1996, p. 74.
49. Ibid., p. 103.
50. Saint Aubert, 2006, p. 21-24.
51. Merleau-Ponty, 2011
52. Sabot, 2013.
53. Foucault, 2001 (1988), p. 1599.
54. Comme l’a montré Philippe Sabot dans sa contribution à ce dossier.
55. Foucault, 2001 (1954), p. 147.
56. Alain de Libera remarque que le syntagme « histoire de la vérité »,
tout comme le thème de la « /n » de l’homme, apparaissent dans les
contributions d’Alexandre Koyré parues dans Critique 1 et 2en 1946,
« L’évolution philosophique de Martin Heidegger » ( Koyré, 1946).
Grégory Cormann (2014) fait une observation du même ordre en
retrouvant le titre de l’essai d’ontologie phénoménologique de Sartre
dans l’ « Introduction » de Koyré à Qu’est-ce que la métaphysique ? : « le
premier il [Heidegger] a osé (...) nous parler – en philosophe – de
choses très “banales” et très “simples” : de l’existence et de la mort ;
de l’être et du néant » (Koyré, 1931, p. 6).
57. Sartre, 2010, p. 466. Pour la mise en relief de ce questionnement
sartrien concernant « l’in>uence subie », Cf. Cormann, 2014 ; Cormann,
2016.
58. Ibid., p. 914-915.
59. Sartre, 1986, p. 39.
60. Je m’appuie sur les travaux de Cyrille Champagne, directeur du
département Recherches en Hypnologie de l’Académie pour la
Recherche et la Connaissance en Hypnose Ericksonienne. Les
questions de la suggestibilité et du phénomène d’amorçage sont
traitées dans le cours accessible en ligne au lien suivant :
https://www.youtube.com/watch?v=OQI3YukhGVo&t=3150s.
61. Lundh, 1995
62. Cormann, 2014, p. 152 ; Cormann, 2016, p. 102. Ajoutons que c’est
aussi ce terme de « germes » que le sociologue marxiste Henri
Lefebvre utilise en 1958 pour désigner les idées pré-existentialistes qui
circulaient dans les années 1920 (Lefebvre, 1973, p. 50).
63. Bernheim, 1884, p. 73.
64. Hertrep de Nohmont, 1904.

Bibliographie :

http://eman-archives.org/Foucault-fiches/items/show/4098
https://www.youtube.com/watch?v=OQI3YukhGVo&t=3150s


Beaufret, 1998 : Jean Beaufret, Leçons de philosophie, Philippe
Fouillaron (éd.), Paris, Le Seuil, coll. « Traces écrites ».
Bernheim, 1884 : Hippolyte Bernheim, De la suggestion dans l’état
hypnotique et dans l’état de veille, Paris, Octave Doin.
Bianco, 2015 : Giuseppe Bianco, Après Bergson, Paris, Presses
Universitaires de France.
Bolmain, 2012 : Thomas Bolmain, « Aux sources d’un refus.
Foucault, avec Heidegger, contre l’anthropologie kantienne », dans
Questions anthropologiques et phénoménologiques. Autour du travail de
Daniel Giovannangeli.
Cormann, 2016 : Grégory Cormann, « Empédocle ou comment
entrer en philosophie : Sartre et la pensée allemande dans les
années 1920 », Études sartriennes, n° 20, p. 101‑146.
Defert, Ewald et Gros, 2008 : Daniel Defert, François Ewald et
Frédéric Gros, « Présentation », dans Anthropologie du point de vue
pragmatique d’Immanuel Kant, précédée de Introduction à
l’Anthropologie de Kant par Michel Foucault , Paris, Vrin, coll. « Textes
philosophique », p. 7‑9.
Deleuze, 1954 : Gilles Deleuze, « Compte rendu de Jean Hyppolite.
Logique et existence (Essai sur la Logique de Hegel) . P. U. F., 1953, 247
pages. », Revue Philosophique de la France et de l’Étranger , tome 144,
p. 457‑460.
Dufrenne, 1949 : Mikel Dufrenne, « Heidegger et Kant », Revue de
Métaphysique et de Morale, tome 54, 1, p. 1‑28.
Fedi, 2018 : Laurent Fedi, Kant, une passion française, 1795-1940 ,
Hildesheim, Georg Olms Verlag.
Foucault, 1966 : Michel Foucault, Les Mots et les choses. Une archéologie
des sciences humaines, Paris, Gallimard, coll. « Tel ».
Foucault, 2001 : Michel Foucault, Dits et écrits II , Gallimard, Paris,
Gallimard, coll. « Quarto ».
Foucault, 2001 : Michel Foucault, Dits et écrits I , Paris, Gallimard,
coll. « Quarto ».
Foucault, 2002 : Michel Foucault, L’Archéologie du savoir , Paris,
Gallimard, coll. « Bibliothèque des sciences humaines ».
Foucault, 2019 : Michel Foucault, « Introduction à l’Anthropologie
de Kant », dans Anthropologie du point de vue pragmatique , Paris, Vrin,
coll. « Textes philosophiques », p. 11‑79.
Giovannangeli, 2002 : Daniel Giovannangeli, Finitude et représentation
: six leçons sur l’apparaître: de Descartes à l’ontologie phénoménologique ,
Bruxelles, Ousia, coll. « Ébauches, 8 ».
Gros et Dávila, 1997 : Frédéric Gros et Jorge Dávila, Michel Foucault,
lector de Kant, Mérida, Centro de Publicaciones de la Universidad de
los Andes.
Heidegger, 1953 : Martin Heidegger, Kant et le problème de la
métaphysique, traduit et préfacé par Alphonse De Waelhens et
Walter Biemel, Paris, Gallimard, coll. « Tel ».
Heidegger, 1985 : Martin Heidegger, Être et temps, traduit par
Emmanuel Martineau, Édition numérique hors-Commerce., s. l.



Heidegger, 2018 : Martin Heidegger, « Sur l’histoire de la Chaire de
philosophie à l’Université depuis 1866 », Archives de Philosophie,
traduit par Guillaume Fagniez, 81, 2, p. 305‑310.
Hertrep de Nohmont, 1904 : Hertrep de Nohmont, La Vérité sur
l’hypnotisme. Méthode française d’hypnotisme, magnétisme personnel,
calmant magnétique, thérapeutique suggestive, etc., Mohon (Ardennes).
Hyppolite, 1953 : Jean Hyppolite, Logique et existence. Essai sur la
logique de Hegel, Paris, Presses Universitaires de France,
coll. « Épiméthée ».
Hyppolite, 1991 : Jean Hyppolite, Figures de la pensée philosophique :
écrits 1931-1968, Paris, Presses universitaires de France,
coll. « Quadrige ».
Koyré, 1931 : Alexandre Koyré, « Introduction à Martin Heidegger,
Qu’est-ce que la métaphysique ? , traduit par Henry Corbin-
Petithenry », dans Bifur VIII, p. 5‑8.
Koyré, 1946 : Alexandre Koyré, « L’évolution philosophique de
Martin Heidegger », Critique, 1‑2, p. 73‑82 et 161‑183.
Lefebvre, 1973 : Henri Lefebvre, La Somme et le reste, Paris, Bélibaste.
Lundh, 1995 : Lars-Gunnar Lundh, « Meaning structures and mental
representations », Scandinavian Journal of Psychology, 36, 4,
p. 363‑385.
Merleau-Ponty, 1996 : Maurice Merleau-Ponty, Le primat de la
perception et ses conséquences philosophiques. Précédé de Projet de travail
sur la nature de la perception, 1933 La nature de la perception, 1934,
Lagrasse, Verdier.
Merleau-Ponty, 2011 : Maurice Merleau-Ponty, Le monde sensible et le
monde de l’expression : cours au Collège de France, notes, 1953, Genève,
MētisPresses, coll. « Champcontrechamp ».
Römer, 2018 : Inga Römer, « Les interprétations heideggériennes de
Kant », Archives de Philosophie, 81, 2, p. 329‑352.
Sabot, 2006 : Philippe Sabot, Lire Les Mots et les choses de Michel
Foucault, s. l., PUF - Presses Universitaires de France,
coll. « Quadrige ».
Sabot, 2013 : Philippe Sabot, « Foucault et Merleau-Ponty: un
dialogue impossible ? », Les Études philosophiques , 106, 3, p. 317.
Saint Aubert, 2006 : Emmanuel de Saint Aubert, Vers une ontologie
indirecte : sources et enjeux critiques de l’appel à l’ontologie chez Merleau-
Ponty, Paris, J. Vrin, coll. « Bibliothèque d’histoire de la
philosophie ».
Sartre, 1986 : Jean-Paul Sartre, Questions de méthode , nouvelle
édition revue et annotée par Arlette Elkaïm-Sartre., Paris,
Gallimard, coll. « Tel ».
Sartre, 2010 : Jean-Paul Sartre, Les mots et autres écrits
autobiographiques, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la
Pléiade ».
Schrift, 2008 : Alan Schrift, « The E3ects of the Agrégation de
Philosophie on Twentieth-Century French Philosophy », Journal of
the History of Philosophy, 46, p. 449‑473.



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Vuillemin, 1949 : Jules Vuillemin, « Heidegger critique de Kant. Le
kantisme et la philosophie de l’existence », Bulletin du groupe
d'études de philosophie de l'Université de Paris, n° 2, p. 23‑26.
Vuillemin, 1954 : Jules Vuillemin, L’Héritage kantien et la révolution
copernicienne : Fichte, Cohen, Heidegger, Paris, Presses Universitaires
de France, coll. « Bibliothèque de philosophie contemporaine ».

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
>nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réAexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	1° Identification et datation des manuscrits : 1949, Kant à l’Agrégation
	2° À propos d’une invitation à relire Kant : retour méthodologique
	Bibliographie :
	Nos partenaires


