
Les maîtres itinérants enLes maîtres itinérants en
Grèce : techniciens,Grèce : techniciens,
sophistes, philosophessophistes, philosophes

Lieux de savoirLieux de savoir , , 1. Espaces et communautés1. Espaces et communautés , , Albin MichelAlbin Michel , , 20072007 , , p. 786-804p. 786-804

Le service des savants et des artistes est nécessaire au bon
fonctionnement de la société grecque : sans eux, point de célébrations
religieuses, point de combats e�caces, point d’éducation ni de
patrimoine culturel. Leurs fonctions sociales sont multiples et
fondamentales. Pourtant, il est rare que leur présence soit exigée en
permanence : on fait appel à eux lorsque les circonstances le
réclament. Par nécessité, ils sont itinérants et se déplacent pour
répondre à la demande.

Disserter pour se faire connaître
Pour assurer la défense de leur cité, les Rhodiens emploient
régulièrement un « architecte », ou plutôt un ingénieur, payé sur les
caisses de l’État. Au moment où commence ce récit, c’est Diognète, un
Rhodien, qui occupe le poste. Nous sommes à la +n du iv e siècle avant
J.-C.

À cette époque, un architecte d’Arados, nommé Callias, vint
à Rhodes et +t une démonstration publique : il présenta le
modèle d’un rempart et dressa sur une plate-forme
tournante une machine avec laquelle il saisit une hélépole
[une tour mobile] qu’il avait approchée de la muraille et la
transporta jusqu’à l’intérieur du rempart. À la vue de ce
modèle, les Rhodiens, frappés d’admiration, retirèrent à
Diognète sa pension annuelle et ils reportèrent cet honneur
sur Callias 1.

Si Callias est venu à Rhodes, c’est pour se faire connaître et, si possible,
se faire recruter par la cité : sa démonstration publique, accompagnée
d’accessoires spectaculaires, est parfaitement réglée. Les Rhodiens s’y

Natacha Massar

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=5


laissent prendre et chassent l’architecte qu’ils employaient
jusqu’alors, persuadés d’avoir trouvé en ce nouveau venu la perle rare,
l’architecte des architectes. Ils vont bientôt déchanter. Quelque temps
plus tard, la ville est assiégée : les habitants invitent Callias à
construire sa machine, il répond qu’il en est incapable. Les Rhodiens
sont alors obligés de supplier leur ancien architecte, Diognète, de les
tirer de ce mauvais pas. Ce qu’il fait d’ailleurs avec e�cacité,
s’arrangeant pour enliser la machine de siège du roi Démétrios dans
un bourbier artificiel.

Ce récit éclaire l’une des réalités du monde ancien : pas
d’enseignement d’État, pas de diplômes. Si l’on veut recruter un
architecte, un médecin ou un sculpteur compétent, on ne peut le
sélectionner sur la base d’un certi+cat délivré par une école reconnue.
Il faut juger de ses compétences selon d’autres critères, par exemple
les qualités d’un discours délivré en public. Tous les moyens de
persuasion peuvent dès lors y être déployés : rhétorique ;eurie,
gestes, accessoires, vêtements. Cette pratique est particulièrement
répandue lors des périodes classique (v e-iv e siècle av. J.-C. ) et
hellénistique (iii e-i er siècle av. J.-C.).

Des conditions de la renommée

Callias est venu à Rhodes, centre commercial important, lieu
d’échanges et de culture2, dans l’espoir d’en retirer un béné+ce
professionnel. Les lieux d’étape ou de rassemblement sont propices à
de telles démonstrations publicitaires. D’autres personnages sont
passés par la même ville : le médecin Ménokritos, un Samien, y a
exercé pour un temps, et son art l’a fait apprécier de nombreux
patients. Lorsque les Brykountiens, habitants d’une petite ville de l’île
d e Carpathos alors sous contrôle rhodien, ont décidé d’employer un
médecin, ils ont tout naturellement pensé à lui : en effet, il avait soigné
certains d’entre eux, tombés malades lors d’un séjour à Rhodes. Et,
contrairement à Callias, Ménokritos s’est révélé qualifié pour l’emploi :
il est resté plus de vingt ans au service des Brykountiens, à la
satisfaction de tous3.

À l’époque classique, le sanctuaire d’Olympie est le lieu par excellence
où exercer ses talents d’orateur a+n d’impressionner une foule venue
de tous les horizons. Lors des jeux Olympiques, grande célébration
religieuse en l’honneur de Zeus, un public bigarré se presse dans le
sanctuaire, où, durant quelques jours, les tenues et les accents de
toutes les régions du monde grec s’entremêlent. Des vendeurs de
nourriture, d’ex-voto ou de souvenirs, d’humbles personnages voulant

Figure 1. Lieux d’origine et lieux de passage des maîtres
itinérants.



pro+ter de la fête côtoient des membres de l’élite venus en grande
pompe, avec leur suite de courtisans. Dans le sanctuaire, des
personnages hauts en couleur haranguent la foule et prononcent des
discours sur des sujets d’une impressionnante diversité, tentant par
tous les moyens d’attirer l’attention des badauds et de frapper les
esprits. Parmi ceux qui rivalisent ainsi, on rencontre, aux côtés de
charlatans, des philosophes, des sophistes ou des poètes célèbres, des
sculpteurs ou des médecins de premier plan. C’est en eGet l’occasion
pour tous d’entrer en contact avec des clients potentiels et d’accroître
leur réseau de relations – une nécessité pour obtenir des engagements
professionnels.

Hippias 4, le sophiste du v e siècle, est originaire d’Élis, une cité voisine
du sanctuaire d’Olympie. Cette proximité lui permet de s’y rendre lors
des Jeux :

J’ai l’habitude […] d’aller dans le sanctuaire pour me mettre
à la disposition de tous, discourir, à la demande de tel ou
tel, sur un des sujets que j’ai préparés et pour répondre à
toutes les questions qu’on se plaît à me poser5.

Les connaissances de ce sophiste étaient multiples et étendues : il
s’intéressait aussi bien aux mathématiques qu’au langage ou à
l’astronomie ; les discussions avec le public devaient être diverses !
Hippias a non seulement prévu des thèmes d’exposé, mais il a
également adopté pour se rendre à Olympie un habit insolite : il avait
fabriqué de ses propres mains chacun des éléments de sa tenue, de
l’anneau qu’il portait au doigt à ses chaussures, en passant par sa
tunique, son manteau et sa ceinture tissée de style perse6. Son
vêtement étale, aux yeux de tous, l’étendue de ses compétences et fait
assurément lui-même l’objet de discours et de questions.

D’autres savants et artistes arborent eux aussi des tenues
remarquables. Le peintre Zeuxis, un contemporain d’Hippias, se serait
promené à Olympie avec un manteau extravagant orné d’écussons sur
lesquels son nom était brodé en lettres d’or7. Son collègue Parrhasios
d’Éphèse s’habillait de pourpre, se ceignait le front d’un ruban doré ou
blanc, portait des sandales avec des courroies dorées et un bâton
décoré de spirales gravées et dorées8. Cet artiste semble avoir porté
régulièrement cette tenue spectaculaire, sans la réserver à des
circonstances exceptionnelles comme les jeux Olympiques. La tenue
du médecin doit, au contraire, être sobre et dépouillée, et plusieurs
traités exhortent les praticiens à proscrire les vêtements extravagants
et les parfums trop riches9. Dans l’Antiquité, l’apparence joue un rôle
essentiel : la tenue, l’allure générale, le parfum même doivent plaire et
convaincre du sérieux et des compétences de la personne.

Un auteur, d’ailleurs, met son lecteur en garde contre les faux sages :



Ce sont des gens qui rassemblent la foule, trompent non
sans adresse, et vont et viennent par les villes. On les
reconnaît au vêtement et au reste de leur apparence, car ils
sont parés somptueusement.

Il poursuit en caractérisant le vrai sage et le vrai médecin :

point d’arrangement, point d’aGectation, un vêtement
plein de bienséance et de simplicité, fait non pour le luxe,
mais pour la bonne réputation10.

L’épreuve du discours public

Lors des discours, le débat avec le public ou avec les collègues occupe
une place importante : savoir réfuter les arguments de ses opposants,
persuader par des exemples ou des modèles, répondre à bon escient
sont autant de talents essentiels. Cette pratique de la démonstration
publique avec débat se poursuit jusqu’à l’époque impériale. Au ii

e siècle de notre ère, à Rome, Galien a pratiqué des dissections
publiques d’animaux, tout en annonçant à l’avance au public ce qu’il
allait voir ; il y démontrait diverses théories concernant l’anatomie ou
la circulation sanguine. De telles séances présentent des traits
récurrents : la mise en scène théâtrale, la démonstration dramatique,
la réfutation des contre-arguments soulevés par des collègues ou des
membres de l’assistance11.

Le récit du succès immérité de Callias révèle su�samment le résultat
escompté : des retombées professionnelles et économiques. Dans le
cas des philosophes ou des sophistes, il s’agit d’attirer des élèves ; dans
celui de médecins ou d’architectes, il faut plutôt marquer les
mémoires pour que les gens se souviennent de vous lorsqu’ils auront
besoin des services d’un homme de métier.

Lieux d’étape ou grands rassemblements festifs oGrent un cadre
privilégié aux savants, aux lettrés ou aux hâbleurs venus souvent de
loin pour se donner en spectacle en espérant, grâce à leurs talents
rhétoriques, sinon professionnels, se faire ouvrir toutes les portes.
Rhodes et Olympie, mais également les sanctuaires de Delphes et de
Délos, la cité d’Athènes ou les capitales royales sont des lieux
essentiels pour qui veut se forger une réputation. Des centres
régionaux moins connus peuvent également favoriser des
opportunités : le médecin Apollonios de Milet s’est fait d’abord
connaître à Ténos, centre de la ligue des Cyclades. Apprécié par les
habitants, il est engagé comme médecin public. S’étant fait plus
largement connaître par son activité dans cette cité, il exercera
ensuite son métier en voyageant d’île en île, avant de revenir à son
point de départ, Ténos 12.



Circuler pour des raisons professionnelles
À l’instar des compétitions sportives d’Olympie, des concours
musicaux et théâtraux sont organisés dans les sanctuaires d’Apollon
ou de Dionysos lors de la fête principale en l’honneur du dieu. Ces
concours, tenus à date +xe, la plupart du temps tous les quatre ans,
attirent les artistes, musiciens et acteurs, qui en retirent gloire et
récompenses. Les fêtes, dans les sanctuaires, sont destinées à honorer
un dieu : la qualité de la musique et des concours contribue à
magni+er la cérémonie et à lui donner l’éclat qui sied à la divinité.
Pour le bon déroulement de la célébration, les sanctuaires doivent
s’assurer la participation de musiciens ou d’acteurs ; pour ce faire, ils
peuvent signer un contrat avec le représentant d’un artiste individuel
ou, comme c’est le cas le plus fréquent à l’époque hellénistique, avec
une association régionale d’artistes. Ces guildes peuvent prendre en
charge l’ensemble de l’organisation de la fête ou seulement garantir la
participation de leurs membres au concours. Ces contrats, mal connus,
prévoient ce qui est dû par le sanctuaire (salaires, costumes,
nourriture, par exemple), mais également les amendes que devront
payer les poètes et musiciens s’ils ne se présentent pas le jour dit. À
Épidaure, une inscription porte trois noms et le montant de l’amende
que chacun a dû payer. Deux noms ont toutefois été grattés et eGacés :
ceux des artistes qui se sont acquittés de la pénalité due au sanctuaire
13.

A+n de gagner leur vie, les artistes sont souvent obligés de voyager
dans la totalité du monde grec, d’un sanctuaire ou d’une fête à l’autre.
La carrière musicale de Pythoclès fournit un exemple très évocateur
de ce mode de vie. Son parcours est connu par une épigramme gravée
sur la base de la statue que son frère a fait ériger en son honneur dans
leur patrie, Hermionè 14. Musicien aux talents multiples, chanteur et
;ûtiste, chef de chœur des artistes (« technîtai ») dionysiaques lors de
plusieurs fêtes des Sôteria15 à Delphes, Pythoclès a gagné treize prix
dans des concours qui se déroulaient en Grèce. L’épigramme distingue
les trois compétitions musicales les plus célèbres, celles des Pythia de
Delphes, des Isthmia de Corinthe et des Néméia d’Argos, ainsi que
deux concours musicaux en Béotie. Pythoclès a aussi remporté de
nombreux prix à des fêtes qui avaient lieu en dehors de la Grèce
même, mais ces lieux ne sont pas nommés. Plusieurs souverains, dont
l’identité n’est pas précisée, ont apprécié son art et lui ont fait des
présents pour lui rendre hommage. Cet artiste, connu seulement par
ce poème et quelques mentions dans des inscriptions delphiques, se
distingue par son palmarès et par l’étendue de ses voyages,
conséquences de sa virtuosité et de son renom. Son mode de vie
itinérant, dicté par le calendrier des fêtes et des concours, ne paraît
toutefois pas exceptionnel. Des musiciens moins connus ont tendance
à se cantonner dans une contrée plus restreinte, fréquentant



assidûment les sanctuaires régionaux de Béotie, du Péloponnèse ou
d’Ionie.

Un autre document, datant du deuxième quart du iii e siècle, célèbre les
exploits d’un acteur originaire de Tégée, en Arcadie : son nom est
perdu, mais on sait qu’il était spécialisé dans le répertoire tragique de
l’époque classique 16. Sur le monument, les victoires particulièrement
prestigieuses remportées à Athènes, Argos, Delphes et Dodone sont
mises en évidence par une ornementation appropriée : elles sont
gravées à l’intérieur d’une couronne de feuillage, rappelant celles qui
lui ont été décernées à l’issue des compétitions. Outre ces quatre
concours, il a remporté des victoires en quatre-vingt-huit autres
occasions : il a parcouru tout le monde grec en faisant partager son
talent à des spectateurs nombreux et variés. Qu’on lui attribue une
carrière de vingt ou trente ans, cette énumération correspond en eGet
à trois ou quatre victoires par an, sans compter les représentations où
il n’a pas été couronné.

Ces deux textes montrent qu’au cœur de l’époque hellénistique les
concours les plus prestigieux, ceux qu’on se vante d’avoir gagnés, se
déroulent, en Grèce, dans le cadre de fêtes religieuses traditionnelles.

Rien n’empêche de se rendre ailleurs, mais les concours de création
plus récente ne méritent pas de mention particulière – du moins pour
un musicien ou un acteur originaire de la Grèce continentale.
Cependant, des artistes renommés ont exercé leurs talents
principalement en Asie Mineure : qu’il su�se d’évoquer le parcours
remarquable d’un joueur de double-;ûte, Kraton, célébré partout,
couvert de richesses, intime du roi de Pergame Eumène Ii – ce dernier
sera même son exécuteur testamentaire17.

Les sanctuaires où sont célébrés des concours scéniques sont des lieux
essentiels pour la diGusion de la culture grecque, principalement
musicale et poétique. Cette dernière catégorie couvre un champ
artistique particulièrement large puisque la poésie comprend les
poèmes épiques à sujet mythique ou historique, les œuvres chantées
(hymnes, chants de procession, etc.) ainsi que toutes les productions
théâtrales. Ces lieux accueillent des artistes de qualité inégale qui
viennent faire revivre, le temps d’une représentation, les pièces du
répertoire classique, apprécié de tous. Les sanctuaires sont également
le lieu de création d’une production nouvelle, théâtrale et musicale. Si,
souvent, les concours sont très espacés dans le temps (d’ordinaire tous
les quatre ans), ils sont néanmoins organisés avec régularité,
permettant aux habitants des diGérentes régions du monde grec de
pro+ter de ces manifestations culturelles, de voir et d’entendre des
artistes d’origines variées, et même des célébrités si le sanctuaire
parvient à les recruter. De tels circuits n’existent pas pour tous les
métiers. Cependant, les spécialistes d’un art évitent autant que
possible de voyager au hasard : mieux vaut s’assurer un engagement à



l’avance. Leurs services sont surtout requis dans des circonstances
propres à chaque métier. La guerre en particulier, omniprésente dans
la vie des Grecs, nécessite l’intervention de nombreux techniciens. À
Rhodes, Callias a consacré son exposé aux machines de guerre utiles
pour défendre une place forte. Ce n’est pas un hasard : les Rhodiens
sollicitent son aide au moment où le roi Démétrios les assiège.
L’architecte peut aussi contribuer à la reconstruction ou au
renforcement d’un rempart, d’une ;otte de guerre. Les médecins
jouent également un rôle essentiel lors des conflits. Philon de Byzance,
dans son traité de poliorcétique, donne le conseil suivant aux villes
qui s’apprêtent à subir un siège : « il faut qu’il y ait à l’intérieur de la
place d’excellents médecins entraînés à soigner les blessures et à
extraire les armes de jet, munis de remèdes et des instruments
appropriés18 » a+n de soigner les soldats blessés pour qu’ils
retournent au plus vite au combat.

Cette recommandation vaut de manière plus générale : en cas de
con;it imminent, une cité doit s’assurer de la présence en ses murs
d’un praticien compétent. Elle engagera à titre public un médecin qui
se trouve déjà sur place ou elle fera venir d’une autre cité un médecin
recommandé par tel ou tel de ses citoyens qui aurait béné+cié de ses
soins, ou se souviendrait d’une conférence remarquable entendue
autrefois. Elle peut en+n envoyer un ambassadeur à Cos pour qu’on lui
envoie un praticien. Depuis le temps d’Hippocrate, Cos est en eGet un
centre renommé pour la qualité de ses médecins : des patients se
rendent sur l’île pour les consulter, et les cités peuvent obtenir les
services de l’un d’entre eux en s’adressant à sa patrie19. La cité crétoise
de Gortyne, au moment de s’engager dans un long con;it avec la cité
de Lyttos, soumet une telle demande à Cos 20. Le médecin sélectionné,
Hermias, s’est donc rendu en Crète, où il a sauvé de nombreuses vies,
soignant aussi bien les Gortyniens que leurs alliés cnossiens, dont
certains, blessés au cours des combats, étaient ensuite tombés
malades. Après cinq ans passés au service de la cité, avec un
dévouement irréprochable, Hermias demande l’autorisation de
rentrer chez lui. Gortyne accède à sa requête, lui décernant maints
honneurs à l’occasion de son départ. On le retrouve d’ailleurs à Cos, où
il participe à la vie de la cité. Son nom +gure dans deux listes de
participants à une collecte de fonds, aux côtés d’autres membres de sa
famille, son frère Theudoros et un troisième frère dont le nom est
perdu21. Son épouse, Aischrôn, a élevé en son honneur une statue dans
le principal sanctuaire de Cos, celui d’Asklépios, le dieu médecin et
guérisseur22.

L’engagement d’un spécialiste comme Hermias implique l’intégration
dans la cité, pour une période donnée, d’un étranger remarquable par
ses connaissances techniques. Selon les circonstances, il aura plus ou
moins d’occasions de partager son savoir. Le moment de l’engagement
pouvait donner lieu à une démonstration publique. En eGet, avant de



signer son contrat, il arrivait que la cité lui demande de prouver une
dernière fois ses compétences. Il devait alors présenter en public,
parfois devant l’Assemblée de la cité, un exposé relatif à son métier. Il
oGrait ainsi la possibilité aux citoyens d’entendre le discours d’un
spécialiste venu parfois de très loin, de prendre connaissance de telle
ou telle théorie ancienne ou nouvelle. Sa présence pouvait également
susciter des vocations : tout spécialiste était susceptible de se muer en
professeur si les circonstances s’y prêtaient.

Enseigner

Dans le courant du ii e siècle, le médecin Asclépiadès de Pergè a vécu
durant de longues années à Séleucie, en compagnie de sa femme et de
ses enfants qui, tous, ont reçu en hommage la citoyenneté de la ville
qui les accueillait. Au cours de son séjour, Asclépiadès a eu l’occasion
de donner des conférences sur des sujets médicaux. Revenu dans sa
patrie, il a été invité au gymnase où il a présenté des exposés sur la
santé fort utiles aux citoyens23. Le gymnase, une institution
caractéristique des villes grecques, est le lieu par excellence de
l’éducation des jeunes gens et de la culture à l’époque hellénistique24.
En eGet, l’enseignement dispensé aux adolescents et aux jeunes
adultes, les éphèbes et les néoi, se diversi+e : jusqu’alors tourné
principalement vers l’exercice physique et l’entraînement de type
militaire, il s’oriente davantage vers les disciplines intellectuelles. À
une époque où les Grecs côtoient de plus en plus de non-Grecs et sont
parfois minoritaires dans des régions où se sont épanouies des
civilisations anciennes (Égypte, Babylonie, Judée), la culture
hellénique en vient à être un trait distinctif et identitaire. Dans ce
contexte, l’éducation physique ne su�t plus, et la culture, sous toutes
ses formes, prend une importance essentielle. Des spécialistes des
disciplines intellectuelles peuvent donner des conférences dans les
gymnases. Ces leçons sont dispensées sur invitation – on n’entre pas
n’importe comment dans un gymnase, surtout si l’on est un étranger –
et concernent les matières les plus variées. Un gymnasiarque d’Érétrie
a ainsi fait donner des leçons aux enfants, aux éphèbes et aux
personnes intéressées, par un rhéteur et un maître d’armes ; un autre,
dans la même cité, a convié un philologue homérique athénien,
Dionysios, fils de Philôtos, à enseigner son savoir au gymnase25.

L’intervention dans les gymnases de ces spécialistes de passage révèle
la diversité de la culture que l’on veut inculquer aux jeunes gens. Ces
maîtres pouvaient également dispenser leur enseignement dans un
cadre privé, leur présence dans la ville, surtout s’ils étaient connus,
attirant les curieux et les hommes de culture. Platon brosse un tableau
haut en couleur de ce phénomène. Lorsque Socrate se rend chez
Callias pour rencontrer son hôte, le sophiste Protagoras, de passage à



Athènes, il découvre le maître entouré de ses disciples. Socrate décrit
Protagoras en train de se promener de long en large dans le vestibule,
escorté par une nuée de jeunes gens. Il reconnaît plusieurs Athéniens
qui se sont joints au groupe et note la présence d’« Antimoiros de
Mendé, le plus distingué des disciples de Protagoras, auprès de qui il
apprend le métier de sophiste pour l’exercer à son tour ». Il poursuit :

D’autres suivaient en arrière, écoutant leur conversation,
des étrangers pour la plupart, à ce qu’il me parut, que
Protagoras entraîne à sa suite, hors de toutes les villes qu’il
traverse, les tenant sous le charme de sa voix comme un
nouvel Orphée, et qui sont forcés de le suivre par l’eGet du
charme ; mais aussi dans le chœur, quelques gens d’ici26.

Malgré la charge critique que l’on sent percer dans la comparaison
e n t r e Protagoras et Orphée, et l’exagération de l’évocation du
« chœur » de jeunes gens, Platon dépeint de manière vivante ce
sophiste célèbre entouré de personnes qui manifestent pour son
enseignement des degrés d’intérêt plutôt variés. Des jeunes gens
curieux pro+tent de sa venue à Athènes pour l’écouter ; d’autres, pour
approfondir leurs connaissances, l’ont suivi lorsqu’il a quitté leur
patrie, béné+ciant ainsi plus longtemps de son enseignement ; en+n,
quelques rares disciples sont venus se former à un métier – comme
Antimoiros.

Cette troupe disparate est sans doute caractéristique de l’entourage
des sophistes, philosophes et rhéteurs. En eGet, ces disciplines ont
acquis dans l’Antiquité une valeur culturelle forte et +gurent de
manière prééminente dans le programme de l’éducation des jeunes
gens ; avoir entendu ne serait-ce que quelques mots de l’un de ces
savants de passage dans sa ville représente déjà un béné+ce non
négligeable. Pour rencontrer tel rhéteur ou tel philosophe, il était
souvent nécessaire de se rendre dans la ville où il séjournait, d’y vivre
quelque temps et, le cas échéant, de le suivre dans ses déplacements.
Quiconque désirait approfondir sa formation devait rester aux côtés
du maître plus longtemps, parfois plusieurs années. Pour ce faire, un
jeune homme devait disposer de moyens +nanciers importants : outre
le voyage et le logement sur place, il fallait souvent aussi rémunérer le
maître, la plupart de ces enseignements étant payants.

Dans le paysage philosophique antique, Athènes occupe une place
particulière27 : depuis Platon, de véritables écoles de philosophie y ont
été établies les unes après les autres, occupant chacune un bâtiment
particulier. Depuis le iv e siècle, les écoles les plus diGérentes y
voisinent : platonicienne, aristotélicienne, stoïcienne et épicurienne.
Les maîtres attirent des disciples qui parfois s’installent, enseignent à
leur tour et attirent de nouveaux élèves. Athènes devient donc très tôt
un pôle d’attraction pour tous ceux qui s’intéressent à la philosophie,
et ses écoles sont fréquentées par un public disparate, composé en



grande partie d’étrangers. Les éphèbes, les jeunes gens qui se forment
au gymnase d’Athènes, sont loués pour avoir assidûment suivi des
cours dans plusieurs d’entre elles. Ménippos de Colophon, tout jeune
encore, est envoyé par sa patrie pour une mission religieuse à
Athènes : séduit par les maîtres qu’il y rencontre, il prolonge son
séjour pour suivre leur enseignement. Quant à Théophraste, il a
d’abord appris la philosophie dans sa patrie, Éresos, sur l’île de Lesbos.
Il s’est ensuite rendu à Athènes pour parfaire ses connaissances. Il
étudie auprès de Platon, puis d’Aristote et +nira par succéder à ce
dernier à la tête de l’école qu’il a fondée28. Dans ce domaine, on le voit,
la limite est ambiguë entre enseignement supérieur et formation
spécialisée.

Si l’on souhaitait se faire une idée, même superficielle, des nombreuses
théories en vogue et rencontrer des célébrités, et si l’on en avait les
moyens, on pouvait aussi faire un « circuit » des hauts lieux de la
culture. Comme bien d’autres riches Romains au i er siècle avant J.-C.,
Cicéron, au cours de son « tour de Grèce », séjourne à Athènes pour y
fréquenter les classes des philosophes et des rhéteurs, voyage en Asie
Mineure accompagné de philosophes originaires de diGérentes cités
de la région et se rend à Rhodes où il suit à nouveau l’enseignement du
rhéteur et juriste Molon, son maître à Rome, et où il rencontre
Poseidonios, le célèbre philosophe d’Apamée 29.

Les lieux de formation institutionnels, destinés à l’apprentissage d’un
domaine spécialisé, sont en réalité rares. Malgré l’ancienneté et la
célébrité des écoles philosophiques d’Athènes, celles-ci constituent
une exception. Le plus souvent, c’est un individu, un spécialiste aux
compétences reconnues, quel que soit son lieu de résidence, qui peut
dispenser une formation de qualité. Les jeunes gens se rendent chez
un philosophe, un rhéteur ou un médecin de renom auprès duquel ils
veulent acquérir ou compléter une formation et partagent sa vie
durant un temps plus ou moins long.

C’est notamment le cas pour des métiers techniques, dont
l’apprentissage se fait en plusieurs étapes et contre rétribution.
Cependant, à la diGérence de l’enseignement des savoirs lettrés, ces
formations avaient le plus souvent un but professionnel : il était sans
doute rare de rencontrer des dilettantes venus parfaire leur culture
dans les cabinets de médecins. Le parcours idéal de l’apprenti
médecin, au iii e siècle avant J.-C., peut être illustré par la +gure
d’Hérophile de Chalcédoine, une cité au bord de la mer Noire. Désireux
de perfectionner ses connaissances médicales, il se rend à Cos pour
étudier auprès d’un praticien réputé, Praxagoras. Il voyage ensuite
jusqu’à Alexandrie où, devenu non moins célèbre, il dispense à son
tour un enseignement à des disciples venus de toutes les régions du
monde grec, de Tanagra en Béotie, d’Apamée en Syrie, et même de
Cos ! À l’époque hellénistique, les capitales royales, avec leurs



bibliothèques, leurs savants, leurs richesses, deviennent en eGet de
puissants centres d’attraction dans le paysage culturel grec.

Les nombreuses épitaphes romaines qui rappellent le souvenir des
jeunes gens morts à l’étranger au cours de leurs études témoignent de
la pérennité de cette pratique des voyages d’apprentissage.

Servir comme ambassadeur
Mais ces sophistes qui, comme Protagoras, attirent lors de leur séjour
les jeunes gens séduits par leur science, que font-ils à Athènes ? Une
discussion entre Socrate et le sophiste Hippias d’Élis, mise en scène par
Platon, apporte une réponse. Socrate s’exclame en rencontrant
Hippias :

– Salut au bel et savant Hippias ! Il y a bien longtemps
qu’Athènes n’a reçu ta visite !

Hippias de lui répondre :

– Le loisir m’a manqué, Socrate. Chaque fois qu’Élis a
quelque aGaire à régler avec une autre cité, c’est moi
d’abord qu’elle choisit entre tous comme ambassadeur (
presbeutès)30.

Socrate le félicite alors de réussir à concilier aGaires publiques
(ambassades) et privées (enseignement aux jeunes gens). D’autres
textes con+rment l’activité diplomatique des sophistes. Diodore de
Sicile dépeint Gorgias en chef d’une délégation de Léontiniens à
Athènes, s’adressant à l’Assemblée pour lui demander d’aider ses
compatriotes31. Lors de ces voyages diplomatiques, les savants
pro+tent de leur séjour pour donner des conférences sur des sujets
variés et dispenser leur enseignement aux jeunes gens. Hippias,
lorsqu’il se rend à Sparte, prépare un discours sur un sujet susceptible
d’intéresser ses auditeurs.

Socrate : Tu dis, Hippias, qu’ils [les Lacédémoniens]
t’écoutent avec plaisir : quels discours, par les dieux ? […]
Hippias : Les généalogies, Socrate, celles des dieux et des
hommes ; les récits relatifs à l’antique fondation des cités
et, d’une manière générale, tout ce qui se rapporte à
l’Antiquité ; si bien que j’ai dû, à cause d’eux, étudier et
travailler toutes ces questions32.

Les voyages d’Hippias sont ainsi dictés plus par la diplomatie de sa cité
que par des raisons personnelles, mais le sophiste pro+te toujours de
ses déplacements pour faire l’étalage de ses connaissances et essayer
d’attirer des disciples. Il choisit pour cela des sujets d’exposés



susceptibles de séduire ses auditeurs et tient compte de leurs
préférences culturelles. Le prestige de la culture dans le monde grec,
de plus en plus a�rmé au cours de l’époque hellénistique, incite les
cités à choisir des représentants capables de mettre en valeur la
culture de leur patrie (ou la leur propre) et celle du lieu qu’ils visitent.

Ainsi lorsqu’en 155 avant J.-C. les Athéniens cherchent à faire baisser
le montant de l’amende qui leur a été in;igée par le Sénat romain, ils
envoient comme porte-parole les dirigeants des écoles platonicienne,
aristotélicienne et stoïcienne33. Ces trois hommes, qui n’étaient pas
Athéniens, ont réussi leur mission, réduisant l’amende de 500 à
100 talents ; lors de leur séjour à Rome, qui a duré plusieurs semaines,
sinon plusieurs mois, ils ont aussi donné des conférences
philosophiques et des cours qui ont attiré en foule les jeunes Romains,
servant ainsi à l’étranger le prestige d’Athènes. Cette découverte de la
philosophie grecque à travers les discours de ses illustres
représentants marquera durablement les Romains.

A u milieu du ii e siècle, la cité de Téos (située sur la côte turque
actuelle) veut faire accepter par d’autres cités une grande célébration
panhellénique qu’elle organise en l’honneur de Dionysos. Elle envoie
deux ambassadeurs en Crète, Hérodotos et Ménéklès : leur mission fut
couronnée de succès, comme le montre la multitude de réponses
positives gravées sur les murs du temple du dieu à Téos. Deux textes
provenant des cités crétoises de Cnossos et Priansos révèlent toutefois
que, dans ces lieux tout au moins, ils ne se sont pas contentés de
diplomatie pour séduire leurs auditeurs. Ménéklès, en musicien
accompli, y a donné un concert où il a récité de la poésie en
s’accompagnant à la cithare. Le programme était soigneusement
composé : des œuvres de deux musiciens et poètes classiques,
Timothéos de Milet et Polyidos de Sélembria, y côtoyaient celles
d’anciens poètes crétois. Pour la cité de Priansos, il a aussi rassemblé
un cycle de légendes crétoises. Téos a donc délibérément choisi
comme ambassadeur un lettré aux talents multiples. Connaissant
d’avance son itinéraire, celui-ci, comme Hippias, a eu le loisir de
préparer soigneusement son récital « crétois » et de compiler un
recueil de récits se rapportant à l’île aux cent cités. Le choix de ce
représentant, susceptible de charmer ses hôtes par son art autant que
par ses talents diplomatiques, a permis à Téos de montrer les talents
poétiques et musicaux de ses citoyens, compétences largement
attestées par ailleurs, et de ;atter en même temps la +erté locale des
Crétois, et cela pour créer des liens plus forts que ceux de la simple
diplomatie. Que ces deux cités crétoises aient été sensibles à cette
attention, les décrets votés en l’honneur des deux ambassadeurs le
prouvent : leur statut d’envoyés diplomatiques, mentionné au début
de l’inscription, laisse bien vite la place à une longue évocation de
leurs activités artistiques en Crète. Le but de la mission n’est même pas
évoqué.



C’est en 91 avant J.-C. qu’un Crétois, Antipatros d’Eleutherna, avec son
frère et d’autres compagnons, se rendit à Delphes dans le cadre d’une
mission diplomatique : il donna dans le sanctuaire d’Apollon le

premier concert d’orgue attesté dans l’histoire34. Les orgues d’époque
romaine sont mieux connus : ils étaient su�samment petits pour être
transportables et étaient utilisés pour accompagner les jeux de
gladiateurs – ce qui donne une idée de leur puissance sonore. Ne
pouvant espérer en trouver un sur place, Antipatros a sans doute
voyagé avec son instrument. Le récital exceptionnel qu’il a donné
durant deux jours, dans le cadre majestueux du sanctuaire d’Apollon,
fut certainement spectaculaire. Les Delphiens furent impressionnés et
l’ont magni+quement honoré. Ce récital a eu lieu, semble-t-il, lors des
concours Pythiques : cette démonstration d’un instrument rare,
d’invention récente, a dû attirer les foules, rehaussant la renommée
d’Antipatros et donnant un éclat particulier à la fête. Apollon fut, cette
année-là, célébré de manière exceptionnelle, ce qui n’était pas pour
déplaire aux Delphiens. Le décret précise d’abord qu’Antipatros est un
hydraulos, un joueur d’orgue à eau, et ajoute aussitôt qu’il a été envoyé
en ambassade par sa cité : une mission sur laquelle nous n’en
apprenons pas davantage. Le succès artistique d’Antipatros et
l’enthousiasme des Delphiens laissent cependant deviner qu’il parvint
en ce domaine au résultat escompté.

Cette pratique diplomatique permettait à chacun de se mettre en
valeur ou de se sentir ;atté : l’artiste ou le savant démontrait sa
compétence devant un public nouveau, sa patrie rehaussait son
prestige grâce au talent de ses citoyens, et la cité hôte
s’enorgueillissait d’accueillir ces manifestations culturelles
remarquables.

E n Grèce classique et hellénistique, la plupart des artistes et savants
circulent de cité en cité en proposant leurs services. Selon leur métier,
leur itinéraire sera dicté par des considérations diGérentes : les poètes
et musiciens, dont les œuvres célèbrent les dieux, voyageront en se
conformant au calendrier des fêtes religieuses ; les médecins ou les
architectes seront plutôt présents dans les zones de con;its ; les
philosophes ou les rhéteurs pourront choisir de se rendre dans un
centre culturel connu, comme Athènes ou Rhodes, qui présente
l’avantage d’oGrir un vaste public potentiel et d’attirer les jeunes gens
avides de culture, mais l’inconvénient d’imposer une forte
concurrence à tous les maîtres établis dans la ville ; ils pourront aussi
décider de rester chez eux et d’attirer les disciples par leur seul
renom.

Ces savants communiquent principalement sur un mode oral. La
conférence publique est une technique à fonctions multiples dont ils
doivent maîtriser toutes les subtilités. Selon les circonstances, ils
devront déclamer des discours de diGérents niveaux de complexité,



discuter en public, répondre aux questions. Pour se faire connaître, ils
devront développer une stratégie publicitaire, en usant de tous les
moyens visuels et rhétoriques à leur disposition. La démonstration
publique permet de se faire connaître, de persuader de ses
compétences, de ;atter son public et de le séduire ; elle permet aussi
de rivaliser avec son voisin, d’avoir le dernier mot dans une
controverse, mais également de transmettre un savoir, de diGuser des
théories nouvelles ou de susciter le débat.

Exercer son métier dans sa patrie ne veut pas dire, pour autant, que
l’on reste toujours chez soi. Les raisons de voyager sont multiples et, à
l’époque hellénistique, d’innombrables tractations diplomatiques sont
l’occasion d’envoyer sur les routes des spécialistes dans les domaines
les plus variés : ils emploieront le langage de la culture pour persuader
leurs interlocuteurs. Cette pratique, qui conduira jusqu’à Rome les
représentants des écoles philosophiques d’Athènes, ou jusqu’à Cos de
nombreux médecins diplomates, oGre de multiples opportunités aux
savants de haut niveau pour faire étalage de leur savoir, et à un très
large public de les entendre – ne serait-ce qu’une fois. Être un savant,
être un maître itinérant ne signi+e pas se retirer de la vie publique :
dans la mesure de leurs moyens, en fonction de leurs intérêts, de leur
présence dans leur patrie, ces personnages s’impliquent dans la vie de
leur cité, au moins autant, sinon plus, que leurs concitoyens. Certains
métiers se prêtent plus que d’autres à ces tâches civiques, et les
ambassades de philosophes au service de leur cité, d’une cité
d’adoption ou d’un souverain sont très fréquentes à l’époque
hellénistique. Cependant, ni les poètes, ni les musiciens, ni même les
médecins ne sont en reste : tous représentent parfois leur patrie lors
de négociations diplomatiques.

Notes

1. Vitruve, Sur l ’ architecture, X, 16, 3.
2 . Sur Rhodes, centre culturel à l’époque hellénistique : Bringmann,
2002, p. 65-81.
3. IG, XII, 1, 1032.
4. Voir Kerferd, 1981, p. 24-41 et 46-49.
5. Platon, Hippias mineur, 363 d (trad. M. Croiset).
6. Platon, Hippias mineur, 368 b-c.
7. Pline, Histoire naturelle, XXXV, 62.
8. Athénée, Deipnosophistes, XII, 543 f ; ce peintre est actif aux alentours
de 420-370 avant J.-C.
9. Préceptes, 10 (in Littré, 1839-1861, IX, p. 267) ; Du médecin, 1 (in Littré,
1839-1861, IX, p. 206).
10. De la bienséance, 2-3 (in Littré, 1839-1861, IX, p. 229).
11. Debru, 1995, p. 69-82.



12. IG, XII, 5, no 824A.
13. IG, IV 2, 1, no 99, III.
14. IG, IV, no 682 ; Nachtergael, 1977, no 15 bis.
15. Cette fête en l’honneur d’Apollon commémore la victoire des Grecs
sur les Galates et la défense du sanctuaire de Delphes,
« miraculeusement » sauvé du pillage (279 / 278 av. J.-C.).
16. IG, V, 2, no 118.
17. Le Guen, 2001, inscriptions nos 33, 44-45, 48-50.
18. Philon de Byzance, 96, 15-26 = C72-73 (trad. Y. Garlan).
19. Massar, 2005, p. 49-50.
20. Sur les circonstances du con;it : Polybe, IV, 53-55 ; sur Hermias en
Crète : IC, IV, no 168 et I, VIII, no 7. Inscriptions traduites et
commentées par Pouilloux, 1960, nos 15-16.
21. Paton et Hicks, 1891, no 10b, l. 57-58 ; no 404a, l. 6 et no 404b, l. 3-4.
22. SEG, 47, no 1278.
23. I.   Perge, no 12, l. 7-9 et 34-36.
24. Voir Gauthier, 1995 ; Kah et Scholz, 2004 ; Scholz, 2004.
25. Respectivement IG, XII, 9, no 234, l. 8-12 et no 235, l. 9-13.
26. Platon, Protagoras, 315 a-b ; voir Wallace, 1998, p. 203-207.
27. Voir Habicht, 1994, p. 231-247.
28. Respectivement IG, II 2, no 1006, l. 19-20 et 62-65 ; Robert, 1989,
décret pour Ménippos, col. I, l. 3-4 ; Diogène Laërce, V, 136.
29. Cicéron, Brutus, 314-316 et De fin., I, 16 ; Plutarque, Vie de Cicéron, 4 ;
Daly, 1950, p. 46-47.
30. Platon, Hippias majeur, 281 a (trad. A. Croiset).
31. Diodore de Sicile, XII, 53, 3.
32. Platon, Hippias majeur, 285 c-d (trad. A. Croiset).
33. Cicéron, De oratore , II, 155 ; Plutarque, Vie de Caton l  ’ Ancien, 22 ;
Aulu-Gelle, Nuits attiques, 6, 14, 8-10 et 17, 21, 1. 48.
34. Syll 3, no 737.

Bibliographie

Sources

I. Perge : Die Inschriften von Perge  I, éd. S. Sahin, Bonn, 1999.
IC : Inscriptiones creticae, éd. M. Guarducci, 4 vol., Rome, 1935-1950.
IG : Inscriptiones graecae, éd. A. Kirchhoff et al., Berlin, 1873-.
Littré, 1839-1861 : Émile Littré (éd.), Œuvres complètes d’Hippocrate ,
10 vol., Paris.
Paton et Hicks, 1891 : William R. Paton et Edward Lee Hicks (éd.), The
Inscriptions of Cos, Oxford.
Pouilloux, 1960 : Jean Pouilloux (éd.), Choix d’inscriptions grecques ,
Paris.
Robert, 1989 : Jeanne et Louis Robert (éd.), Claros, I. Décrets



hellénistiques, Paris.
SEG : Supplementum epigraphicum graecum , éd. J. J. E. Hondius et al.,
Leyde-Amsterdam, 1923-.
Syll 3  : Sylloge inscriptionum graecarum  3, éd. W. Dittenberger et al.,
4 vol., Leipzig, 1915-19243.

Autres références

Bringmann, 2002 : Klaus Bringmann, « Rhodos als Bildungszentrum
der hellenistischen Welt », Chiron, 32, p. 65-81.
Chankowski et al., 1998 : Véronique Chankowski, Natacha Massar,
Didier Viviers, « Renommée de l’artisan, prestige de la cité.
Ré;exions sur le rôle des artisans dans les échanges entre
communautés civiques », Topoi, 8/2, p. 545-559.
Daly, 1950 : Lloyd W. D aly, « Roman Study Abroad », American
Journal of Philology, 71, p. 40-58.
Debru, 1995 : Armelle Debru, « Les démonstrations médicales à
Rome au temps de Galien », in P. J. Van der Eijk, H. F. J.
HorstmanshoG, P. H. Schrijvers (éd.), Ancient Medicine in its Socio-
Cultural Context, vol. 1, Amsterdam-Atlanta, p. 69-81.
Gauthier, 1995 : Philippe Gauthier, « Notes sur le rôle du gymnase
dans les cités hellénistiques », in M. Wörrle et P. Zanker (éd.),
Stadtbild und Bürgerbild im Hellenismus, Kolloquium, München, 24. bis
26. Juni 1993, Munich, p. 1-11.
Habicht, 1994 : Christian Habicht, « Athens and her Philosophers »,
in Athen in hellenistischer Zeit, Munich, p. 231-247.
Kah et Scholz, 2004 : Daniel Kah et Peter Scholz (éd.), Das
hellenistische Gymnasion, Berlin.
Kerferd, 1981 : George Br. Kerferd, The Sophistic Movement,
Cambridge ; Le Mouvement sophistique, trad. de l’anglais par
A. Tordesillas et D. Bigou, Paris, 1999.
Le Guen, 2001 : Brigitte Le Guen, Les Associations de « technites »
dionysiaques à l’époque hellénistique, Paris.
Lloyd, 1979 : GeoGrey Ernest Richard Lloyd, Magic, Reason and
Experience. Studies in the Origin and Development of Greek Science,
Cambridge-Londres-New York ; Magie, raison et expérience.
Origines et développement de la science grecque , trad. de l’anglais par
J. Carlier et Fr. Regnot, Paris, 1990.
Lloyd, 1987 : G. E. R. Lloyd, The Revolutions of Wisdom , Berkeley.
Massar, 2005 : Natacha Massar, Soigner et servir. Histoire sociale et
culturelle de la médecine grecque à l’époque hellénistique, Paris.
Nachtergael, 1977 : Georges Nachtergael, Les Galates en Grèce et les
Sôteria de Delphes, Bruxelles.
Scholz, 2004 : Peter Scholz, « Elementarunterricht und
intellektuelle Bildung im hellenistischen Gymnasion », in Kah et
Scholz, 2004, p. 103-128.
Van LieGeringe, 2000 : Carine Van LieGeringe, « Auditions et
conférences à Delphes », L’Antiquité classique, 69, p. 149-165.



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Wallace, 1998 : Robert W. Wallace, « The Sophists in Athens », in
D. Boedeker et K. A. Raa;aub (éd.), Democracy, Empire, and the Arts in
Fifth-Century Athens, Cambridge (Mass.), p. 203-222.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
>nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réBexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Disserter pour se faire connaître
	Des conditions de la renommée
	L’épreuve du discours public

	Circuler pour des raisons professionnelles
	Enseigner
	Servir comme ambassadeur
	Bibliographie
	Nos partenaires


