AITIOAOTIA : mythe et
procédure étiologique

Meétis, Dossier : Images mises en forme, Hors série, 2009, p. 285-310

Charles Delattre

Résumé

Le discours contemporain fait généralement de I'étiologie une
« recherche des causes » qui partage ses objectifs avec 'histoire
scientifique sans en atteindre les résultats. Un examen des
pratiques discursives des auteurs antiques permet de montrer
que I'étiologie n’est pas a proprement parler un cadre général de
pensée, mais repose sur un mécanisme narratif précis qui associe
deux volets complémentaires unis par un processus
d’identification. L'étiologie, qui fonctionne grace a la co-présence
de ces deux volets, n’a pas pour but de rechercher une cause
univoque a un rituel ou un nom, mais construit conjointement un
présent et un passé qui existent comme miroir 'un de I'autre. Elle
est une sémiologie qui repose sur un principe d’autorité, et non

sur la référence au réel.

Le mot « étiologie » fait partie de ces termes que l'on emploie
couramment dans les études sur les mythes sans parvenir toujours a
définir spécifiquement ce qu'ils désignent. « Partie de la médecine qui
étudie les diverses causes des faits biologiques, notamment des

maladies »!, I'étiologie serait plus généralement une « étude des
causes » qui renverrait a une pratique analytique, celle du chercheur
moderne, mais aussi celle d’auteurs antiques : elle serait une tentation
de la logique raisonnante, un cadre général de réflexion, un mode de
pensée plutdt flou ot interviennent les notions de « principe » (&px1})
et de « cause » (aitia), et qui peut s’appliquer non seulement a des
ceuvres qui revendiquent par leur titre leur inscription dans ce cadre
général, comme les Aitia de Callimaque ou les Origines de Caton, mais a

toute production littéraire visant a fournir une explication du présent
2


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=46

N’y a-t-il pas une définition plus précise de I'étiologie ? C’est a cette
question que J. Poucet a tenté de répondre dans un article publié en
1992 dans la revue Latomus, en esquissant une utile mise en forme de la
pratique étiologique a Rome, a 1'époque républicaine et au début de
I'empire, et en proposant non seulement une description générale,

mais aussi une tentative de formalisation a partir du cas romain°.

Cependant, comme l'auteur le souligne lui-méme, cette réponse n’était
que partielle, et I'étiologie n’a toujours pas fait I'objet a ce jour d'une
analyse systématique, malgré le grand nombre d’études de détail
portant principalement sur le monde hellénistique et impérial®. Si les
définitions partielles abondent, il manque encore une analyse
d’ensemble qui se donne comme objet, non les pratiques étiologiques
chez tel ou tel auteur, mais I'étiologie en soi.

Létiologie est pourtant objet d’étude, ce qui signifie qu’il existe au
moins une définition générale, communément acceptée, sur laquelle
viennent se fonder les différentes interprétations de détail. C’est ce
dénominateur commun aux travaux publiés jusqu’a aujourd’hui qu’on
examinera d’abord ici : I'on pourra ainsi se rendre compte a quel point
I'étiologie est un objet du discours scientifique auquel le discours
scientifique n’a pas accordé de statut véritable, repoussant toujours a
I’horizon de son enquéte une nécessaire et problématique définition,
au point qu’il faudra déduire de remarques liminaires ou adjacentes ce
que la critique moderne entend sous le nom d’ étiologie. Ce n’est
qu'apres avoir examiné les contours de 1'étiologie dans les pratiques
discursives contemporaines que 1'on pourra aborder avec un regard
plus détaché les pratiques discursives antiques que nous considérons

comme étiologiques.

I-L'étiologie, objet inaccessible du discours

contemporain

Quel statut pour I'étiologie ?

Le discours scientifique peine en général a définir I'étiologie, d’abord
parce qu'il hésite sur le statut qu’il convient de lui donner. D’un c6té,
elle est souvent réduite a la dimension de sous-espece du discours
mythologique, opérant la conjonction a la fois d'une thématique, d'une
logique et éventuellement d’'une poétique. C'est en ce sens queP.

Veyne fait allusion a des « aitiologies »* qu'il associe a des généalogies
mythiques, a des récits de fondation et a des histoires ou des épopées
locales. Mais en méme temps, ’étiologie semble étre pour lui un mode
de pensée sousjacent a chacun des genres énumérés, une « étude des
causes » propre au discours raisonnant, non spécifique a I’Antiquité,
car « la littérature généalogique (...) racontait en réalité des aitia, des

origines, c’est-a-dire la mise en place de I'ordre du monde »°. Hésitant



entre cadre de pensée général et mode de discours particulier,
I'étiologie semble frappée d’une indécision semblable a celle qui
s’attache a la définition du mythe.

Lindécision frappe non seulement la définition de I’étiologie, mais
aussi sa portée : la valeur de I'étiologie, la validité des conclusions
qu’'elle autorise regoivent des jugements divers qui ne dépendent pas
tant de la réussite particuliere d’'un auteur que du cadre logique qu’il
organise. « Ni gratuit, ni fantaisiste, ni innocent »7, ou a I'inverse « peu
scientifique »®, le procédé étiologique est soumis a une critique qui le
fait dépendre étroitement de l'idée de « science », comme si
« étiologie » et « science » fonctionnaient comme les deux termes
antithétiques et irréconciliables d'une alternative épistémologique.
Tantdt on dénie tout caractere scientifique a I'étiologie, et on en fait
’Autre de la science, tant6t on en admire la réussite logique, et on y

voit alors une procédure de type scientifique’. Quel est donc ce
discours scientifique dont I’étiologie est souvent le repoussoir ou

l'inachevé ? Clest celui d'une « histoire authentique »'°, capable
d’atteindre la réalité historique, tandis que I'étiologie est au mieux une

« fiction logique »'' qui « flirte plus ou moins nettement avec

I'histoire, sous la forme et par le biais de l'anachronisme »'%

Procédure discursive brouillonne et partielle, 'étiologie doit s’effacer
devant une science toute-puissante et souveraine, maitresse d’elle-
méme et de sa logique. Et a I'inverse, la science est parfois redéfinie
comme une étiologie réussie, qui s’attache aux causes véritables. Alors

que « l'étiologie antique ne pouvait pas se prétendre une science

exacte »'3, le scientifique moderne est un étiologue siir de son fait, car
capable d’isoler la véritable nature des choses, leurs causes et leurs

origines.
L’objet et la référence : l'apparente évidence de I'étiologie

Le couple formé par 1'étiologie et la science repose a la fois sur la
notion de causalité, qui organise la définition de chacun des termes, et
sur I'expression d’'un jugement de valeur qui fait de I'exactitude un
critére de validité absolu. Or cette notion d’exactitude introduit un
nouveau biais dans la délimitation des contours de I'étiologie : si elle
permet de convoquer la question du rapport a I'objet de la référence,
elle I'oblitere dans un méme mouvement pour imposer un rapport

univoque.

1 existe en effet un présupposé majeur dans les définitions partielles
ou générales de l'étiologie que l'on trouve ici ou la : I'étiologie
assurerait la coexistence de deux mondes, celui du réel et celui de
I'interprétation. « Quand les membres d’une culture déterminée
regardent autour d’eux », écrit J. Poucet, « ils constatent la présence

de multiples realia »'* : le monde préexiste, il est donné par avance et
n'est que progressivement découvert par celui qui, tout extérieur,



prétend en rendre compte. L'étiologue semble assumer une position
de repli, il ne semble pas prendre part a ce qui I'entoure, il est dans la
position de l'explorateur ou de l'observateur non participant. Il

décrirait un rituel, il rapporterait un nom qui préexistent forcément a

son enquéte'®, qui appartiennent au monde réel, et élaborerait dans

un deuxieme temps seulement un récit mythique qui y fait référence

16 qui est du domaine du « fictif »'” ou de la « fabrication »'%,

Létiologie apparait alors comme un mode de relation, elle est un

%, un opérateur logique?’ entre deux

rapport, un jeu d’associations’
univers considérés comme hétérogeénes, un pont entre deux mondes.
Rendant compte de ce qu’il observerait en affirmant que cela existe
encore a son époque ( etiamnunc ouétt nai vOv), le narrateur
engagerait son autorité sur ce présent auquel il fait allusion, sur ce
qu’il a vu ou pourrait avoir vu, et laisserait libre cours, sans place pour

I'illusion, a une écriture-témoignage reposant sur I'autopsie.

C’est a cette interprétation que correspondent le plus souvent les

traductions francaises de aitioloyfa et aitioloyeiv 2! : le sens donné a
ces termes est le plus souvent d’ordre herméneutique, et apparente
I'étiologie a une opération de la pensée, a un mode de fonctionnement
logique, comme si aitia, « origine » et « cause » a la fois, suffisait a

donner le sens d'aitiodoyia ?2. De la méme fagon, aitiodoyeiv est

rendu le plus souvent par « rechercher les causes »*3, « étudier les

causes »**, « raisonner sur les causes » ou « découvrir la cause »?°,

voire « inférer la cause »2°.

Mais quel est donc ce réel auquel I'étiologue s’intéresse ? « Institutions
politiques, sociales, familiales, religieuses, juridiques ; rites, usages et
coutumes ; monuments de toute espeéce ; toponymes et appellations de

tout ordre », répond J. Poucet 2/, dont la liste s’achéve par « ce que

nous appellerions des bizarreries ou des curiosa »*%. Cet assemblage
d’objets divers, rangés en apparence sans ordre de préséance, devient
grice au dernier item un catalogue raisonné, ot les realia prennent un
relief de plus en plus étrange. L'étiologue se fait antiquaire, les faits
qu’il collecte se transforment en cabinet de curiosités, et 1'étiologie
devient linstrument par excellence de la paradoxographie. Des
institutions qui encadrent la vie de tous les jours aux toponymes dont
le sens s’est perdu, le réel se métamorphose et perd sa transparence,
I'univers devient un monde incompréhensible, presque sauvage, que
I'étiologie permet d’apprivoiser a nouveau et de parcourir. Dans cette
perspective, I'étiologie est une herméneutique qui rassure, elle sert a

ancrer dans le réel et dans le présent?’

30

, elle explique, justifie, valorise
, « attire l'attention sur les manifestations visibles d’'une activité
divine, rationalise les rituels, rend confortablement compte de

I'existence, et chasse les doutes en présentant des causes finales »°1,

Que I'étiologie soit tenue pour un pont entre passé et présent, entre



mythe et realia a pour conséquence principale que la plupart des

analyses, lorsqu’elles aboutissent a une schématisation du phénomene

étiologique, opérent une répartition entre deux catégories®’ : d’'un
cbté I aition, identifié au mythe>?, qui porte tout le poids de I'étiologie,
et de l'autre, l'objet a expliquer, que l'on décrit ou expose en
présupposant sa totale transparence. Cette distinction, qui oppose le
récit du passé et la description du présent, a pour conséquence
inattendue de confisquer la parole et ses effets au profit du récit
mythique seul, comme si ce qui est décrit dans le présent (rituel,
toponyme, etc.) était assuré, anodin et sans obstacle, comme si c’était
un fait certain. Du méme coup, I'étiologie se trouve cantonnée a I
aition, qui devient support univoque de 'explication. Au fait revient le
bénéfice de la transparence, a I’ aition le poids de l'interprétation.
Entre les deux, une relation univoque, stable, toute logique, qui
interdit par exemple de considérer que I’ aition pouvait intervenir dans

le champ du rituel**, ou d’imaginer que certains rituels décrits par nos
auteurs antiques pouvaient étre élagués, modifiés, adaptés, voire

inventés pour mieux s’adapter au récit de leur origine.

II-L’étiologie comme mécanisme narratif

Ce qui semble oublié dans cette définition générale de I'étiologie, ce
sont le statut du document qui donne accés au phénomeéne étiologique
ainsi que la nature de la relation que ce document propose. En effet, il
ne suffit sans doute pas de définir la position de Iétiologue, mais aussi

celle du lecteur moderne, qui se trouve confronté aujourd’hui au

document pour tenter d’en donner raison>. Mythe et rituel ne sont
pas donnés en toute transparence, mais construits comme deux
interprétations modernes de I'imaginaire antique, a partir d’'un cadre
élaboré par un dispositif narratif dont I'analyste doit décortiquer le

mécanisme.
La part du narratif

Le rapport entre le texte étiologique et un rituel, par exemple, repose
sur une illusion, un trompe-Iceil. La description d’un rituel n’est pas le
rituel lui-méme, et, dans le cas antique, la description du rituel n’a pas
pour vocation de décrire précisément le rituel, mais d’en insérer des
éléments dans un projet autre. La notion de complexe rituel, congu
comme ensemble déterminé historiquement et sociologiquement,
n’existe méme pas dans ’Antiquité ; ce que nous appelons rituels dans
nos sources, ce sont des bribes éparses de ce que le chercheur
moderne cherche a reconstituer pour former une grande fresque, un
ensemble cohérent dont les différents éléments sont indispensables



pour créer un effet>,

Comme |’ ekphrasis, I'étiologie semble donc établir un rapport entre un
texte et un objet, par le biais d'une description, alors qu’en fait elle
tend a substituer un texte a I'objet que ce texte prétend décrire, au
point que I'on peut douter de I'existence réelle de I'objet : comme I’
ekphrasis, l'étiologie est un cadre autonome, une construction

narrative indépendante d'un réel qu'elle convoque pour mieux

anéantir®’. Létiologie est tout entiére insérée dans un dispositif
construit par un ensemble de relations, entre le document, celui qui I'a
construit et celui qui le consulte, plus qu’entre le texte et son référent

dans le monde réel®®, Létiologie n’est pas un genre littéraire> ; elle
obéit peut-étre a un schéma de pensée, ou tout au moins a une
tentation de I'esprit, la justification et I'explication du présent par le

passé ; mais elle est d’abord pratique narrative, mise en forme et
40

production d’'un énoncé™.
C’est a cette méme conclusion que 'on parvient si 'on examine les
occurrences du substantif aitiohoyla ou du verbe aitiodoyeiv. Chez
Strabon, aitioloyia introduit, résume et désigne des raisonnements
sur I'origine de certains phénomenes que le géographe expose pour le
plus souvent les critiquer ensuite : il ne s’agit pas d'une « recherche
des causes », mais bien d’'un « exposé des causes », comme dans le
premier livre de la Géographie ol aitioloyia s’applique a 1'énoncé
d’une théorie de Straton le Physicien sur I'alluvionnement, qui vise a
justifier la présence de coquillages a l'intérieur des terres, a des

milliers de stades de la mer*!. De la méme facon, le verbe aitiohoyeiv
introduit et désigne tout a la fois dans le septieme livre de Strabon un
développement provenant d’Ephore portant sur les raisons de I'intérét

que les Grecs portent aux Scythes*?, et résume ailleurs dans le livre v i

i une explication, c’est-a-dire a la fois un raisonnement et ’énoncé
43

d’un raisonnement, emprunté par Strabon a une source anonyme™”.
Aitioloyia et les termes qui lui sont apparentés caractérisent donc
chez Strabon le récit d'un double point de vue : ils définissent 'énoncé
dun point de vue thématique, en signalant qu’il s’agit d'un
raisonnement logique visant a rechercher une cause, mais ils le
qualifient aussi en tant qu’énoncé. Le francais « expliquer », dans sa
simplicité, prend bien en compte ce double aspect et traduit

avantageusement aitiohoyeiv 4, Ce n’est pas un trait de langue
propre a Strabon, car on le retrouve aussi chez Polybe. Critiquant
Timée, qui a inventé et composé a tout propos des discours qu’il
mettait dans la bouche de ses personnages historiques, Polybe



revendique une autre méthode d’écriture, pour conclure, sur un ton

désabusé, a la difficulté d’étre un bon historien populaire®” :

Mais il est, j'imagine, difficile d” exposer les causes et facile de
faire des phrases dans les livres ; parler peu et a propos, et
découvrir la formule de cet art n’est accessible qu'a peu de
gens, mais écrire beaucoup et inutilement est a la portée de
tous et chose commune.

Aitiodoyelv et pnowmoneiv sont les deux termes d’un couple qui
dessine I'ensemble des possibilités de rédaction : au sérieux de
'écriture étiologique s’opposent la futilité et le bavardage d'une
écriture plaisante, mais sans fond. Dans les deux cas, c’est l'acte
d’écrire qui se trouve convoqué, et c’est ce point qui doit guider
I'interprétation générale d’aitiooyeiv, en incitant a traduire le verbe
comme un synonyme exact d’aitiav (ou aitiag) Aéyev, sans privilégier

aitiav (ou aitiag) au détriment de Aéyeuv.

L'idée que l'aitiodoyia n’est pas seulement une opération de la pensée,
mais un acte de composition, voire d’énonciation, trouve une derniere
confirmation dans un traité autrefois attribué a Démétrios de Phalére
sur les Types épistolaires : un type particulier de lettre est en effet la
lettre étiologique, grice a laquelle on « [signifie] les causes pour

lesquelles un événement quelconque n’a pas eu lieu ou n’aura pas

lieu »*. Aitioloymég est immédiatement glosé par tag aitiag
onuaively, ce qui indique que I'aitioAoyia a pour visée la transmission
d’'une information. Lettre d’excuse, donc, la lettre étiologique rend
manifestes par écrit et explicites par le biais d'un énoncé les raisons de

tel ou tel événement. La « recherche des causes » n’est qu’un aspect de

P'aitioloyia, qui n’existe véritablement que par le biais d'un énoncé?’.

La multiplication des occurrences d’aitioloyia et d’aitioloyeiv a

partir du II © siécle de notre ére tient d’abord a la nature des sources,
dans la mesure ou un plus grand nombre de traités techniques nous
sont parvenus, dans le domaine de la grammaire et de la rhétorique,
de la médecine ou de la physique. Malgré la spécialisation opérée par
chacun de ces traités, on n’observe pas cependant de changement par
rapport a ce qui se pratiquait précédemment : qu’il s’agisse d’expliquer
487 I

la cause des halos, des parhélies ou des monstres™®, 'origine des réves

%9 ou de manifestations corporelles°?, I'étiologie est toujours comprise

dans sa dimension narrative’,
Mod¢élisations thématico-logiques

Différentes schématisations du mécanisme étiologique ont déja été



proposées par le passé, mais ces typologies formelles offrent le plus

souvent l'inconvénient de reposer sur des critéres externes, non

énonciatifs®?, L'idée que I'étiologie assure un lien entre deux mondes
aide J. Poucet, comme d’autres, a construire une typologie qui repose
sur un format duel. Sa définition se distingue cependant, car elle a
pour originalité de trouver une assise dans 'ordre de la narration : a

« une anecdote soignée, voire un long récit », succéde assez souvent

« la legon étiologique tirée par l'auteur ancien lui-méme »°3. Cette
articulation, qui n’est encore qu'une suggestion relativement souple,
est ensuite formalisée. Létiologie repose pour J. Poucet sur la

combinaison de deux volets définis en termes logiques et énonciatifs,
54

une question et une réponse’” :
question : « quelle est 'origine de ? »
réponse : telle personne ou tel événement

Cette catégorisation a la fois logique et narrative trouve une
application immédiate dans deux ouvrages de Plutarque justement
appelés Aitia, les Questions romaines et les Questions grecques, qui
reprennent la forme traditionnelle des Problemata en vigueur dans les

écoles de philosophie, en particulier le Lycée, pour proposer différents

cas « d'étiologie mythologique »°°. Chaque notice y est en effet
introduite « au moyen de la formule interrogative Awx ti et par
I'exposé de réponses plus ou moins nombreuses, énoncées pour la

plupart elles aussi sur le mode interrogatif derriére I'expression
56

interrogative 1} 6t1 »°°.
Cette formalisation axée sur I'alternance question/réponse maintient
entre les deux volets du mécanisme étiologique une forte séparation
qu'aucun artifice narratif n’autorise a réunir : le lien étiologique est

défini en termes de logique énonciative, mais non d’énoncé. Or un bref

exemple, tiré des Questions grecques de Plutarque °’, pourrait inciter a

trouver une autre schématisation :

Qui est, a Soles, « celle qui allume le feu » ?
Ils appellent ainsi la prétresse d’ Athéna, parce quelle fait
certains sacrifices et certaines cérémonies religieuses pour

détourner les malheurs.

Ce cas tres simple obéit sans discussion possible a la modélisation de ]J.
Poucet : un cas d’espece est introduit par une question, et cette
question est immédiatement suivie d'une réponse. La distinction entre
question et réponse est cependant secondaire si 'on consideére le jeu
d’identifications qui s’opére au fil du texte en plusieurs moments. La
réponse explicite a la question posée est en effet fournie dans la

premiere partie de la phrase : « celle qui allume le feu » est « la



prétresse d’Athéna ». La deuxiéme partie de la phrase apporte une
précision supplémentaire qui justifie I'identification entre « celle qui
allume le feu » et « la prétresse d’Athéna », en fournissant une
identification nouvelle, intermédiaire, qui assure la transition d’un
terme (1] Unexnadotola) a lautre (1) tfg AONvag i€gea). Le mécanisme
logique, qui n’obéit pas a 'ordonnancement strict du récit, s’opére ici

en trois temps :

(1) « celle qui allume le feu »
(2) = « celle qui fait certains sacrifices » (liés au feu ?)
(3) = « la prétresse d’Athéna »

Le jeu de question/réponse semble exister surtout dans la mesure ou il
assure un processus d’identification entre différents éléments qu'il
met en parallele : 'expression dont l'auteur cherche I'explication est
transformée en une premiére locution qui en est la transposition ou la
traduction, et qui est ici a son tour développée en une deuxiéme
expression qui reconduit celle qui la précede.

Modélisation narrative : un processus d’identification

C’est ce processus d’identification, en deux, trois volets ou plus, que
I'on retrouve a l'ceuvre dans l'ensemble des documents a visée
étiologique, méme et surtout lorsque 'on ne retrouve pas une mise en
forme qui fait alterner questions et réponses : cette fagon de rédiger
n’apparait finalement que dans les Questions romaines ou grecques de
Plutarque, ou dans ses Questions de banquet, mais ne correspond pas a la
forme narrative la plus répandue. Par conséquent, la rhétorique
étiologique doit désormais étre distinguée de celle des Problemata. En
régle générale, on peut définir I'étiologie comme I'articulation de deux
volets paralleles, unis par un lien explicite, qui repose sur un

mécanisme logique d’identification terme a terme :

procédure
d’identification

sujet de la narration

mention d’'un

(1)||description d’un événement dans le passé o A
détail
@ description d’'une conséquence de I'événement |reprise du K
qui dure encore dans le présent.’ méme détail

Un exemple, exceptionnellement bref 1a encore, tiré de Cassius

Hemina °°, permet d’éclairer le fonctionnement du mécanisme :

On sait qu’Aricie a été fondée par le Sicule Archiloque ; c’est

de la que vient aussi son nom, selon Hemina.

Ce qui apparait nettement dans I’énoncé de Cassius Hemina, c’est la
complémentarité organisée entre les deux volets par la répétition d'un

élément qui se fonde dans le passé et qui existe encore dans le présent



0, La formulation qui suit permet de restituer pleinement le

mécanisme logique a I'ceuvre :

1) une ville a été fondée par le Sicule Archilogue (A)
2) cette ville en tire son nom actuel d’ Aricie (A’)

soit

A: Archiloque nom de héros
relation d’éponymie { ) motif narratif de la fondation

A’:  Aricie nom de ville

Chacun des volets s’organise autour d’un nom, le mécanisme
étiologique fournissant un énoncé de type historique (un héros fonde
une ville) comme cadre pour justifier un lien entre ces deux noms.
Derriere la mise en scéne de l'origine se dissimule un processus

d’identification terme a terme.

Ce qu'établit donc le mécanisme étiologique, c’est non seulement un
lien, mais une identification, forcée le plus souvent, qui se fonde sur
un jeu de ressemblances. Dans le cas d'une étiologie onomastique, on
ne parlera donc pas d’étymologie, mais d’éponymie, au sens défini par
G. Genette, dans un rapport qui peut étre soit d’analogie, soit de

paronymie, et qui peut prendre les apparences de la glose ou de la

1 1l est peu pertinent de questionner la valeur de

paraphrase
I'éponymie que propose la procédure étiologique, dans la mesure ou
cette éponymie n’existe souvent que par la simple force de 1'énoncé :
aucun autre critére n’entre en compte que le rapport contingent de
ressemblance entre deux noms. Critiquer le caractére non-scientifique
de I'étymologie imposée par le document étiologique reléverait de
I'évidence, mais constituerait aussi un contre-sens : les enjeux de
I'étiologie n’ont que faire de I'exactitude et de I'adéquation stricte au
réel. La-peu-prés et I'approximation ne sont pas des déchets du
systeme, ils sont au contraire la condition méme de son
fonctionnement. Que vaudrait en effet une identification parfaite ?
Elle serait pure redondance, synonymie sans effet, bavardage autour
du méme. Létiologie permet d’introduire un mouvement, une
vibration, elle crée des vagues qui entrainent des effets de sens, elle
permet de mettre en scéne une histoire qui, pour étre peut-étre

inventée, n’en est pas moins efficace.

I1I-Identification, complémentarité et
substitutions

Ce jeu d’identifications fait plus que mettre deux descriptions en



parallele : il instaure une alliance logique forte et une véritable

complémentarité, une « équation étiologique »°2. Lanadiplose, la
répétition d’un terme d’une description a I'autre, est pour cette raison
la manifestation la plus évidente du mécanisme étiologique. Ce
mécanisme suppose la constitution de deux volets logiques, qui
peuvent éventuellement se démultiplier dans la narration, mais ces
deux volets sont intimement unis en un diptyque indissociable,
I'étiologie n’étant possible que parce que le diptyque existe. Plus que
sur les deux volets, le mécanisme étiologique repose sur I'association

des deux volets, il existe comme charniére entre les deux parties.

L'étiologie fait insensiblement passer de la description a I'explication

63 : une simple particule de liaison indiquant une conséquence suffit

parfois a instaurer et a faire fonctionner le mécanisme. Mais ce
mouvement logique a sens unique est redoublé par un aller-et-retour
entre les deux volets, un jeu de glissement pour passer insensiblement

t%4 : le processus

du présent au passé et du passé au présen
d’identification entre les éléments des deux volets organise un
véritable jeu de miroir, pour 'onomastique comme pour les rituels,
pour les institutions et pour les monuments, une transparence
imposée qui fait que passé et présent sont, malgré toutes les difficultés

et les contradictions, en correspondance exacte.
Des ordres de causalité multiples

Un exemple d’étiologie rituelle permet d’éclaircir ce point et d’en tirer

quelques conséquences. Glosant le nom d’une féte donné sans plus de
précision par Pindare dans la XIII® Olympique °, un scholiaste a élaboré

un dispositif étiologique complexe®® :

sept fois aux Hellotia : féte d’Athéna a Corinthe, au cours de
laquelle  s’exécute aussi la  compétition appelée
lampadodromie, ou des jeunes gens faisaient une course
des flambeaux a la main. Voici pourquoi on a créé cette
féte : [...] Les Doriens, accompagnés des Héraclides, s’étaient
attaqués aux Péloponnésiens ; ils s’'emparérent de Corinthe
et mirent le feu a la ville. Comme les femmes s’enfuyaient
pendant le pillage, certaines d’entre elles, avec Eurytione et
Hellotis, entrérent dans le temple d’Athéna, pensant ainsi
échapper au danger. Mais quand les Doriens s’en
apergurent, ils dirigérent le feu contre elles. Alors la plupart
d’entre elles s’enfuirent, mais les sceurs Eurytione et
Hellotis, qui se trouvaient avec un petit enfant, furent
briilées vives. Une peste s’étant déclarée, la déesse dit que le
fléau ne cesserait pas avant que n’aient été apaisées les



ames des jeunes filles et que n’ait été fondé un sanctuaire

d’Athéna Hellotis, avec une féte appelée Hellotia ; c’est a

celle-ci que [Pindare] dit que Xénophon a été sept fois

vainqueur.

Le processus narratif mis en ceuvre par le scholiaste est comme

I'extension de I'expression « sept [victoires] aux Hellotia », qui est

tirée du texte méme de Pindare, et qui fonctionne a la fois comme le

titre d’'une notice de dictionnaire et comme annonce de programme

étiologique. Les Hellotia sont immédiatement identifiées dans la

scholie comme la « féte d’Athéna aCorinthe », définition qui est

aussitot suivie d’'une précision qui n’était pas nécessaire a la

compréhension du texte : au cours de la féte était exécutée une course

aux flambeaux (lampadodromie). Une clausule introduit alors la

description d'un événement situé dans un lointain passé qui a conduit

a la naissance des Hellotia : la mort de deux femmes, Eurytione et

Hellotis, et d'un enfant, dans I'incendie du temple d’Athéna ou elles

s'étaient réfugiées®’

, constitue une souillure qui provoque une

épidémie, comme le comprend un oracle qui, a titre de remede et de

réparation, exige 'institution d’un sanctuaire, celui d’Athéna Hellotis,

et d’'une féte, les Hellotia. En conclusion, le scholiaste revient sur son

propos initial en paraphrasant le texte de Pindare qui était a I'origine

de son propos.

Lintervention du scholiaste est donc étroitement encadrée par la

référence au texte de Pindare et s’articule en plusieurs niveaux :

commentaire direct (1)

ajout (I11)

dispositif étiologique (I1T)

Hellotia (citation)
{
définition:
féte d’Athéna a Corinthe
{
renvoi au texte de Pindare

mention d’une
lampadodromie

souillure / épidémie/ réparation (A)

{

le rituel de la lampadodromie (A’)

Le mécanisme étiologique a proprement parler (III) ne concerne que la

lampadodromie, et n’apparait que sous la forme d’une extension

érudite, d’une notice hors-sujet par rapport a ce que l'on attend de la

by

scholie, a savoir un renseignement concernant les Hellotia et la

participation de Xénophon de Corinthe a ce ritue

198, 11 est donc clair

que le mécanisme étiologique n’explique en rien le texte de laXIII ©

Olympique, en tout cas en apparence, et fonctionne de fagon autonome.

Lensemble citation/définition (I) suffisait a I'intelligence du vers de

Pindare.

Lorigine de la lampadodromie mentionnée par le scholiaste est

simple, et repose sur un enchalnement de circonstances reliées par

des liens de causalité. La succession souillure/épidémie/expiation



organise un retour a l'ordre ancien, momentanément menacé, et une
restauration du religieux : la destruction du temple d’Athéna est
compensée par l'institution du nouveau culte. A cette séquence
narrative se superpose un mécanisme étiologique onomastique qui, a
partir du nom d’Hellotis, construit un double jeu d’identifications : le
nom se retrouve dans les deux volets du récit, d’abord pour désigner le
nom du personnage qui meurt dans I'incendie du temple d’Athéna
(Hellotis), puis a la fois comme nouvelle épiclése d’Athéna (Hellotis) et
comme désignation des fétes instituées en '’honneur de la déesse
(Hellotia). 11 n’y a pas a proprement parler d’antécédence entre
I'épiclése et le nom de la féte, 'un et 'autre fonctionnant comme deux
formulations possibles d'une méme réalité. Du personnage a
I'institution se constitue le diptyque caractéristique de I'étiologie.

Parallelement, le texte obéit a un mécanisme étiologique rituel, car il a
aussi pour but de justifier I'existence de la lampadodromie. Cette
course aux flambeaux se décompose dans le premier volet en deux
éléments qui contribuent concurremment a lui donner naissance :
I'incendie de Corinthe annonce I'utilisation de torches caractéristiques
de la lampadodromie, et la fuite des jeunes filles poursuivies par les
envahisseurs trouve son pendant dans la course des athletes. Le
mécanisme étiologique qui, dans ce récit, prend pour objet le rituel, se
construit a la fois sur deux moments et sur deux thémes, le feu et le
déplacement, qui interviennent, séparés ou confondus, dans chacun

des deux volets.

récit d’événement passé|| détail d’un rituel

feu Incendie de Corinthe |flambeaux

déplacement|Fuite des jeunes filles |lcourse des athlétes

Les deux volets du mécanisme étiologique sont présentés de facon
uniforme, sur le méme plan, comme deux séries de faits, I'un dans le
passé et 'autre dans le présent ou dans ce qui en tient lieu. La force de
I'assertion, sans modalisation ni intervention explicite d'un « je »
auctorial, en particulier dans les scholies, donne I'impression que tout
est de l'ordre du réel, seul le récit de I'événement passé étant
susceptible éventuellement d’étre remis en cause en l'absence de
sources claires ou en raison du caractére fabuleux des événements

rapportés69. Le texte s’organise de telle sorte qu’on peut croire a
premiere vue que le récit situé dans le passé sert de modele aux détails
onomastiques et rituels : I'ordre de lecture impose un chemin unique,
du passé au présent, de la cause a la conséquence. Cependant I'ordre
peut s’inverser du point de vue de I'écriture : I'auteur construit son
récit d’événements passés a partir de ce qu’il décrit dans le présent, de
ce qu'il prend comme objet de sa réalité. Lexistence de la
lampadodromie influence le récit mythique en favorisant la création
d’un épisode qui est le miroir de la course aux flambeaux. Et il arrive

tout aussi bien que le récit du passé impose la sélection de certains



éléments du présent’, et que la forme convenue des récits mythiques
oriente 'attention de I'étiologue. Lincendie de la ville et surtout la
fuite des jeunes filles, qui, dans les récits, est un motif régulier qui
renvoie a la persécution et a la menace de viol, incitent le narrateur a
ne garder du rituel des Hellotia que la lampadodromie, a I'exclusion de
tous les autres détails qui auraient pu nous intéresser. Inutile de se
demander lequel, du récit dans le passé ou de la description dans le
présent, serait premier : complémentarité et va-et-vient sont la regle

du mécanisme étiologique.
Mécanisme et dispositif narratif : une proposition formelle

Cette complémentarité et ce va-et-vient, conséquence dune
procédure d’identification terme a terme, ne sont pas spécifiques de

I'étiologie : on les retrouve dans un mécanisme paralléle, celui de
Pinterprétation allégorique’!, qui lui aussi suppose 'existence de deux

volets. Le premier de ces volets’? est représenté par une version
décrétée fabuleuse, indéfendable ou inintéressante :; le deuxieme
propose une version que l'auteur de I'allégorie préfere explicitement,
son jugement se fondant sur des critéres variables. Dans un célebre
passage du Phédre de Platon, deux personnages, Phédre et Socrate, se
répartissent en dialogue les deux parties du mécanisme allégorique”’® :
PHEDRE Dis-moi, Socrate, n’est-ce pas dans les parages que,

de I'llissos, raconte-t-on, Borée enleva Orithye ?

SOCRATE C’est bien ce qu’on raconte.

(...

PHEDRE Je n'y ai jamais fait attention. Mais, par Zeus, dis-
moi, Socrate : tu crois, toi, que ce que raconte ce mythe est

vrai ?

SOCRATE Eh bien, si j'en doutais, comme les doctes, je ne
serais pas un original. Cela m’aménerait a déclarer
doctement qu'un coup de vent boréal a fait tomber Orithye

du haut des rochers voisins, alors quelle jouait avec
Pharmacée, et que ce sont les circonstances mémes de sa
mort qui expliquent le récit de son enlévement par Borée.
(traduction de L. Brisson)

L'dAnbsia, « vérité » ou « exactitude », joue le rdle de clausule
narrative entre les deux volets (« tu crois que c’est vrai ? ») et assure la
mise en marche du mécanisme allégorique : puisque I'histoire que I'on
raconte, celle de I'enlévement d’Orithye par le dieu Borée, est mise en
doute, il est possible, soit de la nier et de la passer sous silence, soit de

proposer une deuxiéme version, née de la premiere, qui sera plus



conforme a ce que le personnage de Socrate tient pour vrai.

Jjugement acteur 1 événement  acteur 2 précisions

dmotov Borée enleva Orithye & proximité de I'Ilissos
l 3 { 1

A @aMbég uncoupdevent fittomber  Orithye du haut des rochers
du nord

Comme dans le cadre du mécanisme étiologique, le texte se divise en
deux moments logiques, souvent séparés dans l'ordre méme de la
narration, alors que ces deux parties fonctionnent en fait comme les
deux volets d'un diptyque. Lidentité des éléments d’'une version a
l'autre est la condition méme du fonctionnement général du dispositif,
une clausule narrative permettant de spécifier le critére particulier

qui préside a la construction de la deuxiéme version.

Lallégorie se distingue cependant radicalement de 1'étiologie en ceci
que la mise en récit du diptyque qui la fait fonctionner tend a se
simplifier : la deuxiéme version a pour objectif premier d’effacer la
premiere version, de labolir et de s’y substituer. La version
traditionnelle d’'un mythe (A) est destinée a étre remplacée par une
nouvelle version (A7), qui en est la transposition, voire, si nous
adoptons une métaphore mathématique, la dérivée. C’est un procédé
de substitution qui est a I'ceuvre, et plus précisément de traduction
terme a terme. Version A et version A'ne coexistent pas toujours
explicitement dans le dispositif narratif de I'allégorie ; souvent, seule
la version allégorisée se donne a voir, et il revient au mythologue de

supposer I'existence sous-jacente, en amont, d’une premiére version a

partir de laquelle s’est faite la transcription’*.

A Tinverse, I'étiologie est un dispositif narratif dans lequel un texte A
et un texte A'se trouvent associés, en une écriture en paralléle qui fait
passer d’'un avant a un présent, réel ou illusoire. Le mécanisme
étiologique recouvre principalement deux domaines, 'onomastique et
le rituel : si le texte A est la version d’'un mythe, le texte A'est soit la
mention d’'une onomastique particuliére, soit la description allusive
d’un rituel. 1l n’y a pas d’opération de traduction d'un texte a I'autre
avec substitution de l'un a l'autre, comme dans le mécanisme
allégorique, mais coexistence des deux textes, unis par un réseau de
relations que tissent a la fois des jeux d’écho (ou a l'inverse des
omissions complémentaires entre les deux textes), et une clausule
rapide (« dés lors », « c’est pourquoi encore aujourd’hui ») qui assure
un double rdle, causal et temporel”®. L aitia, la « cause », se décline
suivant ces deux modalités qui instaurent un ordre a la fois déductif et
chronologique.



- mention (nom/détail de rituel)
complémentarité

étiologie

substitution

allégorie

Le mécanisme ainsi défini devrait pouvoir servir de grille de lecture
pour ordonner l'interprétation des documents a visée étiologique, a

condition bien siir de noter soigneusement 1'écart que le document

creuse par rapport a ce méme mécanisme’®. Le dispositif narratif mis
en ceuvre dans les textes est en effet rarement simple et direct, et c’est
dans le décalage que le document aménage par rapport au mécanisme
étiologique formel que se construit aussi son sens. Peut-on dire par

exemple que les Aitia de Callimaque sont un « recueil de récits

77 comme semble

mythologiques sur des cultes et des coutumes »
I'indiquer le titre de I'ceuvre ? D’une part, cette désignation comme

Aitia provient de la tradition littéraire et manuscrite, mais pas du texte

lui-méme, ot le terme méme d’aitiov ou d’aitia n’apparait jamais’®.

D’autre part, les Aitia sont un poeéme long, qui obéit a une
contextualisation particuliére organisée par le Prologue et le Somnium

79 et ott des récits sont intégrés dans des conversations et des jeux de
questions et de réponses. Ce ne sont pas les Aitia qui sont un recueil de

textes directement étiologiques, mais I'ensemble des Diegeseis, c’est-

80

adire des résumés transmis par un papyrus®’ qui operent une

simplification du texte de Callimaque, une re-énonciation et une re-
contextualisation®! : en mettant en valeur le mécanisme étiologique,
'auteur de ces résumés oublie ce qui sépare justement les Aitia de ce
mécanisme, et qui est sans doute tout aussi important pour la

définition du projet tant poétique qu’étiologique de Callimaque 2.

Lexploitation de la grille de lecture constituée par le mécanisme
étiologique permet également de mettre en valeur le caractére
contingent qui préside a la mise en forme de certaines versions : si
allusion a un rituel et version d’'un mythe d’origine sont composées en
complément l'une de l'autre, il existe une large part de création dans
'élaboration non seulement du dispositif, mais des détails qui
I'organisent. Autrement dit, la recherche de la cause d’un rituel ou
d’'un toponyme devient bien souvent loccasion de créations
particulieres, d'inventions isolées et d’affirmations que rien n’étaie par

ailleurs. Un nom suffit parfois a donner 'idée d’une étymologie, et

cette étymologie entraine une histoire nouvelle®®, qui se propagera
peut-étre, et entrainera la naissance de nouveaux dispositifs.
Létiologie est une manifestation de créativité mythique, et non une
recherche absolue des causes. Le dispositif étiologique produit un

discours « fortement narratif et, par conséquent, illusionniste »**, et

ne rend compte que partiellement d’une « réalité cultuelle et rituelle



extra-discursive » qui de toute fagon n’a jamais été son objet. Il serait
donc injuste de faire grief a I'étiologie de son incapacité a atteindre les

objectifs que se fixent soit I'ethnologie, soit I'archéologie de terrain.

Pas de transparence donc dans I'étiologie antique, non par manque de
scientificité, mais plus simplement parce que tel n’est pas son propos.
Le rituel, le nom, I'élément a expliquer, sont envisagés comme un
signe dans le présent, comme un résidu, comme a la fois le ofjua et le
uvijua de la permanence d'un événement. Cet événement que
I'étiologue se donne ouvertement pour tiche de découvrir, et qu’il
reconstruit le plus souvent, n’appartient pas a proprement parler a la
réalité historique, c’est une possibilité logique que le discours met en

scéne. Létiologie obéit 2 une sémiologie®, mais elle ne renvoie pas a
une référence exacte et univoque : elle est un discours d’autorité, ol
'aitia, « cause » ou « origine », apparait comme la concrétisation d’'un
autre concept, I'dpxn, le « principe », entendu a la fois comme origine

temporelle ( principium temporis), et comme garantie narrative5°,

Qu'est-ce donc que I'étiologie ? Une procédure d’identification
imposée d’autorité (&pxn) dont le mécanisme repose sur un principe
narratif de causalité qui prend les atours d'une chronologie (aitia).
Elle prétend produire un discours subsidiaire, alors qu’elle repose non
pas sur un rapport de subordination entre deux discours, mais sur la
complémentarité de deux discours qui n’en font qu’un seul. Elle est un
procédé narratif complexe, qui joue, dans son exposition, de la
juxtaposition nécessaire d’éléments de départ et d’arrivée pour exister
pleinement comme dispositif explicatif. C’est de la coprésence des
deux volets que nait le dispositif narratif sur lequel s’appuie I'étiologie.
Autrement dit, I'étiologie n’est pas une partie du discours, elle est le
discours tout entier, elle porte conjointement sur les deux volets. Par
le lien qu’elle tisse entre mythe et onomastique, mythe et rituel, elle
représente un moyen d’expression et d’interrogation particulierement
efficace ; par sa représentation d’'un réel problématique, elle est,
comme |’ ekphrasis, un jeu de miroir et d’illusion ; par sa faculté a
imposer comme explication ce qui n’est parfois que dérapage
hasardeux, elle est une figure libre du discours mythologique grec.

Notes

1. Cette définition, qui fait son apparition sous une forme a peine plus
breve dans la quatrieme édition du Dictionnaire de I'Académie frangaise
(1762), est celle de la neuviéme édition (1986). Cette méme édition
précise qu'il s’agit d’'un calque « emprunté au grec tardif », ce qui est
inexact, puisque aitioloyia est attesté deés le début dulll € siecle avant
notre ére (voir ci-dessous n. 21).

2. Cf. Cordrignani 1958 et Depew 1993, n. 11, p. 59 a propos d’Hésiode,



Théogonie 26 sq.

3.Le texte de J. Poucet a été intégralement repris, avec quelques
modifications mineures, comme chapitre dans un ouvrage paru en
2000, Les rois de Rome. Tradition et histoire . La double pagination sera
systématiquement indiquée.

4. Cf.Poucet 1992, p. 283 =Poucet 2000, p. 332 etPoucet 1992, p. 314
=Poucet 2000, p. 369.

5. Veyne 1983, p. 36, repris sans discussion parBoulogne 1992, p. 4683,
et parNouilhan,Pailler &Payen 1999, p. 22.

Veyne 1983, p. 36.

6.
7. Boulogne 1992, p. 4707, a propos des Questions romaines de Plutarque

8. Porte 1985, p. 30, a propos des Fastes d’Ovide.

9 .Le couple étiologie-science se construit sur trois critéres, en
particulier quand il s’agit de dévaloriser Iétiologie : 1) la science
instaure une causalité unique, tandis que I’étiologie autorise une
causalité multiple (Chassignet 1998, p. 331 ;Poucet 1992, p. =Poucet
2000, p. 346). 2) la science exclut I'imprécision, tandis que I'étiologie se
dans I'a-peu-pres : Porte 1985, p. 509, parle d’'un « jeu intellectuel qui
exerce I'ingéniosité du chercheur » ; ¢f. aussi p. 508 : « I'étiologie n’est
donc pas une science exacte, mais la découverte de rapports,
apparemment convenables et essentiellement artificiels, entre le rite et
quelque autre fait » (je souligne). 3) I'étiologie est par essence
secondaire, elle ne peut que confirmer ce que seul un discours
scientifique est capable de démontrer (Poucet 1992, p. 314 =Poucet
2000, p. 368).

&Chassignet 1998, p. 335 ;Poucet 1992, p. 301 =Poucet 2000, p.
346 ;Poucet 1992 p. 312-313 =Poucet 2000, p. 367 (deux
occurrences) ;Poucet 1992, p. 314 =Poucet 2000, p. 368.

11. P. Martin, cité dansPoucet 2000, n. 142, p. 350. J. Poucet va plus loin
en qualifiant I'étiologie de « pure fiction » (Poucet 1992, p. 311 =Poucet
2000, p. 366), et il est par Po rt e 1999, p. 35, qui parle a propos des
Fastes « d’étiologies de fantaisie » ou d’étiologies « forgées
officiellement a I'usage du peuple » (Porte 1985, p. 35).Burkert 1998, p.
82, est plus prudent en évoquant « un gition peut-étre fictif » (je
souligne).

12. Poucet 1992, p. 311 =Poucet 2000, p. 366

13. Porte 1985, p. 38.

14. Poucet 1992, p. 281 =Poucet 2000, p. 330.

15. Calame 1977, p. 44 ;Burkert 1998, p. 82 ;Nagy 1994, § 2 n. 2, p. 325.
16.Depew 1993, p. 59 : « ditia have strong prima facie links with
reality ». Cf.Calame 1977, p. 44-45.

17. Burkert 1998, p. 82.

18.Nagy 1994,8§ 2 n. 2, p. 325

19. Porte 1985, p. 508 et p. 509.

20. Pour les spécialistes des textes médicaux antiques, I’étiologie est un
« lien de cause a effet » (Comiti 1989, p. 105) ou un « agent causal »
(Bratescu 1989, p. 223), et « étiologique » devient un simple synonyme
de « causal » (Comiti 1989, passim).



21.Les termes aitioloyia et aitioloyelv, s'ils sont bien attestés, ne
sont pas si fréquents : jusqu'au début de I'époque hellénistique, seul
Epicure semble les employer ( Lettre @ Hérodote 80 et 82 : aitioloyelv,
trois occurrences ; Lettre a Pythoclés 97 : aitioloyia). Lusage
d’aitiohoyla et aitioloyeiv par Epicure est corroboré par les
fragments retrouvés sur papyri (Fr 34, 28, 27 ; 30, 8 : 33, 6 Arrighetti).
Par la suite, rares encore sont les occurrences : on ne trouve ces
termes qu’une fois chez Polybe (XII, 25i, 8-9 : aitioloyeiv), deux fois
chez Philon d’Alexandrie ( De fuga et inventione 161-163 : aitioAoymdg
et aitioloyia) et six fois chez Strabon (I, 3, 4 : aitioloyia ; I, 3, 10 :
aitiodoyia ; 11, 3, 8 : aitioAoywmdg ; VII, 3, 9 : aitioloyeiv ; VII, 7, 8 :
aitiodoyelv ; XVII, 3, 10 : aitioAoyia). Pas de mention chez Platon ou
Aristote, ni chez Thucydide.

22.Ceci est tres net dans le cas de la Grammaire § 20 de Denys le
Thrace, ou les o0vdeopor aitiodoynoi sont rendus en frangais « par
conjonction causales » (traduction de J. Lallot), comme si le -Aoywrol
servait de simple suffixe de formation adjectivale.

23. Philon d’Alexandrie, De fuga et inventione 161-163, traduction d’E.
Starobinski-Safran ; Strabon, I, 3, 4 ; 10 ; 11, 3, 8, traduction de G. Aujac
et Fr. Lasserre.

24. Epicure, Lettre a Pythoclés 97, traduction de J. -Fr. Balaudé.

25. Epicure, Lettre a Hérodote 80 ; 82, traduction de J. -Fr. Balaudé.

26. Epicure, Lettre a Hérodote 80 et 82, traduction de J. Bollack et alii.
27.Poucet 1992, p. 281 =Poucet 2000, p. 330.

28. Poucet 1992, p. 281 =Poucet 2000, p. 330.

29.Porte 1985, p. 24 : les Fastes d’Ovide peuvent passer pour un
« ouvrage comme un almanach de consultation quotidienne a I'usage
du grand public » confronté a des rituels incompréhensibles et
abscons.

30. Calame 1977, p. 44 ;Poucet 1992, p. 281 =Poucet 2000, p. 330 ;Poucet
1992, p. 309-310 =Poucet 2000, p. 364

31.Hopkinson 1984, n. 1, p. 141 : « [aetiology] points to visible
manifestations of divine activity, rationalizes ritual, accounts
comfortably for existence, dispels doubts by producing final causes ».
32.A ma connaissance, seul R. Schilling a proposé, non une
dichotomie, mais une tripartition pour décrire le phénomene
étiologique. Sa formulation me parait cependant plus brillante
qu'opératoire et se ramener finalement a un schéma binaire rite-
mythe : « Ovide adopte, la plupart du temps, un triple point de vue
pour analyser les fétes religieuses : il les décrit sur le plan du rite, il les
situe sur le plan de 1" histoire, il les explique sur le plan du mythe » (cité
par Porte 1985, p. 27).

33.L'usage moderne semble parfois distinguer I'aitia comme cause
générale et l'aitiov comme élément narratif, mise en scéne d'une
aitia. Cependant, méme si le recours au substantif féminin plutét qu’a
la forme neutre de l'adjectif semble parfois reposer sur une
différenciation entre « responsabilité générale » (aitia) et « cause

effective » (aftiov), dans certains traités médicaux (par exemple,



Ancienne Médecine XXI, 2 =1, 624 Littré) ou chez Aristote (par exemple
Métaphysique 938 a 24-28, 1043 a 2-4 et 1044 a 32-34, avec le
commentaire de Casals & Herndndez Reynés 1995, qui opposent
« cause » et « causative thing »), 'usage d’aitia et d’aitiov semble le
plus souvent indifférencié ou reposer sur des effets syntaxiques (par
exemple chez Thucydide pour l'opposition entre « cause with no
connotation of emotion » vs. « objective cause » relevée par Kirkwood
1952, p. 58). En tout cas « jamais [..] les Grecs eux-mémes n’ont
employé le terme aition pour désigner précisément le récit mythique
qui fonde tout en I'expliquant l'institution de la pratique rituelle »
(Calame 1995b, n. 11, p. 214).

&Cf.Nagy 1994, n. 2.2, p. 325, etNagy 1990, p. 118, ou aition a le sens
de « motivant traditionnellement une institution, par exemple un
rituel ». Cette tradition pourrait inclure la récitation de I aition dans le
cadre du rituel.

35. Plus précisément, de la position de I'étiologue dépendrait celle du
lecteur antique, tandis que celle du lecteur moderne est déterminée
par la question du mythe a (re)constituer.

36. Cf.Calame 1991, passim ;Calame 1995b, p. 206 ; pour la critique de la
reconstitution d’un rituel et de son interprétation, cf.Calame 1995a, p.
109-112 (a propos de ] Harrison et du festival des Oschophories).
37.D’ou I'idée que les tableaux prétendument décrits par exemple par
Philostrate dans sa Galerie de tableaux sont des objets narratifs et des
créations littéraires, et non des objets réels ( cf. en dernier lieuWebb
2006).

38.Cf. le traitement de Pausanias parCalame 1995b, p. 219 : « la
relation causale propre au récit permet de présenter la pratique
[rituelle] dont on rend compte comme la sanction de Il'action
narrative ».

39. Contrairement a ce qu’écrit J. F. Miller, cité par Poucet 1992, p. 283
=Poucet 2000, p. 332.

40. En analysant I'étiologie comme mécanisme ou dispositif narratif, je
fais le choix d’exclure la vaste documentation que constituent les
images et de me cantonner au domaine du texte : il existe peut-étre
des procédés étiologiques dans liconographie, par des jeux de
symbole ou de pictogrammes, mais leur analyse dépasse mes
compétences. Cf. I'étude deDuverger 2003, p. 336-359, sur les étiologies
azteques, puis coloniales, du nom de Mexico-Tenochtitldn, et le
dispositif complexe qui unit dans ce cas étymologie, pictogramme et
récit de fondation.

41. Strabon 1, 3, 4-10 : to0 8¢ Itedtwvog £t pGAAOV ATTOMEVOUL THG
aitiodoyiag, (...). THv pév obv towadtnv aitiodoyiav ftrov &v TIg
anodé€aito ; « quant a Straton, il va nettement plus loin dans I’
explication [...]. Une telle explication semble difficile a admettre ».

42. Strabon VII, 3, 9 : it aitiohoyei 81611 (...) ; « Ephore explique
ensuite de la fagon suivante [I'intérét qu’on leur porte] » (traduction
de R. Baladié).

43, Strabon VII, 7, 8.



44. Comme 'a vu par exemple R. Baladié pour Strabon VI, 3, 9.

45. Polybe XII, 25i, 8-9, traduction de P. Pédech : GAA gotv, oipat, T
UEV aiTiodoyeiv duoxepEg, TO d¢ pnonomeiv €v toig PuPAiolg padiov, nat
70 pév OMya nagiwg eimelv nai tovtov magayyehiov ebgelv OALyolg
€PmTOV, TO 8¢ MoAAG drabécBat nal pataiwg TV év U€ow MEIUEVWV
nai Hovov.

46. Ps. Démétrios, Types épistolaires 16, traduction de P. -L. Malosse :
Aitiohoymdg ( scil. Tonog) €otrv, Stav tag aitiag 8 ag oL yéyovev A
yevrioetal 0tidnmotolv, onuaivwuev.

47.D’autres catégorisations rhétoriques ou grammaticales recourent
dailleurs elles aussi au terme aitioloyia et a ses dérivés, en
maintenant 1'idée d’un « énoncé », d'une « mise en discours », comme
le rhéteur Alexandre ( De figuris 17, 4-11, repris dans la Rhétorique a
Hérennius 1V, 23-24), qui parle de « figure argumentative » (aitioloyia,
ou ratiocinatio). Suétone et Quintilien font de leur cé6té allusion a un
exercice du nom d’ etiologia, sans plus de précision (Suétone,
Grammairiens et rhéteurs 4 et Quintilien, Institution Oratoire 1, 9, 3 ; cf .
Anderson 2000, p. 14).

48. Respectivement Ps. Plutarque, Placita Philosophorum 893 C ; 894 F ;
906 A.

49, Artémidore IV, 20.

50. Plutarque, Quaestiones Conviviales VI, 3, 1, 689 B, sur la faim et la
soif, et surtout une abondante littérature médicale : Soranos, Maladies
des femmes 111, 3, 5 ; Anonymus Londinensis (Brit. Mus. Inv. 137) 12 ; 14 ;
19 ; 21 ; 24 ; Galien, De naturalibus facultatibus, t. 11, p. 45, 16 Kithn ; De
placitis Hippocratis et Platonis VIII, 6, 41 de Lacy ; De alimentarum
facultatibus, t. VI, p. 456, 10 Kithn ; De differentia pulsuum, t. VIIL, p. 685, 6
Kithn ; De compositione medicamentorum, t. XII, p. 494, 8 Kithn ;
Hippocratis de natura hominis, Commentarius 11, t. XV, p. 157, 1 Kiihn ;
Hippocratis epidemiorum liber I, Commentarius 1, t. XVlla, p. 28, 2-4 Kiihn ;
Commentarius 11, p. 156, 15 Kithn ; Commentarius 11, p. 185, 6 Kiihn ;
Hippocratis epidemiorum liber VI, Commentarius 1, t. XVIla, p. 813, 14
Kiihn ; Ps. Galien, Introductio, t. XIV, p. 678, 12 ; p. 684, 13 ; p. 689, 4 ; p.
690, 3 ; p. 691, 1 ; p. 695, 3 ; p. 698, 15 Kithn. Dans la littérature
médicale, I'étiologie s’inscrit dans le cadre d’une réflexion complexe
sur le diagnostic et le pronostic faisant intervenir les termes d’aoxn,
d'aitia et de mpddaoig ; cf.Kirkwood 1952, p. 38-47 etBratescu 1989, p.
231-233.

51. Cf.Urmson 1990, p. 15, qui manifeste explicitement sa préférence
pour la traduction d'aitiov par « explication » ( explanation),
considérée comme plus idiomatique.

52.Boulogne 1992, p. 4690, distingue ainsi entre différents types
d’explication, « qu'on s’attache a la forme, a la matiere, a I'agent ou a
la finalité », ce qui donne différents angles d’attaque, « historique,
éthique, physique, théologique ». Cette typologie est ensuite élargie en
« caractériologie, éthique, étymologie, histoire, mythologie,
physique » (Boulogne 1992, p. 4696, repris dansBoulogne 2002, p. 93).
L’arborescence parPorte 1985, p. 191-491, se construit par une suite de



divisions et de subdivisions qui obéissent tantdt a des considérations
chronologiques (histoire/légende/mythe), tantét a des distinctions
logiques (soumission/indépendance/duplication) ou thématiques
(étymologie/rituel). Cette mise en forme logique n’empéche
cependant pas les effets de flou, et les frontiéres s’abolissent parfois
entre les différentes catégories, car 'absence de critéres narratifs
internes permettant de distinguer les domaines les rend extrémement
perméables les uns aux autres, comme l'illustre le recours parfois a des
dénominations ambigués, telles que « le monde semi-mythique de la
légende » (Porte 1985, p. 398) ou « 'histoire premiers temps » (Porte
1985, p. 400).

53. Poucet 1992, p. 287 =Poucet 2000, p. 335.

54. Poucet 1992, p. 265 et 285 =Poucet 2000, p. 342-343 et 354.

55. Boulogne 2002, p. 93.

56.Boulogne 1992, p. 4687-4698, repris dansBoulogne 2002, p. 92.
Cf.Nouilhan,Pailler &Payen 1999, p. 36-37, qui proposent un tableau
complet des variations particuliéres entre les Questions grecques et les
Questions romaines (cf. aussi sur ce pointPayen 1998, p. 39-44) et
analysent ces variations.

57.Plutarque, Questions grecques 3, 292 A : Ti¢ maga ZoAiog n
Oneynatotoua ; TRV TG ABnvag iégetav otw nalodotv, St moteitai
Twvag Buoiag nai iegovgyiag drotgomaiovs.

58. On peut bien s{ir inverser la préséance entre ces deux volets, I'idée

de « conséquence » étant renversée en « cause » ou « origine ».

59. Cassius Hemina, Fr 2 Peter? = Fr 2 Chassignet apud Solin 11, 10 :
notum est [...] constitutam [...] Ariciam ab Archilocho Siculo, unde et nomen,
ut Heminae placet, tractum.

60.Cest ce que souligne I'emploi du parfait a valeur résultative
tractum.

61. Cf.Genette 1999, p. 25-26

62. Je reprends ici le titre choisi parPorte 1999, p. 482, pour I'un de ses
sous-chapitres.

63. Cf.Calame 1995b, p. 219, qui parle d'un « passage du discours
descriptif de la Périégése a l'explicatif par l'intermédiaire de la
narration ».

64. Cf.Calame 1995b, p. 213, a propos de Pausanias V, 16, 4 (Heraia
d’Olympie). Notons que ce présent n'est pas forcément celui de
l'auteur de I'étiologie : il n’est présent que parce qu’il prétend
reproduire un réel, dont bien souvent I'étiologue n’a la trace que dans
les ouvrages de ses prédécesseurs. C'est un temps de référence qui
construit un passé et n’est parfois présent que par illusion.

65. Pindare célebre I'athlete Xénophon de Corinthe, dont il dit qu’il a
remporté sept fois la victoire aux Hellotia (v. 56 : ENA&Tiax § ENTANIC).
66. Scholie BCDEQ 2 Pindare, Olympiques XII1, 56¢ : EAAGOTI § ENTANIC
£00tn TAGABNVEG v KopivBw, v fj nal 6 dydv teheitan 6 nahodpevog
Aapnadodgounds, év @ Ergexov veaviar Aapnddag noatodvreg. aldtn
3¢ 1) maviiyveig €00€0n (...) dia TodTo - AwQlelg oLV TOiG HoarnAeidaig
embépevor Iehomovvnoiolg KogvBov xelpwodpevol tavtny tfj dpAoyi



GLVEDAEYOV. TOV TOIVLV YOVAIMGV €V Tf] T0EONTEL GELYOVODV, TIVEG
€€ avT®V dua Edguniwvn nal ‘EMwtidt €ig tov tig 'ABnvag
eloeABoloat vewv oUtw dradedfacdat tov nivduvov ngoseddnnoav. wg
8¢ fjobovto Awgielc, natd Toltwv mdg #mepdav. ai piv odv dAAm
éduyov, 1 8¢ Ebgutiovn nai 1 EAAwtig adeddal tuyxdvovoal peta
nandiov natepAéxOnoav. Aowwod 3¢ cvumesdvtog o0 mEOTEQOV TO
voonua mavcacdar €dn 1) Oedg meiv E€ilewoacdal TV mabévwy Tag
Yuxag nal ‘EMwtidog 'ABnvag iegov idgvoacbar nal maviyvely
EAOTI nadovpévny - yad nv $nowv entinig vevimnuévalr Ttov
Zevodpdvta ( cf.Delattre 2005, p. 206-222).

67.LUenfant (maidiov) n'est pas nommé dans ce scholion ; dans une
version paralléle ( Scholie CDEQ a Pindare, Olympiques XIII, 56b), il s’agit
de la propre sceur d’Eurytione et d’Hellotis, la « jeune Chryse » (1] véa 1
Xouof).

68. 0n peut supposer que c’est a cette lampadodromie que I'athléte a
remporté par sept fois la victoire, mais ce détail n’est pas explicité, et il
se pourrait aussi bien que la mention de la lampadodromie soit une
mention érudite sans rapport direct avec le vers de Pindare. La scholie
56d, qui rapporte les Hellotia par un autre mécanisme étiologique au
culte d’Athéna Chalinitis, est plus proche du contexte pindarique, dans

la mesure ot la XIII® Olympique mentionne justement Athéna Hippia au
vers 82 et rapporte surtout I'histoire de Pégase et de Bellérophon, sur
laquelle se fonde I’étiologie de la scholie 56d.

69. A I'inverse, certains mythologues tendent a négliger la description
du rituel pour s’attacher justement au fabuleux, dont ils font leur objet
d’'une fagon tout aussi unilatérale que I'historien s’attachant au
rite.Murgatroyd 2005, qui propose une analyse narrative des aitia dans
les Fastes d’Ovide, est exemplaire de cette sélection radicale qui laisse
de cbté une moitié du document et néglige le mécanisme qui le fonde.
70. Pausanias dit d’ailleurs explicitement qu’il fait un choix dans ce
qu'il voit et entend, et ne rapporte que « ce qui mérite le plus d’étre
retenu » : ta@ udAota G pvrAung (Pausanias I, 11, 1). Sur les
différentes sélections opérées par Pausanias, cf. Calame 1995b, p. 207.
71.Jentends par « interprétation allégorique » non seulement
I'allégorie philosophique, mais aussi toutes les tentatives de traduction
symbolistes ; cf.Delattre 2005, p. 18-22

72.Jentends « premier volet » comme premier élément dans la
reconstruction du mécanisme logique a I'ceuvre. Il est entendu que
nombre de documents jouent sur l'ordre de succession entre les
parties.

73. Platon, Phédre 229 b-c :

®AIAPOZ Eimé pot, @ Tdngateg, obn £vOévde pévrol mobiv dmd tob
‘TAiood Aéyetan 6 Bogéag trv 'Qpeibuiav agndoat;

TQKPATHE Aéyetat ydo.

(...

®AI OV mdvv vevonna - G eimd 100G A1dg, & Zdhmgateg, oL TodTo TO
uvBoASyNua elbn dAnbég eivan;

$Q. AM e dmotoinv, Goneg oi codof, odn &v dromog einv, eita



codp1{dpevog dpainv avtnv mvedua Bogéov natda t@v mAnciov meTe@dv
obv daguaneia mailovoav Goat, nai obtw 31 tedevtricacav Aexfjval
Umo tod Bogéov dvdpnactov yeyovévat.

74. Cf.Delattre 2005, p. 18-22.

75. Cf.Darbo-Peschansky 1998, p. 25-26 : « I" avant contamine le parce
que ». Sur les liens entre antécédence et causalité, cf.Hankinson 1987,
passim.

76.0n notera pareillement que 'absence de formulation étiologique
dans un contexte ol tous les éléments nécessaires sont en place est un
écart singulier qui mérite enquéte. C’est par exemple le cas de Tarpeia,
pour laquelle aucun texte antique ne dit explicitement qu’elle est
I'éponyme de la roche Tarpéienne ou du mons Tarpeius (contrairement
a ce qu'écritPoucet 1992, p. 294-295 et 308 =Poucet 2000, p. 343 et 363).

77.Payen 1998, p. 22.

78.11 est vrai que I’état lacunaire du texte ne permet pas d’étre formel
sur ce point.

79. Callimaque, Aitia, Fr 1-2 Pfeiffer.

80. Pap. Mil. Vogl. 18. Sur ces « résumés de l'intrigue » et les écarts
qu'ils présentent par rapport a ce qu’ils prétendent résumer,
cf.Cameron 1995, p.

81.1ls suppriment par exemple toutes les conditions particulieres
d’énonciation, dialogues, jeux de question-réponse, etc.

82. Un probléme semblable est posé parPailler 1998, p. 80-82, & propos
de linsertion dans les Vies paralléles de Plutarque de Questions,
développées en tant que telles : sa distinction entre « question »,
« quasi-question », « ébauche de question », et « climat de question »
vise a rendre compte des différentes formes narratives.

83. Cf.Poucet 1992, p. 306 =Poucet 2000, p. 360

84. Calame 1995b, p. 223. On pourrait se demander d’ailleurs qui est
I'de cette « illusion », ou tout au moins au profit de qui ou de quoi elle
se réalise. Dans les capacités de 1'étiologie a susciter I'effet de réel, a
créer un récit généalogique qui donne assise au réel tout en le
manipulant, il me semble que se joue un renversement du méme ordre
que celui que développe M. Foucault a propos de la loi prohibitive, qui
est en méme temps — qui est d’abord — culturellement productive :
I'étiologie résulte d'une stratégie qui, pour mieux contrdler ce qu’elle
crée, donne I'impression que ce qu’elle crée est de I'ordre du réel et lui
échappe. Cette stratégie n’est pas celle d’un sujet agissant, mais reflete
le mode de fonctionnement normatif d'un discours général sur le réel
et la nature, sur le réel comme nature, qui donne a croire que la réalité
est autre chose qu’une « construction fantasmatique — [une] illusion
de substance » (Butler 2005, p. 272).

85. Cf.Darbo-Peschansky 1998, p. 25 et 27-28 et Boulogne 1998, p. 33, qui
soulignent le recours au vocabulaire caractéristique de l'allégorie,
obuforov (« qui symbolise »), pavbdvw (« qui dispense un
enseignement »), aivitteobat (« avoir un sens caché »).

86. Poucet 1992, p. 302 =Poucet 2000, p. 358, utilise d’ailleurs le terme
d’ auctor qualifier le personnage principal du récit auquel on fait



remonter [institution d’un rite. Cf.Pailler 1998, p. 85, qui parle

«

d’instrument archéologique mis par Plutarque au service de son

investigation et de son exposé ».

Abréviations bibliographiques

Anderson 2000 : R. DeanAnderson Jr., Glossary of Greek Rhetorical
Terms, Louvain, 2000.

Boulogne 1992 : JacquesBoulogne, « Les Questions romaines
Plutarque », dans Wolfgang Haase (éd.), Aufstieg und Niedergang der
Rémischen Welt, t. 11, 33, 6, Berlin-New York, 1992, p. 4682-4708.
Boulogne 1998 : JacquesBoulogne, « Les étiologies romaines :
herméneutique des moeurs a2 Rome », dans Pascal Payen (éd.),
Plutarque, Grecs et Romains en « Questions », Saint-Bertrand-de-
Comminges, 1998, p. 30-38.

Boulogne 2002 : Plutarque, Guvres morales, Traités 17-19 [= 242F-
316B], t. iv, édité par JacquesBoulogne, Paris, 2002.

Bratescu 1989 : G.Brétescu, « Aspects d’étiologie dans les Epidémies
hippocratiques »,dans GerhardBaader, RolfWinau (éd.), Die
Hippokratischen Epidemien. Theorie-Praxis-Tradition. Verhandlungen des

«v’ colloque international hippocratique », Stuttgart, 1989, p. 222-236.
Burkert 1998 : WalterBurkert, « Le mythe des Cécropides et des
Arrhéphories. Du rite initiatique a la féte des Panathénées »,
Sauvages origines. Mythes et rites sacrificiels en Gréce ancienne , Paris,
1998, p. 71-111.

Butler 2005 : JudithButler, Trouble dans le genre. Pour un féminisme de
la subversion, Paris, 2005.

Calame 1977 : ClaudeCalame, Les cheeurs de jeunes filles en Gréce
archaique, t. 1 : « Morphologie, fonction religieuse et sociale », Rome,
1977.

Calame 1991 : ClaudeCalame, « Mythe et rite en Grece : des
catégories indigénes ? », Kernos 4, 1991, p. 179-204.

Calame 1995a : ClaudeCalame, « Du figuratif au thématique », dans
Jean-MichelAdam, Marie-JeanneBorel, ClaudeCalame,

MondherKilani (éd.), Le discours anthropologique. Description,

narration, savoir 2, Lausanne, 1995, p. 100-120.

Calame 1995b : Cl.Calame, « Pausanias le Périégete en ethnographe
ou comment décrire un culte grec », dans J. -M.Adam, M. -J.Borel,
Cl.Calame, M.Kilani (éd.), Le discours anthropologique. Description

narration, savoir 2, Lausanne, 1995, p. 204-226.

Cameron 1995 : AlanCameron, Callimachus and his Critics, Princeton,
1995.

Casals &Herndndez Reynés 1995 : JaumeCasals, Jesus
HerndndezReynés, « A note on the use of aitia and aition in the
Metaphysics of Aristotle », Rivista di cultura classica e medioevale 37,
1995, p. 89-95,

Chassignet 1998 : MartineChassignet, « Ftiologie, étymologie et



éponymie chez Cassius Hemina : mécanismes et fonction », Les
Etudes classiques 66, 1998, p. 321-335.

Comiti 1989 : Vincent-PierreComiti, « Etiologies et responsabilités
causales dans les Epidémies », dans GerhardBaader, RolfWinau (éd.),
Die Hippokratischen Epidemien. Theorie-Praxis-Tradition. Verhandlungen

des « v € colloque international hippocratique », Stuttgart, 1989, p. 105-
108.

Cordrignani 1958 : G.Cordrignani, « L aition nella poesia greca di
Callimaco », Convivium 26, 1958, p. 527-545.

Darbo-Peschanski 1998 : CatherineDarbo-Peschanski, « Pourquoi
chercher des causes aux coutumes ? Les Questions romaines et les
Questions grecques de Plutarque », dans Pascal Payen (éd.), Plutarque,
Grecs et Romains en « Questions », Saint—Bertrand—de—Comminges,
1998, p. 21-30.

Delattre 2005 : CharlesDelattre, Manuel de mythologie grecque, Paris,
2005.

Depew 1993 : MaryDepew, « Mimesis and Aetiology in Callimachus’
Hymns », dans M. AnnetteHarder, Remco F.Regtuit, Gerrigje C .
Wakker (éd.), Callimachus, Groningen, 1993, p. 57-77.

Duverger 2003 : ChristianDuverger, Lorigine des Aztéques, Paris,
2003.

Genette 1999 : GérardGenette, Mimologiques. Voyage en Cratylie,
Paris, 1999.

Hankinson 1987 : R. J.Hankinson, « Evidence, Externality and
Antecedence : Inquiries into Later Greek Causal Concepts »,
Phronesis 32, 1987, p. 80-100.

Hopkinson 1984 : NeilHopkinson, Callimachus’Hymn to Demeter,
Cambridge, 1984.

Kirkwood 1952 : G. M.Kirkwood, « Thucydides'Words for ‘Cause’ »,
American Journal of Philology 73, 1952, p. 37-61.

Murgatroyd 2005 : PaulMurgatroyd, Mythical and Legendary Narrative
in Ovid’s Fasti, Supplément a Mnemosyne n° 263, Leyde, 2005.

Nagy 1990 : GregoryNagy, Pindar’s Homer. The Lyric Possession of an
Epic Past, Baltimore, 1990.

Nagy 1994 : GregoryNagy, Le meilleur des Achéens. La fabrique du héros
dans la poésie grecque archaique, traduction de Jeannie Carlier et
Nicole Loraux, préface de Nicole Loraux, Paris, 1994.

Nouilhan, Pailler &Payen 1999 : Plutarque, Grecs et Romains en
paralléle.  Questions  romaines-Questions  grecques, édition de
MicheleNouilhan, Jean-MariePailler, PascalPayen, Paris, 1999.
Pailler 1998 : Jean-MariePailler, « Les Questions dans les anciennes
Vies romaines. Art du récit et rhétorique de la fondation », dans
PascalPayen (éd.), Plutarque, Grecs et Romains en « Questions », Saint-
Bertrand-de-Comminges, 1998, p. 76-94.

Payen 1998 : PascalPayen, « Rhétorique et géographie dans les
Questions romaines et Questions grecques de Plutarque »,dans P.Payen
(éd.), Plutarque, Grecs et Romains en « Questions » , Saint-Bertrand-de-
Comminges, 1998, p. 39-74.



Porte 1985 : DaniellePorte, L’ étiologie religieuse dans les Fastes d’Ovide,
Paris, 1985.

Poucet 1992 : JacquesPoucet, « Les préoccupations étiologiques dans
la tradition “historique” sur les origines et les rois de Rome »,
Latomus 51, 1992, p. 281-314.

Poucet 2000 : JacquesPoucet, Les Rois de Rome. Tradition et histoire,

Bruxelles, 2000.

Urmson 1990 : James O.Urmson, The Greek Philosophical Vocabulary,
Londres, 1990.

Veyne 1983 : PaulVeyne, Les Grecs ont-ils cru a leurs mythes ?, Paris,
1983.

Webb 2006 : RuthWebb, « The Imagines as a Fictional Text : ekphrasis,
apaté and illusion »,dans StéphaneRolet (éd.), Philostrate, Callistrate

les énigmes de l'image sophistique, Rennes, 2006.

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
S HAUTES
ETUDES=

SCIEMCES

SOCIALES

PDN

M R e 5§ L

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques
et des croyances

methades et outils

PP R i i pour "&dition structurée
./

ONU enssib’

strasbourg s scricnn i Pafurseation

et des bibsotheques

74
AN Fx A
WS J 9,

fondation
maison des
sciences
de I'homime

e CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE

(EHESS).
WIATYT e DEVELOPPEMENT :
'y DAMIEN

Centre Alexandre-Koyré RlSTERUCCl,
Histiine dess scierom, 1 des technicpees IMAGILE, MY
LI 4 I S-C NI RN SCIENCE WORK.

Frusie @g‘ DESIGN : WAHID
| |

MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	I-L’étiologie, objet inaccessible du discours contemporain
	Quel statut pour l’étiologie ?
	L’objet et la référence : l’apparente évidence de l’étiologie

	II-L’étiologie comme mécanisme narratif
	La part du narratif
	Modélisations thématico-logiques
	Modélisation narrative : un processus d’identification

	III-Identification, complémentarité et substitutions
	Des ordres de causalité multiples
	Mécanisme et dispositif narratif : une proposition formelle

	Nos partenaires

