
ΑΙΤΙΟΛΟΓΙΑ : mythe etΑΙΤΙΟΛΟΓΙΑ : mythe et
procédure étiologiqueprocédure étiologique

MètisMètis, , Dossier : Images mises en formeDossier : Images mises en forme , , Hors sérieHors série, , 20092009, , p. 285-310p. 285-310

Résumé
Le discours contemporain fait généralement de l’étiologie une
« recherche des causes » qui partage ses objectifs avec l’histoire
scienti"que sans en atteindre les résultats. Un examen des
pratiques discursives des auteurs antiques permet de montrer
que l’étiologie n’est pas à proprement parler un cadre général de
pensée, mais repose sur un mécanisme narratif précis qui associe
deux volets complémentaires unis par un processus
d’identi"cation. L’étiologie, qui fonctionne grâce à la co-présence
de ces deux volets, n’a pas pour but de rechercher une cause
univoque à un rituel ou un nom, mais construit conjointement un
présent et un passé qui existent comme miroir l’un de l’autre. Elle
est une sémiologie qui repose sur un principe d’autorité, et non
sur la référence au réel.

Le mot « étiologie » fait partie de ces termes que l’on emploie
couramment dans les études sur les mythes sans parvenir toujours à
dé"nir spéci"quement ce qu’ils désignent. « Partie de la médecine qui
étudie les diverses causes des faits biologiques, notamment des
maladies »1, l’étiologie serait plus généralement une « étude des
causes » qui renverrait à une pratique analytique, celle du chercheur
moderne, mais aussi celle d’auteurs antiques : elle serait une tentation
de la logique raisonnante, un cadre général de ré/exion, un mode de
pensée plutôt /ou où interviennent les notions de « principe » (ἀρχή)
et de « cause » (αἰτία), et qui peut s’appliquer non seulement à des
œuvres qui revendiquent par leur titre leur inscription dans ce cadre
général, comme les Aitia de Callimaque ou les Origines de Caton, mais à
toute production littéraire visant à fournir une explication du présent
2.

Charles Delattre

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=46


N’y a-t-il pas une dé"nition plus précise de l’étiologie ? C’est à cette
question que J. Poucet a tenté de répondre dans un article publié en
1992 dans la revue Latomus, en esquissant une utile mise en forme de la
pratique étiologique à Rome, à l’époque républicaine et au début de
l’empire, et en proposant non seulement une description générale,
mais aussi une tentative de formalisation à partir du cas romain3.
Cependant, comme l’auteur le souligne lui-même, cette réponse n’était
que partielle, et l’étiologie n’a toujours pas fait l’objet à ce jour d’une
analyse systématique, malgré le grand nombre d’études de détail
portant principalement sur le monde hellénistique et impérial4. Si les
dé"nitions partielles abondent, il manque encore une analyse
d’ensemble qui se donne comme objet, non les pratiques étiologiques
chez tel ou tel auteur, mais l’étiologie en soi.

L’étiologie est pourtant objet d’étude, ce qui signi"e qu’il existe au
moins une dé"nition générale, communément acceptée, sur laquelle
viennent se fonder les diJérentes interprétations de détail. C’est ce
dénominateur commun aux travaux publiés jusqu’à aujourd’hui qu’on
examinera d’abord ici : l’on pourra ainsi se rendre compte à quel point
l’étiologie est un objet du discours scienti"que auquel le discours
scienti"que n’a pas accordé de statut véritable, repoussant toujours à
l’horizon de son enquête une nécessaire et problématique dé"nition,
au point qu’il faudra déduire de remarques liminaires ou adjacentes ce
que la critique moderne entend sous le nom d’ étiologie. Ce n’est
qu’après avoir examiné les contours de l’étiologie dans les pratiques
discursives contemporaines que l’on pourra aborder avec un regard
plus détaché les pratiques discursives antiques que nous considérons
comme étiologiques.

I-L’étiologie, objet inaccessible du discours
contemporain

Quel statut pour l’étiologie ?

Le discours scienti"que peine en général à dé"nir l’étiologie, d’abord
parce qu’il hésite sur le statut qu’il convient de lui donner. D’un côté,
elle est souvent réduite à la dimension de sous-espèce du discours
mythologique, opérant la conjonction à la fois d’une thématique, d’une
logique et éventuellement d’une poétique. C’est en ce sens que P.
Veyne fait allusion à des « aitiologies »5 qu’il associe à des généalogies
mythiques, à des récits de fondation et à des histoires ou des épopées
locales. Mais en même temps, l’étiologie semble être pour lui un mode
de pensée sousjacent à chacun des genres énumérés, une « étude des
causes » propre au discours raisonnant, non spéci"que à l’Antiquité,
car « la littérature généalogique (…) racontait en réalité des aitia, des
origines, c’est-à-dire la mise en place de l’ordre du monde »6. Hésitant



entre cadre de pensée général et mode de discours particulier,
l’étiologie semble frappée d’une indécision semblable à celle qui
s’attache à la définition du mythe.

L’indécision frappe non seulement la dé"nition de l’étiologie, mais
aussi sa portée : la valeur de l’étiologie, la validité des conclusions
qu’elle autorise reçoivent des jugements divers qui ne dépendent pas
tant de la réussite particulière d’un auteur que du cadre logique qu’il
organise. « Ni gratuit, ni fantaisiste, ni innocent »7, ou à l’inverse « peu
scienti"que »8, le procédé étiologique est soumis à une critique qui le
fait dépendre étroitement de l’idée de « science », comme si
« étiologie » et « science » fonctionnaient comme les deux termes
antithétiques et irréconciliables d’une alternative épistémologique.
Tantôt on dénie tout caractère scienti"que à l’étiologie, et on en fait
l’Autre de la science, tantôt on en admire la réussite logique, et on y
voit alors une procédure de type scienti"que9. Quel est donc ce
discours scienti"que dont l’étiologie est souvent le repoussoir ou
l’inachevé ? C’est celui d’une « histoire authentique »10, capable
d’atteindre la réalité historique, tandis que l’étiologie est au mieux une
« "ction logique »11 qui « /irte plus ou moins nettement avec
l’histoire, sous la forme et par le biais de l’anachronisme »12.
Procédure discursive brouillonne et partielle, l’étiologie doit s’eJacer
devant une science toute-puissante et souveraine, maîtresse d’elle-
même et de sa logique. Et à l’inverse, la science est parfois redé"nie
comme une étiologie réussie, qui s’attache aux causes véritables. Alors
que « l’étiologie antique ne pouvait pas se prétendre une science
exacte »13, le scienti"que moderne est un étiologue sûr de son fait, car
capable d’isoler la véritable nature des choses, leurs causes et leurs
origines.

L’objet et la référence : l’apparente évidence de l’étiologie

Le couple formé par l’étiologie et la science repose à la fois sur la
notion de causalité, qui organise la dé"nition de chacun des termes, et
sur l’expression d’un jugement de valeur qui fait de l’exactitude un
critère de validité absolu. Or cette notion d’exactitude introduit un
nouveau biais dans la délimitation des contours de l’étiologie : si elle
permet de convoquer la question du rapport à l’objet de la référence,
elle l’oblitère dans un même mouvement pour imposer un rapport
univoque.

Il existe en eJet un présupposé majeur dans les dé"nitions partielles
ou générales de l’étiologie que l’on trouve ici ou là : l’étiologie
assurerait la coexistence de deux mondes, celui du réel et celui de
l’interprétation. « Quand les membres d’une culture déterminée
regardent autour d’eux », écrit J. Poucet, « ils constatent la présence
de multiples realia »14 : le monde préexiste, il est donné par avance et
n’est que progressivement découvert par celui qui, tout extérieur,



prétend en rendre compte. L’étiologue semble assumer une position
de repli, il ne semble pas prendre part à ce qui l’entoure, il est dans la
position de l’explorateur ou de l’observateur non participant. Il
décrirait un rituel, il rapporterait un nom qui préexistent forcément à
son enquête15, qui appartiennent au monde réel, et élaborerait dans
un deuxième temps seulement un récit mythique qui y fait référence
16, qui est du domaine du « "ctif »17 ou de la « fabrication »18.
L’étiologie apparaît alors comme un mode de relation, elle est un
rapport, un jeu d’associations19, un opérateur logique20 entre deux
univers considérés comme hétérogènes, un pont entre deux mondes.
Rendant compte de ce qu’il observerait en a]rmant que cela existe
encore à son époque ( etiamnunc ou ἔτι ϰαὶ νῦν), le narrateur
engagerait son autorité sur ce présent auquel il fait allusion, sur ce
qu’il a vu ou pourrait avoir vu, et laisserait libre cours, sans place pour
l’illusion, à une écriture-témoignage reposant sur l’autopsie.

C’est à cette interprétation que correspondent le plus souvent les
traductions françaises de αἰτιολογία et αἰτιολογεῖν 21 : le sens donné à
ces termes est le plus souvent d’ordre herméneutique, et apparente
l’étiologie à une opération de la pensée, à un mode de fonctionnement
logique, comme si αἰτία, « origine » et « cause » à la fois, su]sait à
donner le sens d’αἰτιολογία 22. De la même façon, αἰτιολογεῖν est
rendu le plus souvent par « rechercher les causes »23, « étudier les
causes »24, « raisonner sur les causes » ou « découvrir la cause » 25,
voire « inférer la cause »26.

Mais quel est donc ce réel auquel l’étiologue s’intéresse ? « Institutions
politiques, sociales, familiales, religieuses, juridiques ; rites, usages et
coutumes ; monuments de toute espèce ; toponymes et appellations de
tout ordre », répond J. Poucet 27, dont la liste s’achève par « ce que
nous appellerions des bizarreries ou des curiosa »28. Cet assemblage
d’objets divers, rangés en apparence sans ordre de préséance, devient
grâce au dernier item un catalogue raisonné, où les realia prennent un
relief de plus en plus étrange. L’étiologue se fait antiquaire, les faits
qu’il collecte se transforment en cabinet de curiosités, et l’étiologie
devient l’instrument par excellence de la paradoxographie. Des
institutions qui encadrent la vie de tous les jours aux toponymes dont
le sens s’est perdu, le réel se métamorphose et perd sa transparence,
l’univers devient un monde incompréhensible, presque sauvage, que
l’étiologie permet d’apprivoiser à nouveau et de parcourir. Dans cette
perspective, l’étiologie est une herméneutique qui rassure, elle sert à
ancrer dans le réel et dans le présent29, elle explique, justi"e, valorise
30, « attire l’attention sur les manifestations visibles d’une activité
divine, rationalise les rituels, rend confortablement compte de
l’existence, et chasse les doutes en présentant des causes finales »31.

Que l’étiologie soit tenue pour un pont entre passé et présent, entre



mythe et realia a pour conséquence principale que la plupart des
analyses, lorsqu’elles aboutissent à une schématisation du phénomène

étiologique, opèrent une répartition entre deux catégories32 : d’un
côté l’ aition, identifié au mythe33, qui porte tout le poids de l’étiologie,
et de l’autre, l’objet à expliquer, que l’on décrit ou expose en
présupposant sa totale transparence. Cette distinction, qui oppose le
récit du passé et la description du présent, a pour conséquence
inattendue de con"squer la parole et ses eJets au pro"t du récit
mythique seul, comme si ce qui est décrit dans le présent (rituel,
toponyme, etc.) était assuré, anodin et sans obstacle, comme si c’était
un fait certain. Du même coup, l’étiologie se trouve cantonnée à l’
aition, qui devient support univoque de l’explication. Au fait revient le
béné"ce de la transparence, à l’ aition le poids de l’interprétation.
Entre les deux, une relation univoque, stable, toute logique, qui
interdit par exemple de considérer que l’ aition pouvait intervenir dans
le champ du rituel34, ou d’imaginer que certains rituels décrits par nos
auteurs antiques pouvaient être élagués, modi"és, adaptés, voire
inventés pour mieux s’adapter au récit de leur origine.

II-L’étiologie comme mécanisme narratif
Ce qui semble oublié dans cette dé"nition générale de l’étiologie, ce
sont le statut du document qui donne accès au phénomène étiologique
ainsi que la nature de la relation que ce document propose. En eJet, il
ne su]t sans doute pas de dé"nir la position de l’étiologue, mais aussi
celle du lecteur moderne, qui se trouve confronté aujourd’hui au
document pour tenter d’en donner raison35. Mythe et rituel ne sont
pas donnés en toute transparence, mais construits comme deux
interprétations modernes de l’imaginaire antique, à partir d’un cadre
élaboré par un dispositif narratif dont l’analyste doit décortiquer le
mécanisme.

La part du narratif

Le rapport entre le texte étiologique et un rituel, par exemple, repose
sur une illusion, un trompe-l’œil. La description d’un rituel n’est pas le
rituel lui-même, et, dans le cas antique, la description du rituel n’a pas
pour vocation de décrire précisément le rituel, mais d’en insérer des
éléments dans un projet autre. La notion de complexe rituel, conçu
comme ensemble déterminé historiquement et sociologiquement,
n’existe même pas dans l’Antiquité ; ce que nous appelons rituels dans
nos sources, ce sont des bribes éparses de ce que le chercheur
moderne cherche à reconstituer pour former une grande fresque, un
ensemble cohérent dont les diJérents éléments sont indispensables



pour créer un effet36.

Comme l’ ekphrasis, l’étiologie semble donc établir un rapport entre un
texte et un objet, par le biais d’une description, alors qu’en fait elle
tend à substituer un texte à l’objet que ce texte prétend décrire, au
point que l’on peut douter de l’existence réelle de l’objet : comme l’
ekphrasis, l’étiologie est un cadre autonome, une construction
narrative indépendante d’un réel qu’elle convoque pour mieux
l’anéantir37. L’étiologie est tout entière insérée dans un dispositif
construit par un ensemble de relations, entre le document, celui qui l’a
construit et celui qui le consulte, plus qu’entre le texte et son référent
dans le monde réel38. L’étiologie n’est pas un genre littéraire39 ; elle
obéit peut-être à un schéma de pensée, ou tout au moins à une
tentation de l’esprit, la justi"cation et l’explication du présent par le
passé ; mais elle est d’abord pratique narrative, mise en forme et
production d’un énoncé40.

C’est à cette même conclusion que l’on parvient si l’on examine les
occurrences du substantif αἰτιολογία ou du verbe αἰτιολογεῖν. Chez
Strabon, αἰτιολογία introduit, résume et désigne des raisonnements
sur l’origine de certains phénomènes que le géographe expose pour le
plus souvent les critiquer ensuite : il ne s’agit pas d’une « recherche
des causes », mais bien d’un « exposé des causes », comme dans le
premier livre de la Géographie où αἰτιολογία s’applique à l’énoncé
d’une théorie de Straton le Physicien sur l’alluvionnement, qui vise à
justi"er la présence de coquillages à l’intérieur des terres, à des
milliers de stades de la mer41. De la même façon, le verbe αἰτιολογεῖν
introduit et désigne tout à la fois dans le septième livre de Strabon un
développement provenant d’Éphore portant sur les raisons de l’intérêt
que les Grecs portent aux Scythes42, et résume ailleurs dans le livre v i
i une explication, c’est-à-dire à la fois un raisonnement et l’énoncé
d’un raisonnement, emprunté par Strabon à une source anonyme43.

Αἰτιολογία et les termes qui lui sont apparentés caractérisent donc
chez Strabon le récit d’un double point de vue : ils dé"nissent l’énoncé
d’un point de vue thématique, en signalant qu’il s’agit d’un
raisonnement logique visant à rechercher une cause, mais ils le
quali"ent aussi en tant qu’énoncé. Le français « expliquer », dans sa
simplicité, prend bien en compte ce double aspect et traduit
avantageusement αἰτιολογεῖν 44. Ce n’est pas un trait de langue
propre à Strabon, car on le retrouve aussi chez Polybe. Critiquant
Timée, qui a inventé et composé à tout propos des discours qu’il
mettait dans la bouche de ses personnages historiques, Polybe



revendique une autre méthode d’écriture, pour conclure, sur un ton

désabusé, à la difficulté d’être un bon historien populaire45 :

Mais il est, j’imagine, difficile d’ exposer les causes  et facile de
faire des phrases dans les livres ; parler peu et à propos, et
découvrir la formule de cet art n’est accessible qu’à peu de
gens, mais écrire beaucoup et inutilement est à la portée de
tous et chose commune.

Αἰτιολογεῖν et ῥησιϰοπεῖν sont les deux termes d’un couple qui
dessine l’ensemble des possibilités de rédaction : au sérieux de
l’écriture étiologique s’opposent la futilité et le bavardage d’une
écriture plaisante, mais sans fond. Dans les deux cas, c’est l’acte
d’écrire qui se trouve convoqué, et c’est ce point qui doit guider
l’interprétation générale d’αἰτιολογεῖν, en incitant à traduire le verbe
comme un synonyme exact d’αἰτίαν (ou αἰτίας) λέγειν, sans privilégier
αἰτίαν (ou αἰτίας) au détriment de λέγειν.

L’idée que l’αἰτιολογία n’est pas seulement une opération de la pensée,
mais un acte de composition, voire d’énonciation, trouve une dernière
con"rmation dans un traité autrefois attribué à Démétrios de Phalère
sur les Types épistolaires : un type particulier de lettre est en eJet la
lettre étiologique, grâce à laquelle on « [signi"e] les causes pour
lesquelles un événement quelconque n’a pas eu lieu ou n’aura pas
lieu »46. Αἰτιολογιϰός est immédiatement glosé par τὰς αἰτίας
σημαίνειν, ce qui indique que l’αἰτιολογία a pour visée la transmission
d’une information. Lettre d’excuse, donc, la lettre étiologique rend
manifestes par écrit et explicites par le biais d’un énoncé les raisons de
tel ou tel événement. La « recherche des causes » n’est qu’un aspect de
l’αἰτιολογία, qui n’existe véritablement que par le biais d’un énoncé47.

La multiplication des occurrences d’αἰτιολογία et d’αἰτιολογεῖν à
partir du II e siècle de notre ère tient d’abord à la nature des sources,
dans la mesure où un plus grand nombre de traités techniques nous
sont parvenus, dans le domaine de la grammaire et de la rhétorique,
de la médecine ou de la physique. Malgré la spécialisation opérée par
chacun de ces traités, on n’observe pas cependant de changement par
rapport à ce qui se pratiquait précédemment : qu’il s’agisse d’expliquer
la cause des halos, des parhélies ou des monstres48, l’origine des rêves
49 ou de manifestations corporelles50, l’étiologie est toujours comprise
dans sa dimension narrative51.

Modélisations thématico-logiques

DiJérentes schématisations du mécanisme étiologique ont déjà été



proposées par le passé, mais ces typologies formelles oJrent le plus
souvent l’inconvénient de reposer sur des critères externes, non

énonciatifs52. L’idée que l’étiologie assure un lien entre deux mondes
aide J. Poucet, comme d’autres, à construire une typologie qui repose
sur un format duel. Sa dé"nition se distingue cependant, car elle a
pour originalité de trouver une assise dans l’ordre de la narration : à
« une anecdote soignée, voire un long récit », succède assez souvent
« la leçon étiologique tirée par l’auteur ancien lui-même »53. Cette
articulation, qui n’est encore qu’une suggestion relativement souple,
est ensuite formalisée. L’étiologie repose pour J. Poucet sur la
combinaison de deux volets dé"nis en termes logiques et énonciatifs,
une question et une réponse54 :

question : « quelle est l’origine de ? »
réponse : telle personne ou tel événement

Cette catégorisation à la fois logique et narrative trouve une
application immédiate dans deux ouvrages de Plutarque justement
appelés Αἴτια, les Questions romaines et les Questions grecques, qui
reprennent la forme traditionnelle des Problemata en vigueur dans les
écoles de philosophie, en particulier le Lycée, pour proposer diJérents
cas « d’étiologie mythologique »55. Chaque notice y est en eJet
introduite « au moyen de la formule interrogative Διὰ τί et par
l’exposé de réponses plus ou moins nombreuses, énoncées pour la
plupart elles aussi sur le mode interrogatif derrière l’expression
interrogative ἢ ὅτι »56.

Cette formalisation axée sur l’alternance question/réponse maintient
entre les deux volets du mécanisme étiologique une forte séparation
qu’aucun arti"ce narratif n’autorise à réunir : le lien étiologique est
dé"ni en termes de logique énonciative, mais non d’énoncé. Or un bref
exemple, tiré des Questions grecques de Plutarque 57, pourrait inciter à
trouver une autre schématisation :

Qui est, à Soles, «  celle qui allume le feu  » ?
Ils appellent ainsi la prêtresse d’ Athéna, parce qu’elle fait
certains sacri-ces et certaines cérémonies religieuses pour
détourner les malheurs.

Ce cas très simple obéit sans discussion possible à la modélisation de J.
Poucet : un cas d’espèce est introduit par une question, et cette
question est immédiatement suivie d’une réponse. La distinction entre
question et réponse est cependant secondaire si l’on considère le jeu
d’identi"cations qui s’opère au "l du texte en plusieurs moments. La
réponse explicite à la question posée est en eJet fournie dans la
première partie de la phrase : « celle qui allume le feu » est « la



prêtresse d’Athéna ». La deuxième partie de la phrase apporte une
précision supplémentaire qui justi"e l’identi"cation entre « celle qui
allume le feu » et « la prêtresse d’Athéna », en fournissant une
identi"cation nouvelle, intermédiaire, qui assure la transition d’un
terme (ἡ ὑπεϰϰαύστϱια) à l’autre (ἡ τῆς Ἀθηνᾶς ἱέϱεια). Le mécanisme
logique, qui n’obéit pas à l’ordonnancement strict du récit, s’opère ici
en trois temps :

(1) « celle qui allume le feu »
(2) = « celle qui fait certains sacrifices » (liés au feu ?)
(3) = « la prêtresse d’Athéna »

Le jeu de question/réponse semble exister surtout dans la mesure où il
assure un processus d’identi"cation entre diJérents éléments qu’il
met en parallèle : l’expression dont l’auteur cherche l’explication est
transformée en une première locution qui en est la transposition ou la
traduction, et qui est ici à son tour développée en une deuxième
expression qui reconduit celle qui la précède.

Modélisation narrative : un processus d’identification

C’est ce processus d’identi"cation, en deux, trois volets ou plus, que
l’on retrouve à l’œuvre dans l’ensemble des documents à visée
étiologique, même et surtout lorsque l’on ne retrouve pas une mise en
forme qui fait alterner questions et réponses : cette façon de rédiger
n’apparaît "nalement que dans les Questions romaines ou grecques de
Plutarque, ou dans ses Questions de banquet , mais ne correspond pas à la
forme narrative la plus répandue. Par conséquent, la rhétorique
étiologique doit désormais être distinguée de celle des Problemata. En
règle générale, on peut dé"nir l’étiologie comme l’articulation de deux
volets parallèles, unis par un lien explicite, qui repose sur un
mécanisme logique d’identification terme à terme :

sujet de la narration procédure
d’identification

(1) description d’un événement dans le passé mention d’un
détail A

(2) description d’une conséquence de l’événement
qui dure encore dans le présent.58

reprise du
même détail A’

Un exemple, exceptionnellement bref là encore, tiré de Cassius
Hemina 59, permet d’éclairer le fonctionnement du mécanisme :

On sait qu’Aricie a été fondée par le Sicule Archiloque ; c’est
de là que vient aussi son nom, selon Hemina.

Ce qui apparaît nettement dans l’énoncé de Cassius Hemina, c’est la
complémentarité organisée entre les deux volets par la répétition d’un
élément qui se fonde dans le passé et qui existe encore dans le présent



60. La formulation qui suit permet de restituer pleinement le
mécanisme logique à l’œuvre :

1) une ville a été fondée par le Sicule Archiloque (A)
2) cette ville en tire son nom actuel d’ Aricie (A’)

soit

Chacun des volets s’organise autour d’un nom, le mécanisme
étiologique fournissant un énoncé de type historique (un héros fonde
une ville) comme cadre pour justi"er un lien entre ces deux noms.
Derrière la mise en scène de l’origine se dissimule un processus
d’identification terme à terme.

Ce qu’établit donc le mécanisme étiologique, c’est non seulement un
lien, mais une identi"cation, forcée le plus souvent, qui se fonde sur
un jeu de ressemblances. Dans le cas d’une étiologie onomastique, on
ne parlera donc pas d’étymologie, mais d’éponymie, au sens dé"ni par
G. Genette, dans un rapport qui peut être soit d’analogie, soit de
paronymie, et qui peut prendre les apparences de la glose ou de la
paraphrase61. Il est peu pertinent de questionner la valeur de
l’éponymie que propose la procédure étiologique, dans la mesure où
cette éponymie n’existe souvent que par la simple force de l’énoncé :
aucun autre critère n’entre en compte que le rapport contingent de
ressemblance entre deux noms. Critiquer le caractère non-scienti"que
de l’étymologie imposée par le document étiologique relèverait de
l’évidence, mais constituerait aussi un contre-sens : les enjeux de
l’étiologie n’ont que faire de l’exactitude et de l’adéquation stricte au
réel. L’à-peu-près et l’approximation ne sont pas des déchets du
système, ils sont au contraire la condition même de son
fonctionnement. Que vaudrait en eJet une identi"cation parfaite ?
Elle serait pure redondance, synonymie sans eJet, bavardage autour
du même. L’étiologie permet d’introduire un mouvement, une
vibration, elle crée des vagues qui entraînent des eJets de sens, elle
permet de mettre en scène une histoire qui, pour être peut-être
inventée, n’en est pas moins efficace.

III-Identi�cation, complémentarité et
substitutions

Ce jeu d’identi"cations fait plus que mettre deux descriptions en



parallèle : il instaure une alliance logique forte et une véritable

complémentarité, une « équation étiologique »62. L’anadiplose, la
répétition d’un terme d’une description à l’autre, est pour cette raison
la manifestation la plus évidente du mécanisme étiologique. Ce
mécanisme suppose la constitution de deux volets logiques, qui
peuvent éventuellement se démultiplier dans la narration, mais ces
deux volets sont intimement unis en un diptyque indissociable,
l’étiologie n’étant possible que parce que le diptyque existe. Plus que
sur les deux volets, le mécanisme étiologique repose sur l’association
des deux volets, il existe comme charnière entre les deux parties.

L’étiologie fait insensiblement passer de la description à l’explication
63 : une simple particule de liaison indiquant une conséquence su]t
parfois à instaurer et à faire fonctionner le mécanisme. Mais ce
mouvement logique à sens unique est redoublé par un aller-et-retour
entre les deux volets, un jeu de glissement pour passer insensiblement
du présent au passé et du passé au présent64 : le processus
d’identi"cation entre les éléments des deux volets organise un
véritable jeu de miroir, pour l’onomastique comme pour les rituels,
pour les institutions et pour les monuments, une transparence
imposée qui fait que passé et présent sont, malgré toutes les di]cultés
et les contradictions, en correspondance exacte.

Des ordres de causalité multiples

Un exemple d’étiologie rituelle permet d’éclaircir ce point et d’en tirer
quelques conséquences. Glosant le nom d’une fête donné sans plus de
précision par Pindare dans la XIIIe Olympique 65, un scholiaste a élaboré
un dispositif étiologique complexe66 :

sept fois aux Hellotia : fête d’Athéna à Corinthe, au cours de
laquelle s’exécute aussi la compétition appelée
lampadodromie, où des jeunes gens faisaient une course
des /ambeaux à la main. Voici pourquoi on a créé cette
fête : […] Les Doriens, accompagnés des Héraclides, s’étaient
attaqués aux Péloponnésiens ; ils s’emparèrent de Corinthe
et mirent le feu à la ville. Comme les femmes s’enfuyaient
pendant le pillage, certaines d’entre elles, avec Eurytionè et
Hellotis, entrèrent dans le temple d’Athéna, pensant ainsi
échapper au danger. Mais quand les Doriens s’en
aperçurent, ils dirigèrent le feu contre elles. Alors la plupart
d’entre elles s’enfuirent, mais les sœurs Eurytionè et
Hellotis, qui se trouvaient avec un petit enfant, furent
brûlées vives. Une peste s’étant déclarée, la déesse dit que le
/éau ne cesserait pas avant que n’aient été apaisées les



âmes des jeunes "lles et que n’ait été fondé un sanctuaire
d’Athéna Hellotis, avec une fête appelée Hellotia ; c’est à
celle-ci que [Pindare] dit que Xénophon a été sept fois
vainqueur.

Le processus narratif mis en œuvre par le scholiaste est comme
l’extension de l’expression « sept [victoires] aux Hellotia », qui est
tirée du texte même de Pindare, et qui fonctionne à la fois comme le
titre d’une notice de dictionnaire et comme annonce de programme
étiologique. Les Hellotia sont immédiatement identi"ées dans la
scholie comme la « fête d’Athéna à Corinthe », dé"nition qui est
aussitôt suivie d’une précision qui n’était pas nécessaire à la
compréhension du texte : au cours de la fête était exécutée une course
aux /ambeaux (lampadodromie). Une clausule introduit alors la
description d’un événement situé dans un lointain passé qui a conduit
à la naissance des Hellotia : la mort de deux femmes, Eurytionè et
Hellotis, et d’un enfant, dans l’incendie du temple d’Athéna où elles
s’étaient réfugiées67, constitue une souillure qui provoque une
épidémie, comme le comprend un oracle qui, à titre de remède et de
réparation, exige l’institution d’un sanctuaire, celui d’Athéna Hellotis,
et d’une fête, les Hellotia. En conclusion, le scholiaste revient sur son
propos initial en paraphrasant le texte de Pindare qui était à l’origine
de son propos.

L’intervention du scholiaste est donc étroitement encadrée par la
référence au texte de Pindare et s’articule en plusieurs niveaux :

Le mécanisme étiologique à proprement parler (III) ne concerne que la
lampadodromie, et n’apparaît que sous la forme d’une extension
érudite, d’une notice hors-sujet par rapport à ce que l’on attend de la
scholie, à savoir un renseignement concernant les Hellotia et la
participation de Xénophon de Corinthe à ce rituel68. Il est donc clair
que le mécanisme étiologique n’explique en rien le texte de laXIII e

Olympique, en tout cas en apparence, et fonctionne de façon autonome.
L’ensemble citation/dé"nition (I) su]sait à l’intelligence du vers de
Pindare.

L’origine de la lampadodromie mentionnée par le scholiaste est
simple, et repose sur un enchaînement de circonstances reliées par
des liens de causalité. La succession souillure/épidémie/expiation



organise un retour à l’ordre ancien, momentanément menacé, et une
restauration du religieux : la destruction du temple d’Athéna est
compensée par l’institution du nouveau culte. À cette séquence
narrative se superpose un mécanisme étiologique onomastique qui, à
partir du nom d’Hellotis, construit un double jeu d’identi"cations : le
nom se retrouve dans les deux volets du récit, d’abord pour désigner le
nom du personnage qui meurt dans l’incendie du temple d’Athéna
(Hellotis), puis à la fois comme nouvelle épiclèse d’Athéna (Hellotis) et
comme désignation des fêtes instituées en l’honneur de la déesse
(Hellotia). Il n’y a pas à proprement parler d’antécédence entre
l’épiclèse et le nom de la fête, l’un et l’autre fonctionnant comme deux
formulations possibles d’une même réalité. Du personnage à
l’institution se constitue le diptyque caractéristique de l’étiologie.

Parallèlement, le texte obéit à un mécanisme étiologique rituel, car il a
aussi pour but de justi"er l’existence de la lampadodromie. Cette
course aux /ambeaux se décompose dans le premier volet en deux
éléments qui contribuent concurremment à lui donner naissance :
l’incendie de Corinthe annonce l’utilisation de torches caractéristiques
de la lampadodromie, et la fuite des jeunes "lles poursuivies par les
envahisseurs trouve son pendant dans la course des athlètes. Le
mécanisme étiologique qui, dans ce récit, prend pour objet le rituel, se
construit à la fois sur deux moments et sur deux thèmes, le feu et le
déplacement, qui interviennent, séparés ou confondus, dans chacun
des deux volets.

récit d’événement passé détail d’un rituel
feu Incendie de Corinthe flambeaux

déplacement Fuite des jeunes filles course des athlètes

Les deux volets du mécanisme étiologique sont présentés de façon
uniforme, sur le même plan, comme deux séries de faits, l’un dans le
passé et l’autre dans le présent ou dans ce qui en tient lieu. La force de
l’assertion, sans modalisation ni intervention explicite d’un « je »
auctorial, en particulier dans les scholies, donne l’impression que tout
est de l’ordre du réel, seul le récit de l’événement passé étant
susceptible éventuellement d’être remis en cause en l’absence de
sources claires ou en raison du caractère fabuleux des événements
rapportés69. Le texte s’organise de telle sorte qu’on peut croire à
première vue que le récit situé dans le passé sert de modèle aux détails
onomastiques et rituels : l’ordre de lecture impose un chemin unique,
du passé au présent, de la cause à la conséquence. Cependant l’ordre
peut s’inverser du point de vue de l’écriture : l’auteur construit son
récit d’événements passés à partir de ce qu’il décrit dans le présent, de
ce qu’il prend comme objet de sa réalité. L’existence de la
lampadodromie in/uence le récit mythique en favorisant la création
d’un épisode qui est le miroir de la course aux /ambeaux. Et il arrive
tout aussi bien que le récit du passé impose la sélection de certains



éléments du présent70, et que la forme convenue des récits mythiques
oriente l’attention de l’étiologue. L’incendie de la ville et surtout la
fuite des jeunes "lles, qui, dans les récits, est un motif régulier qui
renvoie à la persécution et à la menace de viol, incitent le narrateur à
ne garder du rituel des Hellotia que la lampadodromie, à l’exclusion de
tous les autres détails qui auraient pu nous intéresser. Inutile de se
demander lequel, du récit dans le passé ou de la description dans le
présent, serait premier : complémentarité et va-et-vient sont la règle
du mécanisme étiologique.

Mécanisme et dispositif narratif : une proposition formelle

Cette complémentarité et ce va-et-vient, conséquence d’une
procédure d’identi"cation terme à terme, ne sont pas spéci"ques de
l’étiologie : on les retrouve dans un mécanisme parallèle, celui de
l’interprétation allégorique71, qui lui aussi suppose l’existence de deux
volets. Le premier de ces volets72 est représenté par une version
décrétée fabuleuse, indéfendable ou inintéressante ; le deuxième
propose une version que l’auteur de l’allégorie préfère explicitement,
son jugement se fondant sur des critères variables. Dans un célèbre
passage du Phèdre de Platon, deux personnages, Phèdre et Socrate, se
répartissent en dialogue les deux parties du mécanisme allégorique73 :

PHÈDRE Dis-moi, Socrate, n’est-ce pas dans les parages que,
de l’Ilissos, raconte-t-on, Borée enleva Orithye ?
SOCRATE C’est bien ce qu’on raconte.
(…)
PHÈDRE Je n’y ai jamais fait attention. Mais, par Zeus, dis-
moi, Socrate : tu crois, toi, que ce que raconte ce mythe est
vrai ?
SOCRATE Eh bien, si j’en doutais, comme les doctes, je ne
serais pas un original. Cela m’amènerait à déclarer
doctement qu’un coup de vent boréal a fait tomber Orithye
du haut des rochers voisins, alors qu’elle jouait avec
Pharmacée, et que ce sont les circonstances mêmes de sa
mort qui expliquent le récit de son enlèvement par Borée.
(traduction de L. Brisson)

L’ἀλήθεια, « vérité » ou « exactitude », joue le rôle de clausule
narrative entre les deux volets (« tu crois que c’est vrai ? ») et assure la
mise en marche du mécanisme allégorique : puisque l’histoire que l’on
raconte, celle de l’enlèvement d’Orithye par le dieu Borée, est mise en
doute, il est possible, soit de la nier et de la passer sous silence, soit de
proposer une deuxième version, née de la première, qui sera plus



conforme à ce que le personnage de Socrate tient pour vrai.

Comme dans le cadre du mécanisme étiologique, le texte se divise en
deux moments logiques, souvent séparés dans l’ordre même de la
narration, alors que ces deux parties fonctionnent en fait comme les
deux volets d’un diptyque. L’identité des éléments d’une version à
l’autre est la condition même du fonctionnement général du dispositif,
une clausule narrative permettant de spéci"er le critère particulier
qui préside à la construction de la deuxième version.

L’allégorie se distingue cependant radicalement de l’étiologie en ceci
que la mise en récit du diptyque qui la fait fonctionner tend à se
simpli"er : la deuxième version a pour objectif premier d’eJacer la
première version, de l’abolir et de s’y substituer. La version
traditionnelle d’un mythe (A) est destinée à être remplacée par une
nouvelle version (A’), qui en est la transposition, voire, si nous
adoptons une métaphore mathématique, la dérivée. C’est un procédé
de substitution qui est à l’œuvre, et plus précisément de traduction
terme à terme. Version A et version A’ne coexistent pas toujours
explicitement dans le dispositif narratif de l’allégorie ; souvent, seule
la version allégorisée se donne à voir, et il revient au mythologue de
supposer l’existence sous-jacente, en amont, d’une première version à
partir de laquelle s’est faite la transcription74.

À l’inverse, l’étiologie est un dispositif narratif dans lequel un texte A
et un texte A’se trouvent associés, en une écriture en parallèle qui fait
passer d’un avant à un présent, réel ou illusoire. Le mécanisme
étiologique recouvre principalement deux domaines, l’onomastique et
le rituel : si le texte A est la version d’un mythe, le texte A’est soit la
mention d’une onomastique particulière, soit la description allusive
d’un rituel. Il n’y a pas d’opération de traduction d’un texte à l’autre
avec substitution de l’un à l’autre, comme dans le mécanisme
allégorique, mais coexistence des deux textes, unis par un réseau de
relations que tissent à la fois des jeux d’écho (ou à l’inverse des
omissions complémentaires entre les deux textes), et une clausule
rapide (« dès lors », « c’est pourquoi encore aujourd’hui ») qui assure
un double rôle, causal et temporel75. L’ αἰτία, la « cause », se décline
suivant ces deux modalités qui instaurent un ordre à la fois déductif et
chronologique.



Le mécanisme ainsi dé"ni devrait pouvoir servir de grille de lecture
pour ordonner l’interprétation des documents à visée étiologique, à
condition bien sûr de noter soigneusement l’écart que le document
creuse par rapport à ce même mécanisme76. Le dispositif narratif mis
en œuvre dans les textes est en eJet rarement simple et direct, et c’est
dans le décalage que le document aménage par rapport au mécanisme
étiologique formel que se construit aussi son sens. Peut-on dire par
exemple que les Aitia de Callimaque sont un « recueil de récits
mythologiques sur des cultes et des coutumes »77, comme semble
l’indiquer le titre de l’œuvre ? D’une part, cette désignation comme
Aitia provient de la tradition littéraire et manuscrite, mais pas du texte
lui-même, où le terme même d’αἴτιον ou d’αἰτία n’apparaît jamais78.
D’autre part, les Aitia sont un poème long, qui obéit à une
contextualisation particulière organisée par le Prologue et le Somnium 
79, et où des récits sont intégrés dans des conversations et des jeux de
questions et de réponses. Ce ne sont pas les Aitia qui sont un recueil de
textes directement étiologiques, mais l’ensemble des Diegeseis, c’est-
àdire des résumés transmis par un papyrus80 qui opèrent une
simpli"cation du texte de Callimaque, une re-énonciation et une re-
contextualisation81 : en mettant en valeur le mécanisme étiologique,
l’auteur de ces résumés oublie ce qui sépare justement les Aitia de ce
mécanisme, et qui est sans doute tout aussi important pour la
définition du projet tant poétique qu’étiologique de Callimaque 82.

L’exploitation de la grille de lecture constituée par le mécanisme
étiologique permet également de mettre en valeur le caractère
contingent qui préside à la mise en forme de certaines versions : si
allusion à un rituel et version d’un mythe d’origine sont composées en
complément l’une de l’autre, il existe une large part de création dans
l’élaboration non seulement du dispositif, mais des détails qui
l’organisent. Autrement dit, la recherche de la cause d’un rituel ou
d’un toponyme devient bien souvent l’occasion de créations
particulières, d’inventions isolées et d’affirmations que rien n’étaie par
ailleurs. Un nom su]t parfois à donner l’idée d’une étymologie, et
cette étymologie entraîne une histoire nouvelle83, qui se propagera
peut-être, et entraînera la naissance de nouveaux dispositifs.
L’étiologie est une manifestation de créativité mythique, et non une
recherche absolue des causes. Le dispositif étiologique produit un
discours « fortement narratif et, par conséquent, illusionniste »84, et
ne rend compte que partiellement d’une « réalité cultuelle et rituelle



extra-discursive » qui de toute façon n’a jamais été son objet. Il serait
donc injuste de faire grief à l’étiologie de son incapacité à atteindre les
objectifs que se fixent soit l’ethnologie, soit l’archéologie de terrain.

Pas de transparence donc dans l’étiologie antique, non par manque de
scienti"cité, mais plus simplement parce que tel n’est pas son propos.
Le rituel, le nom, l’élément à expliquer, sont envisagés comme un
signe dans le présent, comme un résidu, comme à la fois le σῆμα et le
μνῆμα de la permanence d’un événement. Cet événement que
l’étiologue se donne ouvertement pour tâche de découvrir, et qu’il
reconstruit le plus souvent, n’appartient pas à proprement parler à la
réalité historique, c’est une possibilité logique que le discours met en
scène. L’étiologie obéit à une sémiologie 85, mais elle ne renvoie pas à
une référence exacte et univoque : elle est un discours d’autorité, où
l’αἰτία, « cause » ou « origine », apparaît comme la concrétisation d’un
autre concept, l’ἀρχή, le « principe », entendu à la fois comme origine
temporelle ( principium temporis), et comme garantie narrative86.

Qu’est-ce donc que l’étiologie ? Une procédure d’identi"cation
imposée d’autorité (ἀρχή) dont le mécanisme repose sur un principe
narratif de causalité qui prend les atours d’une chronologie (αἰτία).
Elle prétend produire un discours subsidiaire, alors qu’elle repose non
pas sur un rapport de subordination entre deux discours, mais sur la
complémentarité de deux discours qui n’en font qu’un seul. Elle est un
procédé narratif complexe, qui joue, dans son exposition, de la
juxtaposition nécessaire d’éléments de départ et d’arrivée pour exister
pleinement comme dispositif explicatif. C’est de la coprésence des
deux volets que naît le dispositif narratif sur lequel s’appuie l’étiologie.
Autrement dit, l’étiologie n’est pas une partie du discours, elle est le
discours tout entier, elle porte conjointement sur les deux volets. Par
le lien qu’elle tisse entre mythe et onomastique, mythe et rituel, elle
représente un moyen d’expression et d’interrogation particulièrement
e]cace ; par sa représentation d’un réel problématique, elle est,
comme l’ ekphrasis, un jeu de miroir et d’illusion ; par sa faculté à
imposer comme explication ce qui n’est parfois que dérapage
hasardeux, elle est une figure libre du discours mythologique grec.

Notes

1. Cette dé"nition, qui fait son apparition sous une forme à peine plus
brève dans la quatrième édition du Dictionnaire de l’Académie française
(1762), est celle de la neuvième édition (1986). Cette même édition
précise qu’il s’agit d’un calque « emprunté au grec tardif », ce qui est
inexact, puisque αἰτιολογία est attesté dès le début duIII e siècle avant
notre ère (voir ci-dessous n. 21).
2. Cf. Cordrignani 1958 et Depew 1993, n. 11, p. 59 à propos d’Hésiode,



Théogonie 26 sq.
3 . Le texte de J. Poucet a été intégralement repris, avec quelques
modi"cations mineures, comme chapitre dans un ouvrage paru en
2000, Les rois de Rome. Tradition et histoire . La double pagination sera
systématiquement indiquée.
4 . Cf.Poucet 1992, p. 283 =Poucet 2000, p. 332 etPoucet 1992, p. 314
=Poucet 2000, p. 369.
5. Veyne 1983, p. 36, repris sans discussion parBoulogne 1992, p. 4683,
et parNouilhan,Pailler &Payen 1999, p. 22.
6. Veyne 1983, p. 36.
7. Boulogne 1992, p. 4707, à propos des Questions romaines de Plutarque
8. Porte 1985, p. 30, à propos des Fastes d’Ovide.
9 . Le couple étiologie-science se construit sur trois critères, en
particulier quand il s’agit de dévaloriser l’étiologie : 1) la science
instaure une causalité unique, tandis que l’étiologie autorise une
causalité multiple (Chassignet 1998, p. 331 ;Poucet 1992, p. =Poucet
2000, p. 346). 2) la science exclut l’imprécision, tandis que l’étiologie se
dans l’à-peu-près : Porte 1985, p. 509, parle d’un « jeu intellectuel qui
exerce l’ingéniosité du chercheur » ; cf. aussi p. 508 : « l’étiologie n’est
donc pas une science exacte, mais la découverte de rapports,
apparemment convenables et essentiellement arti"ciels, entre le rite et
quelque autre fait » (je souligne). 3) l’étiologie est par essence
secondaire, elle ne peut que con"rmer ce que seul un discours
scienti"que est capable de démontrer (Poucet 1992, p. 314 =Poucet
2000, p. 368).
1 0 . Chassignet 1998, p. 335 ;Poucet 1992, p. 301 =Poucet 2000, p.
346 ;Poucet 1992 p. 312-313 =Poucet 2000, p. 367 (deux
occurrences) ;Poucet 1992, p. 314 =Poucet 2000, p. 368.
11. P. Martin, cité dansPoucet 2000, n. 142, p. 350. J. Poucet va plus loin
en quali"ant l’étiologie de « pure "ction » (Poucet 1992, p. 311 =Poucet
2000, p. 366), et il est par Po rt e 1999, p. 35, qui parle à propos des
Fastes « d’étiologies de fantaisie » ou d’étiologies « forgées
o]ciellement à l’usage du peuple » (Porte 1985, p. 35).Burkert 1998, p.
82, est plus prudent en évoquant « un aition peut-être "ctif » (je
souligne).
12. Poucet 1992, p. 311 =Poucet 2000, p. 366
13. Porte 1985, p. 38.
14. Poucet 1992, p. 281 =Poucet 2000, p. 330.
15. Calame 1977, p. 44 ;Burkert 1998, p. 82 ;Nagy 1994, § 2 n. 2, p. 325.
1 6 . Depew 1993, p. 59 : «  aitia have strong prima facie links with
reality ». Cf.Calame 1977, p. 44-45.
17. Burkert 1998, p. 82.
18. Nagy 1994, § 2 n. 2, p. 325
19. Porte 1985, p. 508 et p. 509.
20. Pour les spécialistes des textes médicaux antiques, l’étiologie est un
« lien de cause à eJet » (Comiti 1989, p. 105) ou un « agent causal »
(Bråtescu 1989, p. 223), et « étiologique » devient un simple synonyme
de « causal » (Comiti 1989, passim).



21. Les termes αἰτιολογία et αἰτιολογεῖν, s’ils sont bien attestés, ne
sont pas si fréquents : jusqu’au début de l’époque hellénistique, seul
Épicure semble les employer ( Lettre à Hérodote  80 et 82 : αἰτιολογεῖν,
trois occurrences ; Lettre à Pythoclès 97 : αἰτιολογία). L’usage
d’αἰτιολογία et αἰτιολογεῖν par Épicure est corroboré par les
fragments retrouvés sur papyri (Fr 34, 28, 27 ; 30, 8 ; 33, 6 Arrighetti).
Par la suite, rares encore sont les occurrences : on ne trouve ces
termes qu’une fois chez Polybe (XII, 25i, 8-9 : αἰτιολογεῖν), deux fois
chez Philon d’Alexandrie ( De fuga et inventione  161-163 : αἰτιολογιϰός
et αἰτιολογία) et six fois chez Strabon (I, 3, 4 : αἰτιολογία ; I, 3, 10 :
αἰτιολογία ; II, 3, 8 : αἰτιολογιϰός ; VII, 3, 9 : αἰτιολογεῖν ; VII, 7, 8 :
αἰτιολογεῖν ; XVII, 3, 10 : αἰτιολογία). Pas de mention chez Platon ou
Aristote, ni chez Thucydide.
22. Ceci est très net dans le cas de la Grammaire § 20 de Denys le
Thrace, où les σύνδεσμοι αἰτιολογιϰοί sont rendus en français « par
conjonction causales » (traduction de J. Lallot), comme si le -λογιϰοί
servait de simple suffixe de formation adjectivale.
23. Philon d’Alexandrie, De fuga et inventione  161-163, traduction d’E.
Starobinski-Safran ; Strabon, I, 3, 4 ; 10 ; II, 3, 8, traduction de G. Aujac
et Fr. Lasserre.
24. Épicure, Lettre à Pythoclès 97, traduction de J. -Fr. Balaudé.
25. Épicure, Lettre à Hérodote  80 ; 82, traduction de J. -Fr. Balaudé.
26. Épicure, Lettre à Hérodote  80 et 82, traduction de J. Bollack et  alii.
27. Poucet 1992, p. 281 =Poucet 2000, p. 330.
28. Poucet 1992, p. 281 =Poucet 2000, p. 330.
2 9 . Porte 1985, p. 24 : les Fastes d’Ovide peuvent passer pour un
« ouvrage comme un almanach de consultation quotidienne à l’usage
du grand public » confronté à des rituels incompréhensibles et
abscons.
30. Calame 1977, p. 44 ;Poucet 1992, p. 281 =Poucet 2000, p. 330 ;Poucet
1992, p. 309-310 =Poucet 2000, p. 364
3 1 . Hopkinson 1984, n. 1, p. 141 : « [aetiology] points to visible
manifestations of divine activity, rationalizes ritual, accounts
comfortably for existence, dispels doubts by producing final causes ».
3 2 . À ma connaissance, seul R. Schilling a proposé, non une
dichotomie, mais une tripartition pour décrire le phénomène
étiologique. Sa formulation me paraît cependant plus brillante
qu’opératoire et se ramener "nalement à un schéma binaire rite-
mythe : « Ovide adopte, la plupart du temps, un triple point de vue
pour analyser les fêtes religieuses : il les décrit sur le plan du rite, il les
situe sur le plan de l’ histoire, il les explique sur le plan du  mythe » (cité
par Porte 1985, p. 27).
33. L’usage moderne semble parfois distinguer l’αἰτία comme cause
générale et l’αἴτιον comme élément narratif, mise en scène d’une
αἰτία. Cependant, même si le recours au substantif féminin plutôt qu’à
la forme neutre de l’adjectif semble parfois reposer sur une
diJérenciation entre « responsabilité générale » (αἰτία) et « cause
eJective » (αἴτιον), dans certains traités médicaux (par exemple,



Ancienne Médecine XXI, 2 = I, 624 Littré) ou chez Aristote (par exemple
Métaphysique 938 a 24-28, 1043 a 2-4 et 1044 a 32-34, avec le
commentaire de Casals & Hernández Reynés 1995, qui opposent
« cause » et « causative thing »), l’usage d’αἰτία et d’αἴτιον semble le
plus souvent indiJérencié ou reposer sur des eJets syntaxiques (par
exemple chez Thucydide pour l’opposition entre « cause with no
connotation of emotion » vs. « objective cause » relevée par Kirkwood
1952, p. 58). En tout cas « jamais […] les Grecs eux-mêmes n’ont
employé le terme aítion pour désigner précisément le récit mythique
qui fonde tout en l’expliquant l’institution de la pratique rituelle »
(Calame 1995b, n. 11, p. 214).
34. Cf.Nagy 1994, n. 2.2, p. 325, etNagy 1990, p. 118, où aition a le sens
de « motivant traditionnellement une institution, par exemple un
rituel ». Cette tradition pourrait inclure la récitation de l’ aition dans le
cadre du rituel.
35. Plus précisément, de la position de l’étiologue dépendrait celle du
lecteur antique, tandis que celle du lecteur moderne est déterminée
par la question du mythe à (re)constituer.
36. Cf.Calame 1991, passim ;Calame 1995b, p. 206 ; pour la critique de la
reconstitution d’un rituel et de son interprétation, cf.Calame 1995a, p.
109-112 (à propos de J Harrison et du festival des Oschophories).
37. D’où l’idée que les tableaux prétendument décrits par exemple par
Philostrate dans sa Galerie de tableaux  sont des objets narratifs et des
créations littéraires, et non des objets réels ( cf. en dernier lieuWebb
2006).
3 8 . Cf. le traitement de Pausanias parCalame 1995b, p. 219 : « la
relation causale propre au récit permet de présenter la pratique
[rituelle] dont on rend compte comme la sanction de l’action
narrative ».
39. Contrairement à ce qu’écrit J. F. Miller, cité par Poucet 1992, p. 283
=Poucet 2000, p. 332.
40. En analysant l’étiologie comme mécanisme ou dispositif narratif, je
fais le choix d’exclure la vaste documentation que constituent les
images et de me cantonner au domaine du texte : il existe peut-être
des procédés étiologiques dans l’iconographie, par des jeux de
symbole ou de pictogrammes, mais leur analyse dépasse mes
compétences. Cf. l’étude deDuverger 2003, p. 336-359, sur les étiologies
aztèques, puis coloniales, du nom de Mexíco-Tenochtitlán, et le
dispositif complexe qui unit dans ce cas étymologie, pictogramme et
récit de fondation.
41. Strabon I, 3, 4-10 : τοῦ δὲ Στϱάτωνος ἔτι μᾶλλον ἁπτομένου τῆς
αἰτιολογίας, (…). Τὴν μὲν οὖν τοιαύτην αἰτιολογίαν ἧττον ἄν τις
ἀποδέξαιτο ; « quant à Straton, il va nettement plus loin dans l’
explication […]. Une telle explication semble difficile à admettre ».
42. Strabon VII, 3, 9 : εἶτ᾽ αἰτιολογεῖ διότι (…) ; « Éphore explique
ensuite de la façon suivante [l’intérêt qu’on leur porte] » (traduction
de R. Baladié).
43. Strabon VII, 7, 8.



44. Comme l’a vu par exemple R. Baladié pour Strabon VII, 3, 9.
45. Polybe XII, 25i, 8-9, traduction de P. Pédech : ἀλλ̓  ἔστιν, οἶμαι, τὸ
μὲν αἰτιολογεῖν δυσχεϱές, τὸ δὲ ῥησιϰοπεῖν ἐν τοῖς βυβλίοις ῥᾴδιον, ϰαὶ
τὸ μὲν ὀλίγα ϰαιϱίως εἰπεῖν ϰαὶ τούτου παϱαγγελίαν εὑϱεῖν ὀλίγοις
ἐϕιϰτόν, τὸ δὲ πολλὰ διαθέσθαι ϰαὶ ματαίως τῶν ἐν μέσῳ ϰειμένων
ϰαὶ ϰοινόν.
46. Ps. Démétrios, Types épistolaires 16, traduction de P. -L. Malosse :
Αἰτιολογιϰός ( scil. τύπος) ἐστιν, ὅταν τὰς αἰτίας δἰ  ἃς οὐ γέγονεν ἢ
γενήσεται ὁτιδηποτοῦν, σημαίνωμεν.
47. D’autres catégorisations rhétoriques ou grammaticales recourent
d’ailleurs elles aussi au terme αἰτιολογία et à ses dérivés, en
maintenant l’idée d’un « énoncé », d’une « mise en discours », comme
le rhéteur Alexandre ( De -guris 17, 4-11, repris dans la Rhétorique à
Hérennius IV, 23-24), qui parle de « "gure argumentative » (αἰτιολογία,
ou ratiocinatio). Suétone et Quintilien font de leur côté allusion à un
exercice du nom d’ etiologia, sans plus de précision (Suétone,
Grammairiens et rhéteurs  4 et Quintilien, Institution Oratoire I, 9, 3 ; cf .
Anderson 2000, p. 14).
48. Respectivement Ps. Plutarque, Placita Philosophorum 893 C ; 894 F ;
906 A.
49. Artémidore IV, 20.
50. Plutarque, Quaestiones Conviviales VI, 3, 1, 689 B, sur la faim et la
soif, et surtout une abondante littérature médicale : Soranos, Maladies
des femmes III, 3, 5 ; Anonymus Londinensis (Brit. Mus. Inv. 137) 12 ; 14 ;
19 ; 21 ; 24 ; Galien, De naturalibus facultatibus , t. II, p. 45, 16 Kühn ; De
placitis Hippocratis et Platonis  VIII, 6, 41 de Lacy ;  De alimentarum
facultatibus, t. VI, p. 456, 10 Kühn ; De differentia pulsuum, t. VIII, p. 685, 6
Kühn ; De compositione medicamentorum, t. XII, p. 494, 8 Kühn ;
Hippocratis de natura hominis , Commentarius II, t. XV, p. 157, 1 Kühn ;
Hippocratis epidemiorum liber I , Commentarius I, t. XVIIa, p. 28, 2-4 Kühn ;
Commentarius II, p. 156, 15 Kühn ; Commentarius II, p. 185, 6 Kühn ;
Hippocratis epidemiorum liber VI , Commentarius I, t. XVIIa, p. 813, 14
Kühn ; Ps. Galien, Introductio, t. XIV, p. 678, 12 ; p. 684, 13 ; p. 689, 4 ; p.
690, 3 ; p. 691, 1 ; p. 695, 3 ; p. 698, 15 Kühn. Dans la littérature
médicale, l’étiologie s’inscrit dans le cadre d’une ré/exion complexe
sur le diagnostic et le pronostic faisant intervenir les termes d’ἀϱχή,
d’αἰτία et de πϱόϕασις ; cf.Kirkwood 1952, p. 38-47 etBråtescu 1989, p.
231-233.
51. Cf.Urmson 1990, p. 15, qui manifeste explicitement sa préférence
pour la traduction d’αἴτιον par « explication » ( explanation),
considérée comme plus idiomatique.
5 2 . Boulogne 1992, p. 4690, distingue ainsi entre diJérents types
d’explication, « qu’on s’attache à la forme, à la matière, à l’agent ou à
la "nalité », ce qui donne diJérents angles d’attaque, « historique,
éthique, physique, théologique ». Cette typologie est ensuite élargie en
« caractériologie, éthique, étymologie, histoire, mythologie,
physique » (Boulogne 1992, p. 4696, repris dansBoulogne 2002, p. 93).
L’arborescence parPorte 1985, p. 191-491, se construit par une suite de



divisions et de subdivisions qui obéissent tantôt à des considérations
chronologiques (histoire/légende/mythe), tantôt à des distinctions
logiques (soumission/indépendance/duplication) ou thématiques
(étymologie/rituel). Cette mise en forme logique n’empêche
cependant pas les eJets de /ou, et les frontières s’abolissent parfois
entre les diJérentes catégories, car l’absence de critères narratifs
internes permettant de distinguer les domaines les rend extrêmement
perméables les uns aux autres, comme l’illustre le recours parfois à des
dénominations ambiguës, telles que « le monde semi-mythique de la
légende » (Porte 1985, p. 398) ou « l’histoire premiers temps » (Porte
1985, p. 400).
53. Poucet 1992, p. 287 =Poucet 2000, p. 335.
54. Poucet 1992, p. 265 et 285 =Poucet 2000, p. 342-343 et 354.
55. Boulogne 2002, p. 93.
5 6 . Boulogne 1992, p. 4687-4698, repris dansBoulogne 2002, p. 92.
Cf.Nouilhan,Pailler &Payen 1999, p. 36-37, qui proposent un tableau
complet des variations particulières entre les Questions grecques et les
Questions romaines (cf. aussi sur ce pointPayen 1998, p. 39-44) et
analysent ces variations.
5 7 . Plutarque, Questions grecques 3, 292 A : Τίς παϱὰ Σολίοις ἡ
ὑπεϰϰαύστϱια ; Τὴν τῆς Ἀθηνᾶς ἱέϱειαν οὕτω ϰαλοῦσιν, ὅτι ποιεῖταί
τινας θυσίας ϰαὶ ἱεϱουϱγίας ἀποτϱοπαίους.
58. On peut bien sûr inverser la préséance entre ces deux volets, l’idée
de « conséquence » étant renversée en « cause » ou « origine ».
59. Cassius Hemina, Fr 2 Peter2 = Fr 2 Chassignet apud Solin II, 10 :
notum est […] constitutam […] Ariciam ab Archilocho Siculo, unde et nomen,
ut Heminae placet, tractum.
6 0 . C’est ce que souligne l’emploi du parfait à valeur résultative
tractum.
61. Cf.Genette 1999, p. 25-26
62. Je reprends ici le titre choisi par Porte 1999, p. 482, pour l’un de ses
sous-chapitres.
6 3 . Cf.Calame 1995b, p. 219, qui parle d’un « passage du discours
descriptif de la Périégèse à l’explicatif par l’intermédiaire de la
narration ».
64. Cf.Calame 1995b, p. 213, à propos de Pausanias V, 16, 4 (Heraia
d’Olympie). Notons que ce présent n’est pas forcément celui de
l’auteur de l’étiologie : il n’est présent que parce qu’il prétend
reproduire un réel, dont bien souvent l’étiologue n’a la trace que dans
les ouvrages de ses prédécesseurs. C’est un temps de référence qui
construit un passé et n’est parfois présent que par illusion.
65. Pindare célèbre l’athlète Xénophon de Corinthe, dont il dit qu’il a
remporté sept fois la victoire aux Hellotia (v. 56 : Ἑλλώτια δ̓  ἑπτάϰις).
66. Scholie BCDEQ à Pindare, Olympiques XIII, 56c : Ἑλλώτια δ̓  ἑπτάϰις :
ἑοϱτὴ τῆς᾽Αθηνᾶς ἐν Κοϱίνθῳ, ἐν ᾗ ϰαὶ ὁ ἀγὼν τελεῖται ὁ ϰαλούμενος
λαμπαδοδϱομιϰός, ἐν ᾧ ἔτϱεχον νεανίαι λαμπάδας ϰϱατοῦντες. αὕτη
δὲ ἡ πανήγυϱις εὑϱέθη (…) διὰ τοῦτο · Δωϱιεῖς σὺν τοῖς Ἡϱαϰλείδαις
ἐπιθέμενοι Πελοποννησίοις Κόϱινθον χειϱωσάμενοι ταύτην τῇ ϕλογὶ



συνέϕλεγον. τῶν τοίνυν γυναιϰῶν ἐν τῇ ποϱθήσει ϕευγουσῶν, τινὲς
ἐξ αὐτῶν ἅμα Εὐϱυτιώνῃ ϰαὶ Ἑλλωτίδι εἰς τὸν τῆς ᾽Αθηνᾶς
εἰσελθοῦσαι νεὼν οὕτω διαϕεύξασθαι τὸν ϰίνδυνον πϱοσεδόϰησαν. ὡς
δὲ ᾔσθοντο Δωϱιεῖς, ϰατὰ τούτων πῦϱ ἔπεμψαν. αἱ μὲν οὖν ἄλλαι
ἔϕυγον, ἡ δὲ Εὐϱυτιώνη ϰαὶ ἡ Ἑλλωτὶς ἀδελϕαὶ τυγχάνουσαι μετὰ
παιδίου ϰατεϕλέχθησαν. λοιμοῦ δὲ συμπεσόντος οὐ πϱότεϱον τὸ
νόσημα παύσασθαι ἔϕη ἡ θεὸς πϱὶν ἐξιλεώσασθαι τῶν παϱθένων τὰς
ψυχὰς ϰαὶ Ἑλλωτίδος ᾽Αθηνᾶς ἱεϱὸν ἱδϱύσασθαι ϰαὶ πανήγυϱιν
Ἑλλώτια ϰαλουμένην · ϰαθ̓  ἥν ϕησιν ἑπτάϰις νενιϰηϰέναι τὸν
Ξενοϕῶντα ( cf.Delattre 2005, p. 206-222).
67. L’enfant (παιδίον) n’est pas nommé dans ce  scholion ; dans une
version parallèle ( Scholie CDEQ à Pindare, Olympiques XIII, 56b), il s’agit
de la propre sœur d’Eurytionè et d’Hellotis, la « jeune Chrysè » (ἡ νέα ἡ
Χϱυσῆ).
68. On peut supposer que c’est à cette lampadodromie que l’athlète a
remporté par sept fois la victoire, mais ce détail n’est pas explicité, et il
se pourrait aussi bien que la mention de la lampadodromie soit une
mention érudite sans rapport direct avec le vers de Pindare. La scholie
56d, qui rapporte les Hellotia par un autre mécanisme étiologique au
culte d’Athéna Chalinitis, est plus proche du contexte pindarique, dans
la mesure où la XIIIe Olympique mentionne justement Athéna Hippia au
vers 82 et rapporte surtout l’histoire de Pégase et de Bellérophon, sur
laquelle se fonde l’étiologie de la scholie 56d.
69. À l’inverse, certains mythologues tendent à négliger la description
du rituel pour s’attacher justement au fabuleux, dont ils font leur objet
d’une façon tout aussi unilatérale que l’historien s’attachant au
rite.Murgatroyd 2005, qui propose une analyse narrative des  aitia dans
les Fastes d’Ovide, est exemplaire de cette sélection radicale qui laisse
de côté une moitié du document et néglige le mécanisme qui le fonde.
70. Pausanias dit d’ailleurs explicitement qu’il fait un choix dans ce
qu’il voit et entend, et ne rapporte que « ce qui mérite le plus d’être
retenu » : τὰ μάλιστα ἄξια μνήμης (Pausanias III, 11, 1). Sur les
différentes sélections opérées par Pausanias, cf. Calame 1995b, p. 207.
7 1 . J’entends par « interprétation allégorique » non seulement
l’allégorie philosophique, mais aussi toutes les tentatives de traduction
symbolistes ; cf.Delattre 2005, p. 18-22
7 2 . J’entends « premier volet » comme premier élément dans la
reconstruction du mécanisme logique à l’œuvre. Il est entendu que
nombre de documents jouent sur l’ordre de succession entre les
parties.
73. Platon, Phèdre 229 b-c :
ΦΑΙΔΡΟΣ Εἰπέ μοι, ὦ Σώϰϱατες, οὐϰ ἐνθένδε μέντοι ποθὲν ἀπὸ τοῦ
᾽Ιλισοῦ λέγεται ὁ Βοϱέας τὴν ᾽Ωϱείθυιαν ἁϱπάσαι;
ΣΩΚΡΑΤΗΣ Λέγεται γάϱ.
(…)
ΦΑΙ. Οὐ πάνυ νενόηϰα · ἀλλ̓  εἰπὲ πϱὸς Διός, ὦ Σώϰϱατες, σὺ τοῦτο τὸ
μυθολόγημα πείθῃ ἀληθὲς εἶναι;
ΣΩ. Ἀλλ̓  εἰ ἀπιστοίην, ὥσπεϱ οἱ σοϕοί, οὐϰ ἂν ἄτοπος εἴην, εἶτα



σοϕιζόμενος ϕαίην αὐτὴν πνεῦμα Βοϱέου ϰατὰ τῶν πλησίον πετϱῶν
σὺν Φαϱμαϰείᾳ παίζουσαν ὦσαι, ϰαὶ οὕτω δὴ τελευτήσασαν λεχθῆναι
ὑπὸ τοῦ Βοϱέου ἀνάϱπαστον γεγονέναι.
74. Cf.Delattre 2005, p. 18-22.
75. Cf.Darbo-Peschansky 1998, p. 25-26 : « l’  avant contamine le parce
que ». Sur les liens entre antécédence et causalité, cf.Hankinson 1987,
passim.
76. On notera pareillement que l’absence de formulation étiologique
dans un contexte où tous les éléments nécessaires sont en place est un
écart singulier qui mérite enquête. C’est par exemple le cas de Tarpeia,
pour laquelle aucun texte antique ne dit explicitement qu’elle est
l’éponyme de la roche Tarpéienne ou du mons Tarpeius  (contrairement
à ce qu’écritPoucet 1992, p. 294-295 et 308 =Poucet 2000, p. 343 et 363).
77. Payen 1998, p. 22.
78. Il est vrai que l’état lacunaire du texte ne permet pas d’être formel
sur ce point.
79. Callimaque, Aitia, Fr 1-2 Pfeiffer.
80. Pap. Mil. Vogl. 18. Sur ces « résumés de l’intrigue » et les écarts
qu’ils présentent par rapport à ce qu’ils prétendent résumer,
cf.Cameron 1995, p.
8 1 . Ils suppriment par exemple toutes les conditions particulières
d’énonciation, dialogues, jeux de question-réponse, etc.
82. Un problème semblable est posé parPailler 1998, p. 80-82, à propos
de l’insertion dans les Vies parallèles de Plutarque de Questions,
développées en tant que telles : sa distinction entre « question »,
« quasi-question », « ébauche de question », et « climat de question »
vise à rendre compte des différentes formes narratives.
83. Cf.Poucet 1992, p. 306 =Poucet 2000, p. 360
84. Calame 1995b, p. 223. On pourrait se demander d’ailleurs qui est
l’de cette « illusion », ou tout au moins au pro"t de qui ou de quoi elle
se réalise. Dans les capacités de l’étiologie à susciter l’eJet de réel, à
créer un récit généalogique qui donne assise au réel tout en le
manipulant, il me semble que se joue un renversement du même ordre
que celui que développe M. Foucault à propos de la loi prohibitive, qui
est en même temps — qui est d’abord — culturellement productive :
l’étiologie résulte d’une stratégie qui, pour mieux contrôler ce qu’elle
crée, donne l’impression que ce qu’elle crée est de l’ordre du réel et lui
échappe. Cette stratégie n’est pas celle d’un sujet agissant, mais re/ète
le mode de fonctionnement normatif d’un discours général sur le réel
et la nature, sur le réel comme nature, qui donne à croire que la réalité
est autre chose qu’une « construction fantasmatique — [une] illusion
de substance » (Butler 2005, p. 272).
85. Cf.Darbo-Peschansky 1998, p. 25 et 27-28 et Boulogne 1998, p. 33, qui
soulignent le recours au vocabulaire caractéristique de l’allégorie,
σύμβολον (« qui symbolise »), μανθάνω (« qui dispense un
enseignement »), αἰνίττεσθαι (« avoir un sens caché »).
86. Poucet 1992, p. 302 =Poucet 2000, p. 358, utilise d’ailleurs le terme
d’ auctor quali"er le personnage principal du récit auquel on fait



remonter l’institution d’un rite. Cf.Pailler 1998, p. 85, qui parle
« d’instrument archéologique mis par Plutarque au service de son
investigation et de son exposé ».

Abréviations bibliographiques

Anderson 2000 : R. DeanAnderson Jr., Glossary of Greek Rhetorical
Terms, Louvain, 2000.
Boulogne 1992 : JacquesBoulogne, « Les Questions romaines
Plutarque », dans Wolfgang Haase (éd.),  Aufstieg und Niedergang der
Römischen Welt, t. II, 33, 6, Berlin-New York, 1992, p. 4682-4708.
Boulogne 1998 : JacquesBoulogne, « Les étiologies romaines :
herméneutique des mœurs à Rome », dans Pascal Payen (éd.),
Plutarque, Grecs et Romains en « Questions »,  Saint-Bertrand-de-
Comminges, 1998, p. 30-38.
Boulogne 2002 : Plutarque, Œuvres morales , Traités 17-19 [= 242F-
316B], t. iv, édité par JacquesBoulogne, Paris, 2002.
Bråtescu 1989 : G.Bråtescu, « Aspects d’étiologie dans les Épidémies
hippocratiques »,dans GerhardBaader, RolfWinau (éd.), Die
Hippokratischen Epidemien. Theorie-Praxis-Tradition. Verhandlungen des
« v e colloque international hippocratique », Stuttgart, 1989, p. 222-236.
Burkert 1998 : WalterBurkert, « Le mythe des Cécropides et des
Arrhéphories. Du rite initiatique à la fête des Panathénées »,
Sauvages origines. Mythes et rites sacri-ciels en Grèce ancienne , Paris,
1998, p. 71-111.
Butler 2005 : JudithButler, Trouble dans le genre. Pour un féminisme de
la subversion, Paris, 2005.
Calame 1977 : ClaudeCalame, Les chœurs de jeunes -lles en Grèce
archaïque, t. I : « Morphologie, fonction religieuse et sociale », Rome,
1977.
Calame 1991 : ClaudeCalame, «  Mythe et rite en Grèce : des
catégories indigènes ? », Kernos 4, 1991, p. 179-204.
Calame 1995a : ClaudeCalame, « Du "guratif au thématique », dans
Jean-MichelAdam, Marie-JeanneBorel, ClaudeCalame,
MondherKilani (éd.), Le discours anthropologique. Description,
narration, savoir 2, Lausanne, 1995, p. 100-120.
Calame 1995b : Cl.Calame, « Pausanias le Périégète en ethnographe
ou comment décrire un culte grec », dans J. -M.Adam, M. -J.Borel,
Cl.Calame, M.Kilani (éd.), Le discours anthropologique. Description
narration, savoir 2, Lausanne, 1995, p. 204-226.
Cameron 1995 : AlanCameron, Callimachus and his Critics , Princeton,
1995.
Casals &Hernández Reynés 1995 : JaumeCasals, Jesús
HernándezReynés, « A note on the use of aitia and aition in the
Metaphysics of Aristotle », Rivista di cultura classica e medioevale  37,
1995, p. 89-95.
Chassignet 1998 : MartineChassignet, « Étiologie, étymologie et



éponymie chez Cassius Hemina : mécanismes et fonction », Les
Études classiques 66, 1998, p. 321-335.
Comiti 1989 : Vincent-PierreComiti, « Étiologies et responsabilités
causales dans les Épidémies », dans GerhardBaader, RolfWinau (éd.),
Die Hippokratischen Epidemien. Theorie-Praxis-Tradition. Verhandlungen
des « v e colloque international hippocratique »,  Stuttgart, 1989, p. 105-
108.
Cordrignani 1958 : G.Cordrignani, « L’  aition nella poesia greca di
Callimaco », Convivium 26, 1958, p. 527-545.
Darbo-Peschanski 1998 : CatherineDarbo-Peschanski, « Pourquoi
chercher des causes aux coutumes ? Les Questions romaines et les
Questions grecques de Plutarque », dans Pascal Payen (éd.), Plutarque,
Grecs et Romains en « Questions », Saint-Bertrand-de-Comminges,
1998, p. 21-30.
Delattre 2005 : CharlesDelattre, Manuel de mythologie grecque , Paris,
2005.
Depew 1993 : MaryDepew, « Mimesis and Aetiology in Callimachus’
Hymns », dans M. AnnetteHarder, Remco F. Regtuit, Gerrigje C .
Wakker (éd.), Callimachus, Groningen, 1993, p. 57-77.
Duverger 2003 : ChristianDuverger, L’origine des Aztèques , Paris,
2003.
Genette 1999 : GérardGenette, Mimologiques. Voyage en Cratylie ,
Paris, 1999.
Hankinson 1987 : R. J.Hankinson, « Evidence, Externality and
Antecedence : Inquiries into Later Greek Causal Concepts »,
Phronesis 32, 1987, p. 80-100.
Hopkinson 1984 : NeilHopkinson, Callimachus’Hymn to Demeter,
Cambridge, 1984.
Kirkwood 1952 : G. M.Kirkwood, « Thucydides’Words for ‘Cause’ »,
American Journal of Philology  73, 1952, p. 37-61.
Murgatroyd 2005 : PaulMurgatroyd, Mythical and Legendary Narrative
in Ovid’s Fasti, Supplément à Mnemosyne n° 263, Leyde, 2005.
Nagy 1990 : GregoryNagy, Pindar’s Homer. The Lyric Possession of an
Epic Past, Baltimore, 1990.
Nagy 1994 : GregoryNagy, Le meilleur des Achéens. La fabrique du héros
dans la poésie grecque archaïque, traduction de Jeannie Carlier et
Nicole Loraux, préface de Nicole Loraux, Paris, 1994.
Nouilhan, Pailler &Payen 1999 : Plutarque, Grecs et Romains en
parallèle. Questions romaines-Questions grecques, édition de
MichèleNouilhan, Jean-MariePailler, PascalPayen, Paris, 1999.
Pailler 1998 : Jean-MariePailler, « Les Questions dans les anciennes
Vies romaines. Art du récit et rhétorique de la fondation », dans
PascalPayen (éd.), Plutarque, Grecs et Romains en « Questions » , Saint-
Bertrand-de-Comminges, 1998, p. 76-94.
Payen 1998 : PascalPayen, « Rhétorique et géographie dans les
Questions romaines et Questions grecques de Plutarque »,dans P. Payen
(éd.), Plutarque, Grecs et Romains en « Questions » , Saint-Bertrand-de-
Comminges, 1998, p. 39-74.



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Porte 1985 : DaniellePorte, L’ étiologie religieuse dans les  Fastes d’Ovide,
Paris, 1985.
Poucet 1992 : JacquesPoucet, « Les préoccupations étiologiques dans
la tradition “historique” sur les origines et les rois de Rome »,
Latomus 51, 1992, p. 281-314.
Poucet 2000 : JacquesPoucet, Les Rois de Rome. Tradition et histoire,
Bruxelles, 2000.
Urmson 1990 : James O.Urmson, The Greek Philosophical Vocabulary ,
Londres, 1990.
Veyne 1983 : PaulVeyne, Les Grecs ont-ils cru à leurs mythes ? , Paris,
1983.
Webb 2006 : RuthWebb, « The Imagines as a Fictional Text : ekphrasis,
apatê and illusion »,dans StéphaneRolet (éd.), Philostrate, Callistrate
les énigmes de l’image sophistique, Rennes, 2006.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
=nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réCexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	I-L’étiologie, objet inaccessible du discours contemporain
	Quel statut pour l’étiologie ?
	L’objet et la référence : l’apparente évidence de l’étiologie

	II-L’étiologie comme mécanisme narratif
	La part du narratif
	Modélisations thématico-logiques
	Modélisation narrative : un processus d’identification

	III-Identification, complémentarité et substitutions
	Des ordres de causalité multiples
	Mécanisme et dispositif narratif : une proposition formelle

	Nos partenaires

