
Sorcellerie et violenceSorcellerie et violence
épistémologique enépistémologique en
CentrafriqueCentrafrique

L'Homme. Revue française d'anthropologieL'Homme. Revue française d'anthropologie , , n°211n°211, , 20142014, , p. 75-95p. 75-95

Résumé
Witchcraft and Epistemologic Violence in Central African
Republic
Among the Banda of the Central African Republic,
representations of witchcraft explain and give meaning to
misfortunes and death. This article discusses an informal
interview with a young man who had been condemned and
imprisoned by the CAR penal code for committing acts of
witchcraft, and explores how the imaginary of witchcraft makes
use of elements of scienti#c discourse, establishing a hierarchy
between the power attributed to western science and that
attributed to witches. Through the idea of « episteme »
introduced by Michel Foucault, and that of « disturbances »
introduced by Georges Devereux, this text analyzes some
epistemological issues characterizing the ethnography of
witchcraft in Equatorial Africa.

E n Centrafrique, la prégnance de la sorcellerie comme grille
explicative du malheur se gre-e sur l’insécurité et la fragilisation des
conditions de vie. Comme ailleurs en Afrique équatoriale, l’explication
sorcellaire transfigure l’échec et la réussite, la maladie et la santé, dans
des expériences « agonistiques » perçues sous la forme d’un gain ou
d’une perte mettant en scène un autre, proche et persécuteur (Mary
1987; Tonda 2005). La confrontation entre les représentations de la
sorcellerie, d’une part, et les disciplines scienti#ques occidentales,
avec leurs présupposés épistémologiques, d’autre part, participe de
cette expérience agonistique: ainsi, les négociations et les con=its
entre des modèles explicatifs di-érents de la réalité et du malheur ne
sont pas sans entraîner des e-ets sur les données que l’ethnologue

Andrea Ceriana Mayneri

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=273


recueille sur le terrain.

Ainsi que de nombreuses études l’ont souligné, dans di-érents
contextes de l’Afrique contemporaine les rumeurs sur une
prolifération du danger sorcellaire semblent être renforcées par les
logiques politico-économiques capitalistes et néolibérales, la
« marchandisation » des corps et des vies, et par la disparité dans
l’accès aux ressources fondamentales (Rowlands & Warnier 1988;
Comaro- & Comaro- 1993, 1999; Geschiere 1995). Les soupçons et les
accusations de sorcellerie se multiplient à la fois à l’échelle locale (à
l’intérieur de la famille, au niveau du quartier ou du village) et à
l’échelle nationale, là où le soupçon de connivence avec les forces
sorcellaires intervient dans l’arène politique (Gruénais, Mbambi &
Tonda 1995). Cependant, il convient de rappeler que la rumeur d’une
recrudescence de la sorcellerie est un thème récurrent depuis l’époque
coloniale (Mary 2009: 139) et que la vitalité du schème sorcellaire
comme explication des maux du temps présent résulte de
phénomènes de recomposition culturelle et de « reformulation
historique du sacré » (Bernault 2005: 24) qui permettent aux sociétés
équatoriales d’affronter bouleversements passés et présents.

À Bambari, dans une région peuplée par di-érents groupes banda, au
carrefour des pistes qui traversent la Centrafrique, les représentations
de la sorcellerie télescopent d’autres interprétations de la réalité.
L’anthropologue peut également contribuer à cette imbrication: par sa
présence, les questions qu’il pose à ses interlocuteurs et les
circonstances mêmes de l’enquête ethnographique, il peut favoriser le
télescopage de cadres explicatifs di-érenciés. En revenant sur les
conditions et le déroulement d’un entretien enregistré dans la prison
d e Bambari, avec Désiré, un jeune homme condamné et emprisonné
pour « pratiques de charlatanisme et de sorcellerie »1, nous
analyserons la manière dont l’imaginaire sorcellaire s’approprie des
éléments du discours scienti#que en établissant une hiérarchie entre
le pouvoir attribué à la science occidentale et celui attribué aux
sorciers. Après avoir esquissé les caractéristiques des représentations
collectives de la sorcellerie chez les Banda, nous examinerons certains
enjeux qui président à la rencontre avec la discipline anthropologique
sur cette même « scène sorcellaire » qu’elle se propose d’étudier.

La sorcellerie chez les Banda
Les Banda partagent avec d’autres populations d’Afrique équatoriale
une même conception de la sorcellerie, à savoir l’idée qu’un animal
réside dans l’estomac ou, parfois, qu’un organe abdominal jouit d’une
vie propre: comme un animal, il pourrait quitter le corps de son hôte,
entrer dans celui de ses victimes et dévorer leurs viscères. Il s’agit
d’une conception proche de celle qu’Edward E. Evans-Pritchard (1937)



avait observée dans les années 1920 parmi les Zandé et qu’Anne Retel-
Laurentin a depuis retracée dans de vastes régions de l’Afrique
centrale (1974: 166). Les Banda parlent à ce propos de l’ õndro, terme
qui désignait autrefois le chat sauvage (Tisserant 1931: 354). Le/la
sorcier/ère est donc l’ eyiõndro, celui ou celle ( eyi-) qui possède l
’õndro, c’est-à-dire qui détient dans son estomac la substance
ensorcelante ou l’animal, ce dernier pouvant être assimilé non
seulement à un chat, mais aussi à des vers, des souris, des hiboux. L’
õndro quitte la nuit le corps de son hôte et, avec ou sans le
consentement conscient de celui-ci2, attaque ses victimes, qui
tomberont malades ou éprouveront des diNcultés dans la réalisation
de leurs projets et aspirations. Cependant, notons que la Centrafrique
se caractérise par une situation triglossique: à côté des langues
vernaculaires (dont le banda), on parle le français et le sango, ce
dernier étant la langue véhiculaire du pays3. À Bambari, aujourd’hui,
c’est le mot likundu qui, le plus souvent, désigne la sorcellerie: issu du
sango véhiculaire, il est composé du radical proto bantu *- kundù, qui
signi#e « estomac » et que l’on retrouve dans plusieurs langues
d’Afrique centrale et dans di-érentes expressions traduites, au #l du
temps, par « sorcellerie » (Burssens 1958: 144-147; Retel-Laurentin
1974: 168; Vansina 1990: 299). De même que l’ eyiõndro banda, en sango,
l e zô ti likundu est la personne (zô) qui possède dans son ventre le
likundu: autrement dit, « le sorcier »4. Les emprunts et les glissements
sémantiques autour des notions de õndro et de likundu sont nombreux:
les signi#cations de ces mots divers sont renégociées lorsque les
soupçons de sorcellerie se répandent, et qu’ils aboutissent à des
accusations devant les tribunaux ou devant des institutions
villageoises et de quartier, ou encore à des violences perpétrées par la
population elle-même sur les personnes soupçonnées d’être des
sorcières. À travers les mots auxquels on a recours pour accuser,
acquitter ou se disculper, on entrevoit des choix destinés au
déploiement de stratégies défensives ou au renforcement
d’accusations. En d’autres termes, les conditions d’énonciation sont
des éléments essentiels des discours sur la sorcellerie et des dispositifs
de l’anti-sorcellerie, ainsi que Jeanne Favret-Saada l’a montré à partir
de ses recherches dans le bocage français (1977). C’est pourquoi l’un
des problèmes cruciaux d’une ethnographie de la sorcellerie réside
dans l’agentivité5 des acteurs de la « scène sorcellaire ».

En Afrique équatoriale, aujourd’hui, les représentations de la
sorcellerie accordent des « usages magiques » aux « attributs
modernes » des disciplines scienti#ques6, en donnant lieu à des
négociations, des emprunts, mais aussi à des con=its entre des cadres
explicatifs di-érenciés de la réalité. Par ailleurs, comme Adam
Ashforth l’a écrit à partir de ses recherches en Afrique du Sud:

« […] étant donné l’histoire de domination coloniale et raciale dans
cette région, il semble souvent impératif d’opposer le potentiel de



structures d’autorité indigènes à celles d’origine “occidentale” ou,
dans l’expression courante, “blanche”. On avance ainsi une “science
africaine”, représentée par une variété d’autorités indigènes, telles
que les “guérisseurs traditionnels” ou, plus particulièrement, leurs
homologues malveillants, les sorciers, auxquels il faut accorder une
présomption de crédibilité dans l’explication et la maîtrise de
phénomènes “naturels”, et surtout de maladies ».(2000: 161)

De notre point de vue, le caractère propre de cette cohabitation entre
di-érentes sources d’autorité est celui de la « provocation »: par ce
terme, sur lequel nous reviendrons, nous voulons signi#er que les
savoirs et les disciplines scienti#ques apparaissent comme un référent
à partir duquel l’imaginaire sorcellaire se déploie7.

Un “problème de sorcellerie” à Bambari: le cas de
Désiré

Bambari s’élève sur les collines des bords de la Ouaka (un aXuent de
l’Oubangui) dont la préfecture, majoritairement peuplée par des
groupes banda, tire son nom. Malgré une population estimée à 41000
habitants, qui en fait la cinquième ville du pays8, le chef-lieu de la
Ouaka demeure ancré dans des logiques socio-économiques rurales
qui se sont développées de manière relativement autonome par
rapport à Bangui. La capitale, au sud-ouest du pays, demeure
largement déconnectée des régions du centre et du nord-est jusqu’aux
frontières avec le Soudan. Les événements déclenchés à la #n 2012 par
la « Séléka »9, mais aussi les violences à caractère interreligieux qui,
après le coup d’État du mois de mars 2013 et l’intervention militaire
internationale de l’hiver 2013-2014, continuent de secouer une grande
partie du pays, témoignent à la fois des di-érences qui séparent des
régions aux trajectoires historiques distinctes, et de la prégnance d’un
schéma persécutif fondé sur la dénonciation d’un autre proche et
malveillant s’exprimant, notamment, par des accusations et les
violences liées à la sorcellerie10.

Au mois de juillet 2006, dans la prison de Bambari, nous avons
rencontré le jeune prisonnier Désiré, détenu après avoir été condamné
pour « pratiques de charlatanisme et de sorcellerie » à l’âge de dix-
neuf ans. L’entretien s’est déroulé en sango dans une salle de la prison,
à l’écart des cellules des autres prisonniers, en présence d’un
surveillant11.

Désiré est né à Bambari en 1984. Sa mère est décédée. Son père est
chauffeur de camions. Il a plusieurs frères et sœurs, dont il est le cadet.
Dans son récit, Désiré explique qu’il se trouve en prison pour tènè ti
likundu, un « problème de sorcellerie »:



« Mbèni voisin(e) ti tèrè ti da ti i, iri ti lô a yèkè Hortense. Lô la lô buba mbi na
ni depuis kètè môlèngè, mbi ngba tôn-so ». 
« Une voisine à côté de notre maison, son nom c’est Hortense. Elle m’a

corrompu12 avec ça [avec la sorcellerie] depuis que je suis un petit
enfant, depuis que je suis encore comme ça [il fait un geste avec la
main, en montrant une taille d’environ 80 cm] ».

Cette « corruption » serait passée dans son corps lors d’un repas qui
lui a été o-ert par une voisine de quartier, une femme âgée. Il s’agit là
d’un schéma classique, selon lequel une personne qui manifeste des
symptômes inexplicables en cherche l’origine dans un repas ensorcelé,
o-ert par une personne plus âgée sur laquelle les soupçons
convergent rapidement. Ainsi, pour Désiré:

« Ti mungo na mbi ni sô, lô djere  13 ngagô na mbonu ».  
« Pour me transmettre ça, elle cuisine ngagô na mbonu  
[une variété d’aubergine en sauce] ».
« Lô iri mbi. A tènè, mbi ga mbi tè yé ni. Mbi kè. Lô forcé mbi, lô mu zaza
ngbanga-ti mbi. Comme mbi yèkè môlèngè, si mbèto a sara mbi si mbi ga mbi
mu, mbi tè ni ». 
« Elle m’appelle. Elle me dit de venir et de manger. Je refuse. Elle m’a
forcé, elle a pris le fouet. Comme je suis un enfant et qu’elle me fait
peur, je vais, je prends et je mange ça ».

Désiré insiste sur sa méconnaissance de la vraie nature de cette
nourriture ( mbi hinga apè. Vérité, mbi hinga yé a yèkè na ya ni apè , « je ne
le savais pas. C’est la vérité, je ne savais pas ce qu’il y avait là-dedans »)
et sur les premiers symptômes d’une maladie qui se répand à partir de
son ventre après la consommation du repas ( mbi sentir ya ti mbi a so-
songo, « j’ai senti que mon ventre était malade »). Plus tard, il a du mal
à s’alimenter et ne peut plus accompagner sa mère dans les travaux
champêtres: ala sô na ya ti mbi, ala yèkè tôngana a vers , a vers sô ala yèkè
tambula na pékô ti ngu sô, explique-t-il (« ceux-là dans mon ventre, ils
sont comme des vers, les vers qui marchent sous l’eau »). L’attaque en
sorcellerie s’explicite progressivement dans le récit de Désiré: ala la
attaquer mbi (« ce sont eux, là, qui m’attaquent »)14. La seule chose qui
apaise sa sou-rance est l’eau bénite: Désiré est membre de l’Église
apostolique et de la Jcc, la Jeunesse chrétienne conquérante. Lorsqu’il
est dans l’église ou aux réunions de la Jcc, il se sent protégé contre les
attaques des sorciers. Mais à peine est-il sorti qu’il se sent de nouveau
attaqué. Puisque ces symptômes ne s’atténuent pas, le père de Désiré
décide d’envoyer son #ls chez un oncle, dans un autre village où le
jeune homme participe au petit commerce de la famille, notamment
en préparant et vendant de la viande braisée. Mais les relations du
jeune homme avec cet oncle se détériorent rapidement: Désiré évoque
des disputes à propos de diNcultés #nancières et, surtout, un épisode
qui s’est soldé pour lui par une accusation de sorcellerie. Envoyé par



son oncle chez un client débiteur pour demander à être payé, Désiré
découvre que ce dernier est malade et qu’il refuse de rembourser sa
dette. Sans doute à cause de l’insistance du jeune homme (mais pas
uniquement), une dispute s’ensuit avec des parents du client et Désiré
est accusé d’être à l’origine de sa maladie. C’est à ce moment,
vraisemblablement, que des accusations de sorcellerie sont formulées.

Désiré raconte avoir été torturé15. Son oncle et les autres membres de
sa famille, en raison du différend qu’ils ont eu avec lui, n’interviennent
pas pour le défendre, pas plus qu’ils ne s’opposent aux tortures ni à ce
que le jeune homme soit transféré à la gendarmerie de Bambari:

« Na […] a pika mbi mingi. A mu kèkè ti kpu, a kanga na gèrè ti mbi gè ».  
« À […] on me bat beaucoup. On prend le pilon du mortier et on
l’attache à mes jambes, ici [Désiré montre des cicatrices sur les
jambes] ».
« […] a kanga wen gè tôn-sô, usé ».  
« […] on attache du fer ici comme ça, deux fois [il montre le tour de la
tête et une oreille blessée]16 ».
« […] a kanga mbi, a zia mbi na sésé, a pika mbi ».  
« […] on me lie, on me laisse comme ça, par terre, on me bat ».
« […] a mu ngômbé, a zia na li ti mbi a tènè mbi tènè vraie vérité, tôngana mbi
tènè vraie vérité apè, a ni fa mbi. Jusqu’à ala mu zèmbè kuè a zia na go ti mbi,
tônga-sô, ti fa mbi ».
« […] on prend un fusil, on le met contre ma tête, on me dit de dire la
vérité et que si je ne dis pas la vérité on me tue. Jusqu’au moment où
ils prennent un couteau et le mettent contre mon cou, comme ça, pour
me tuer ».

Transféré à la gendarmerie de Bambari, poursuivi et reconnu coupable
de « pratiques de charlatanisme et de sorcellerie », Désiré est
finalement condamné à cinq ans de prison.

Figures de l’imaginaire et agentivité

En prison, dans ce séjour auprès de la mort17 où il est soumis à une
violence physique (il continue d’être torturé et n’est pas nourri
quotidiennement) et psychique, Désiré voudrait se disculper ou
atténuer la gravité des accusations. Pour cela, il « agit » les #gures du
sorcier mangeur d’hommes, de la société des sorciers volant sur des
balais, de la vieille femme qui a voulu l’ensorceler par un don de
nourriture et, #nalement, du chercheur occidental qui se dit intéressé
aux tènè ti likundu , aux a-aires de sorcellerie. Une première tentative
pour mobiliser ces #gures de l’imaginaire sorcellaire a lieu au moment
des premières accusations de sorcellerie, lorsque Désiré ne proclame
pas son innocence et essaie de justi#er la maladie du client. Les
tortures jouent un rôle important dans l’aveu du jeune homme:



« Na ya ti déclaration ti mbi, mbi tènè mbi sara yé oko apè. A mba ti mbi ni sô
ala sara acte ni. Bon, mbi gi légé ti tènè mbi sauver zô ni ». 
« Dans ma déclaration, j’ai dit que je n’ai rien fait. Ceux qui sont
proches de moi, ils ont fait ça. Moi je cherche de dire que je peux
sauver cette personne [le malade] ».

D’après son récit, Désiré aurait joué sur un double registre: d’abord, il
essaie d’attribuer la responsabilité de la maladie dont il est accusé à
d’autres personnes, sans cependant préciser leur nom. En sango, mba
signi#e « ami », « compagnon », « voisin », et le jeune homme évoque
ces figures ( a mba ti mbi, « des proches de moi ») comme les véritables
responsables de la maladie de son client. Implicitement, l’accusé laisse
entendre que ces mba pourraient être des #gures « mystiques », des
sorciers, peut-être les vers dans son ventre, et c’est pourquoi nous
traduisons ici le terme sango par « proches » plutôt qu’« amis ».
Ensuite, Désiré demande qu’on lui permette de guérir le malade. Il
choisit donc d’agir selon un schéma interprétatif de la situation: il se
défend comme le font les accusés de sorcellerie, en proposant de
guérir sa victime. Désiré assume donc l’accusation, mais il évoque
l’ambivalence d’un pouvoir qui, de même qu’il a pu nuire, pourra
guérir la personne ensorcelée. Autrement dit, Désiré joue ici de la
réversibilité des pouvoirs qui sont considérés à la fois comme nocifs et
béné#ques, tout comme le pouvoir attribué aux nganga, ces devins-
guérisseurs qui sont souvent soupçonnés de participer au monde
sorcellaire auquel ils disent s’opposer (Augé 1974: 57; Geschiere 1995:
77). Si on se rappelle maintenant le repas que Désiré a mangé chez sa
voisine Hortense, et les vers dans l’estomac, il semble évident que le
jeune homme suggère à ses accusateurs deux possibilités distinctes:
d’une part, il possède e-ectivement un pouvoir et il pourrait l’exercer,
et donc le contrôler, pour guérir sa victime présumée; d’autre part, il
invoque un acte involontaire dont l’origine réside dans un repas qu’il a
été forcé de manger et dont la responsabilité revient, en dernière
instance, à des « proches de lui »18.

Le prisonnier joue sur le double registre du sorcier et de l’innocent en
deux autres occasions où la présence d’un anthropologue in=uence
l’imaginaire de la sorcellerie et intervient directement dans le
déroulement d’une a-aire de sorcellerie. En prison, Désiré est
marginalisé par les autres détenus à cause de l’accusation de
sorcellerie19, mais aussi parce qu’il a une évidente maladie de la peau
qui nous est décrite comme de la gale. Il voudrait « s’asseoir parmi les
autres détenus », ce qui ne lui semble possible qu’à la condition de se
libérer de ce qu’il a dans le ventre:

« Nda-li ti yé ni sô, na ya ti mbi sô, mbi yé ni apè. Mbi yé ti tènè a gi na mbi
mbèni yé mbi dé ala. Mbi duti simple na pôpô ti a mba ti mbi ». 
« Ces choses dans mon ventre, moi je ne les veux pas. Je veux dire
qu’on me cherche quelque chose pour les vomir. [Comme ça] je peux
m’asseoir simplement parmi les autres [détenus]20 ».



Le surveillant qui assiste à l’entretien ne prête pas attention aux
doléances du détenu: pour nous convaincre de la véracité des
accusations portées contre Désiré, il sollicite des détails sur les
activités des sorciers. Dans la perspective de Claude Lévi-Strauss,
précisée dans son célèbre texte Le sorcier et sa magie , un tel « débat »
autour d’une accusation de sorcellerie « ne procède pas […] par
accusations et dénégations, mais pas allégations et spéci#cations » (in
1958: 190). En e-et, pour la deuxième fois, Désiré assume le rôle du
sorcier: il répond aux attentes de ses accusateurs. Et si l’aveu se révèle
la stratégie la plus eNcace dans cette situation potentiellement
dangereuse, il doit cependant être articulé autour d’un certain nombre
de représentations partagées qui rendent plausible l’assomption de
responsabilité de la part des accusés:

« Ti balai-là, mbi tambula na ni une fois awè. Parfois, mbi peux ti lôndô gè,
mbi gué na France, mbi lôndô gè mbi gué Bangui ou mbi lôndô gè mbi gué
Mobaye ». 
« Pour ce qui concerne [le fait de voler sur] le balai, moi je l’ai fait une
seule fois. Parfois je peux quitter ici et aller en France, je quitte ici et je
vais à Bangui ou je quitte ici et je vais à Mobaye [à la frontière avec la
République démocratique du Congo] ».
« Kèkè ti gozo ni, mo zia na sésé, mo ga, mo mu, mo monter na ndô bè ni awè,
mo ngba mo lôndô na ni, kètè na nduzu awè a ga fadésô avion ».
« La tige du manioc, tu la prends et la déposes à terre, tu viens, tu la
prends et tu montes sur ça, une fois que tu es déjà monté sur ça, tu te
lèves, quand t’es un peu en haut elle devient maintenant un avion ».

Après notre départ de la prison de Bambari, le jeune homme mobilise
les #gures de l’imaginaire sorcellaire une dernière fois pour tenter de
se disculper. La #gure de l’anthropologue est alors instrumentalisée
pour participer au monde nocturne, sous le mode de la connivence
avec les sorciers. En e-et, lors de ce premier entretien, nous étions
arrivé à la prison avec deux sachets de sel et de café que nous avions
remis au prisonnier. Nous avions également avec nous un cahier, un
stylo, un magnétophone. D’après les témoignages des autres
prisonniers, après l’entretien, Désiré, dans un dernier aveu
« stratégique », était rentré dans sa cellule en disant qu’il n’était plus
habité par « les sorciers » qui avaient hanté son ventre jusqu’alors.
Car, au moment où nous lui avions remis nos cadeaux, il avait,
aNrmait-il, perdu les vers et likundu: nous aurions échangé le sel et le
café avec ses sorciers. Selon d’autres prisonniers, Désiré aurait raconté
que nous nous étions emparé de sa sorcellerie au moyen des cahiers et
du magnétophone. D’après les rumeurs, notre départ de Bambari
après l’entretien témoignait du fait que nous étions intéressé par
l’« achat » de la sorcellerie centrafricaine, pour l’amener en Europe. Et
notre retour en Centrafrique, quelques mois plus tard, était alors
manifestement dû à l’exigence de nous ravitailler en sorcellerie.

Quant à Désiré, qui s’était évadé de la prison avant notre retour à



Bambari, personne n’a su, ou voulu, nous donner de renseignements à
son sujet.

Intronisation sorcellaire
À travers le récit autobiographique du jeune prisonnier, se déploie un
canevas au sein duquel les personnes qui assistent à l’entretien jouent
un rôle précis. L’histoire de Désiré n’est pas seulement le récit d’une
accusation de sorcellerie, mais elle dit aussi quelque chose des
rapports de force qui régulent ces accusations en Afrique équatoriale
et de la possibilité de les énoncer, mais aussi des interlocuteurs admis
à ce genre de « débats » et des armes dialectiques auxquelles ils ont
recours pour se disculper ou pour renforcer leurs accusations.

Les #gures évoquées par Désiré dans son récit (les vers qui habitent
son estomac, les mba, les compagnons, le balai, la tige de manioc)
participent de l’imaginaire grouillant de la sorcellerie équatoriale,
soutenu par des « signi#cations imaginaires sociales dérégulées et en
expansion exponentielle » (Tonda 2002: 21). Pourtant, le « code » qui
permet de partager ces signi#cations imaginaires – autrement dit,
d’adhérer à ce schème interprétatif des événements – est loin d’être
dérégulé ou arbitraire. Il obéit à une logique qui, comme Marc Augé l’a
aNrmé, n’est pas sans rappeler une « intronisation » (1982: 248-249).
Pour agir sur la scène sorcellaire, Désiré a besoin d’admettre
l’existence de ses pouvoirs: le sorcier n’existe que dans sa défaite et,
souvent, il survit parce qu’il peut convaincre son auditoire de sa force
et de ses capacités exceptionnelles. Déjà Lévi-Strauss écrivait que:

« […] poursuivi pour sorcellerie et risquant, de ce fait, la peine capitale,
l’accusé ne gagne pas l’acquittement en se disculpant, mais en
revendiquant son prétendu crime; bien plus, il améliore sa cause en
présentant des versions successives dont chacune est plus riche, plus
nourrie de détails (et donc, en principe, plus coupable) que la
précédente ».(1958: 190)21

Or, la présence d’une discipline scienti#que (l’anthropologie, en
l’occurrence) dans la cellule d’une prison centrafricaine participe à
cette « intronisation » sorcellaire. Le récit du jeune prisonnier bascule
sans cesse entre les bornes d’un monde nocturne, avec ses propres lois
et ses protagonistes, et celles du monde diurne, celui des tortures, des
prisons mais aussi de la science occidentale: la science juridique, qui l’a
condamné, et la science anthropologique, qui l’interroge et sollicite
des détails sur son parcours. Dans le récit, ces deux dimensions
expérientielles s’appellent l’une l’autre, comme dans un « miroir brisé,
déformant » qui re=ète les « qualités, réelles ou #ctives […] d’un
Occident vu comme plus large, plus “blanc” » (De Boeck & Plissart
2008: 130-131). La panoplie de détails mystiques que nous avons



enregistrés (balais volants pour se rendre en France, vers et
« compagnons ») agit dans la revendication d’un pouvoir
spéci#quement centrafricain et de son autorité. Au sein de la rumeur
qui s’est di-usée parmi les autres détenus, une certaine supériorité de
la sorcellerie sur la science occidentale est même explicitement
revendiquée, à partir du moment où des voix insistantes nous
attribuent la nécessité de nous « ravitailler » en pouvoir mystique
auprès des prisonniers centrafricains.

La violence épistémologique
Arrêtons-nous sur un détail qui revêt, pour notre analyse, un intérêt
majeur. Car, d’après ce que Désiré aurait raconté aux autres détenus
dans sa tentative de se disculper, ce serait grâce à nos cahiers, les notes
de terrain et le magnétophone, que nous nous serions emparé de la
sorcellerie centrafricaine en nous appropriant des « vers », des
likundu. Or, dans ce rapport spéculaire à la science occidentale, nous
reconnaissons l’articulation de di-érentes formes de violences
épistémologiques. Bien que les termes « épistémique » et
« épistémologique » soient parfois utilisés comme des synonymes, il
semble indispensable de les dissocier: dans l’analyse de l’entretien
avec Désiré, en particulier, on peut distinguer, d’une part, la force de
nos épistémès respectives et, d’autre part, le discours qu’avec le jeune
prisonnier nous avons produit sur les caractéristiques et le pouvoir du
savoir scientifique.

Par violence épistémique, on entend communément cette forme de
violence qui naît au moment de la rencontre avec l’Autre, auquel sont
imposées des règles de pensée et d’action qui induisent des e-ets de
subordination et de hiérarchisation. Ce concept d’ascendance
foucaldienne a été réintroduit dans la critique postcoloniale par
Gayatri C. Spivak dans un passage, inspiré de L’Histoire de la folie à l’âge
classique, où il est question de la constitution d’un sujet colonial et de
récits historiques qui, en Europe et dans ses colonies, ont soutenu le
projet impérialiste (1988: 76). L’analyse portant sur la manière dont
l’ordre épistémologique de l’Occident a forgé une certaine image du
continent africain, pris entre l’atrophie culturelle et un destin de
stagnation politico-historique, traverse aussi l’œuvre de V. Y.
Mudimbe. Ce dernier a néanmoins recours, dans ses travaux, au
concept d’épistémè et à la forme adjectivale « épistémologique »: ainsi,
dans The Idea of Africa , il est question de violence épistémologique
(1994: 12), tandis que The Invention of Africa  examine la « découverte »
de la primitivité en parcourant les pages d’une bibliothèque coloniale
à laquelle a contribué une partie de l’ethnographie avec son
epistemological <liation colonialiste (1988: 19, 190). Pour éclairer cette
=uctuation terminologique, entre l’épistémique et l’épistémologique,
il convient de revenir au texte foucaldien. Dans L’Archéologie du savoir ,



Michel Foucault dé#nit l’épistémè comme « l’ensemble des relations
pouvant unir, à une époque donnée, les pratiques discursives qui
donnent lieu à des #gures épistémologiques, à des sciences,
éventuellement à des systèmes formalisés » (1969: 250). Cet ensemble
spéci#que de relations entre les pratiques discursives est ce qui
précède et rend possible la formation d’un paradigme scienti#que
(Agamben 2008: 11-18). L’épistémè dé#nit les conditions de possibilité
à partir desquelles un savoir peut émerger; il est le « lieu » où nous
pensons, comme l’écrit Foucault dans Les Mots et les choses  à propos de
l’épistémè moderne (1966: 396). L’archéologie foucaldienne se donne
alors pour programme criticiste d’explorer ce lieu, en aNchant les
règles discursives qui structurent une épistémè donnée. Mais c’est
lorsque Foucault tente d’articuler la dimension discursive aux
pratiques sociales et qu’il s’intéresse aux « dispositifs », que les
rapports du pouvoir et du savoir sont explicitement thématisés et les
« stratégies de rapports de force supportant des types de savoir, et
supportés par eux » analysées (1994: 299-300). L’épistémè, articulée à
la notion de dispositif, esquisse donc les contours d’un horizon à
l’intérieur duquel la production des discours est organisée et
contrôlée, notamment au moyen de distinctions telles que celles du
vrai et du faux, du rationnel et de l’irrationnel. Ce qui ne signi#e pas
autre chose sinon que Foucault laisse entrevoir, derrière l’apparente
neutralité du partage du vrai et du faux une « prodigieuse machinerie
à exclure » (1971: 2) s’exprimant par des procédures de contrôle, de
sélection, d’exclusion du discours, ce dernier étant maintenant « un
pouvoir dont on cherche à s’emparer » ( Ibid.: 12). Cette violence s’est
successivement exprimée dans la description hégélienne de l’Afrique
tumultueuse et éblouissante (Mbembe 2000: 221), dans l’ authority of the
truth de l’entreprise missionnaire (Mudimbe 1988: 47), dans la
définition de l’indigène « évolué » – une définition à laquelle contribua
Félix Eboué, déjà administrateur colonial parmi les Banda dans la
région de la Ouaka (voir Balandier 1955: 155-156). À l’intérieur de
l’horizon épistémique, cependant, il convient de distinguer une forme
de violence plus spéci#que: celle de l’épistémologie, c’est-à-dire de ce
discours qui dé#nit ce qui est scienti#que et ce qui ne l’est pas; un
discours qui analyse les transformations du savoir scienti#que, décide
de ceux qui sont ses vrais objets et mesure la force de ses instruments
de connaissance. L’épistémologie est violente dans la mesure où son
discours procède par objectivations et partages, en décidant de ce qui
est scienti#que et de ce qui peut être l’objet de cette connaissance
scienti#que. Dans la prison de Bambari, le temps d’un après-midi, avec
Désiré, nous avons produit un discours épistémologique sur la force de
nos épistémès respectives. En débarquant dans la cellule avec nos
instruments, étant porteurs de connaissances anthropologiques, en
appliquant une méthode ethnographique, nous avons inéluctablement
objectivé l’expérience de notre interlocuteur, en prétendant
appréhender sa singularité et traduire son idiome dans les termes de
notre langage scienti#que. De surcroît, Désiré nous a répondu par un



autre discours, ancré dans une autre épistémè, en nous révélant ce qui,
pour lui, constituait les caractéristiques et la force de notre savoir
scienti#que, et en avançant l’autorité du pouvoir sorcellaire qu’il était
accusé de maîtriser. Par des oppositions, des appropriations, des
manipulations et des expérimentations, les savoirs (la « science »
sorcellaire et l’anthropologie) se sont alors manifestés comme
supports de rapports de pouvoir.

Fétichisme de l’écriture et provocation
Pourquoi ce discours épistémologique a-t-il un caractère « violent »?
Autrement dit, quel principe régit l’entretien avec Désiré? Et comment
le jeune prisonnier a-t-il pu manipuler la discipline anthropologique
pour essayer de se disculper? Tout d’abord, on peut considérer de plus
près les instruments scienti#ques de l’anthropologue sur le terrain:
ses cahiers, ses écritures et son magnétophone. Ces objets (y compris
les signes tracés sur des cahiers) agissent sur la scène sorcellaire
comme les instruments biomédicaux qui apparaissent dans les
« cliniques » de certains devins-guérisseurs nganga et comme les
preuves « mystiques » présentées dans les tribunaux où des
condamnations pour sorcellerie sont prononcées. Ces simulacres de la
science et de la technique (de la jurisprudence, de la biomédecine, de
l’anthropologie) sont instrumentalisés pour renforcer l’explication
sorcellaire de la réalité: c’est ce que Cyprian Fisiy et Peter Geschiere
dé#nissent comme une « recherche de la rationalité dans l’occulte »
(2001). Pour Désiré, l’instrumentalisation du savoir de
l’anthropologue, en corroborant l’argument sorcellaire, est une ultime
occasion de faire valoir la réversibilité du pouvoir dont il est accusé.
Mais, pour se disculper, le jeune prisonnier ne se borne pas à évoquer
la possibilité d’utiliser son pouvoir à des #ns socialement
constructives: il choisit aussi de retourner cette réversibilité sur et
contre l’anthropologue qui l’interroge. Ayant été intronisé sorcier, à
son tour Désiré intronise l’anthropologue qui s’intéresse à son cas. Le
prisonnier établit alors une certaine correspondance entre la
sorcellerie africaine et la science occidentale, qui permet le passage
d e s likundu de la première à la deuxième. Autrement dit, Désiré
articule un discours sur les savoirs (le sien et le nôtre) et sur le pouvoir
de ces savoirs. La possibilité d’instituer une commutation entre les
simulacres du savoir occidental et ceux de la « science sorcellaire »
(cahiers et magnétophones contre vers et sorcellerie) repose sur ce
q u e Joseph Tonda appelle la « magi#cation ou la fétichisation de
l’écriture », l’« imagination de la puissance magique de l’homme
d’écriture » (2005: 68, 105). La page écrite ou l’enregistrement sonore
assument ici la valeur des bloc-notes de Lévi-Strauss dans la célèbre
« Leçon d’écriture » de Tristes Tropiques. La « comédie » du chef
nambikwara du Brésil, décrite par Lévi-Strauss, consistait à



s’approprier des pages de bloc-notes (que ni lui ni ses hommes
n’avaient vu avant l’arrivée de l’anthropologue) sur lesquelles il
traçait ensuite des « lignes tortillées qu’il #t semblant de lire et où il
cherchait, avec une hésitation a-ectée, la liste des objets que je devais
donner en retour des cadeaux o-erts » (1955: 339). Or, ce symbole et
son maniement (la capacité de « compter », d’écrire, d’enregistrer)
instituent une forme de violence: le chef nambikwara traçait des
signes et montrait à ses hommes des pages « en vue d’une #n
sociologique […]. Il ne s’agissait pas de connaître, de retenir ou de
comprendre, mais d’accroître le prestige et l’autorité d’un individu –
ou d’une fonction – aux dépens d’autrui » (Ibid.). Dans la prison de
Bambari, les objets de l’ethnologue, détournés de leur utilisation
ordinaire, ont été incorporés dans l’imaginaire de la sorcellerie. Dans
un contexte où la maîtrise de connaissances ésotériques, et celles qui
proviennent du monde « plus large et plus blanc » en particulier, est
souvent synonyme de connivence avec le monde des sorciers et des
nganga, les objets que nous avions avec nous ont été interprétés
comme des objets de pouvoir sorcellaire, trans#gurant le travail
ethnographique sous le signe de la violence sorcellaire (West 2007).
Dans ce contexte, la violence est donc « une forme particulière du
rapport aux corps, aux choses et aux imaginations » (Tonda 2005: 16,
23): un rapport dans lequel des savoirs di-érents peuvent être
mobilisés les uns contre les autres, manipulés, échangés, étirés,
achetés (par exemple en rémunérant l’instruction scolaire). C’est en
s’appuyant sur les images de l’Europe et des disciplines scienti#ques
comme lieu et principes de pouvoirs, que Désiré a pu rentrer dans sa
cellule en prétendant qu’il était désormais libéré des likundu. Ce qui
nous semble aussi être con#rmé par la deuxième version que nous
avons recueillie de ces mêmes faits où, à la place des cahiers et
magnétophones, apparaissent le sel et café que nous avions introduits
en prison. Comme la voisine Hortense qui aurait ensorcelé le jeune
homme au moyen d’un repas, et selon le schème classique de la
transmission de la sorcellerie d’une personne à l’autre, ce serait avec
un don, et un don de nourriture en particulier, que nous aurions mis
en branle ce transfert de sorcellerie du corps du prisonnier au nôtre.

�

Nous avons proposé plus haut de considérer comme une
« provocation » la relation épistémologique qui s’instaure entre les
disciplines scienti#ques et le schème interprétatif de la sorcellerie sur
le terrain équatorial. Ce terme est inspiré de la manière dont Jack Katz
e t Thomas Csordas, dans un passage où ils évoquent le « dilemme
ethnographique de Heisenberg » (2003: 276), traitent des situations de
rapprochement entre l’ethnographe et ses interlocuteurs (provocative
situations). Sur le terrain, l’ethnographie de la sorcellerie peut se
révéler comme une situation de liminalité prolongée (Jackson 2010:
41): en exagérant, chez l’observateur, les e-ets de dépaysement et
d’incertitude, les représentations de la sorcellerie manifestent un



« résidu […] qui résiste à l’explication » (Ashforth 2000: 168). Ce résidu
rebelle à l’exploration ethnographique fait de cette dernière une
pratique qui bascule entre l’« a-ectation » et l’« opacité essentielle du
sujet à lui-même » (Favret-Saada 1990: 9). Dans la proximité de la
communication, l’ethnologue et son interlocuteur sont affectés chacun
par les intérêts de l’autre; ils sont fragilisés dans leurs épistémès
respectives, contraints de s’adapter à ce qui est dit et de suivre la trace
labile de ce qui demeure un non-dit. Ils perçoivent et vivent chacun
comme une provocation l’épistémè de l’autre. On peut décrire cette
provocation, en suivant Georges Devereux, qui, dans De l’angoisse à la
méthode, adapte au contexte ethnographique le principe d’incertitude
et le langage psychanalytique, comme une relation de « transfert » et
de « contre-transfert ». L’ethnologue et son interlocuteur sont chacun
pour lui-même l’« observateur » et pour l’autre l’« observé »: la
dialectique entre ces positions respectives implique prise de
conscience réciproque et auto-observation (1980: 61). L’observation
entraîne des « perturbations » qui se manifestent en chacun des deux
observateurs. Ainsi, le jeune Désiré a projeté sur la figure du chercheur
occidental ses derniers espoirs de liberté en essayant de manipuler à
son pro#t, dans un récit unique, le discours et la pratique
ethnographiques. Ce récit a donné lieu, pour ce qui nous concerne, à
une réaction contre-transférentielle lorsque nous avons sollicité du
prisonnier et de son gardien plus de précisions, à la recherche, comme
nous l’étions, d’une cohérence de l’imaginaire sorcellaire
centrafricain. Les objets (stylo, magnétophone, sel et sucre, vêtements
et loques) et les peaux (blanche et saine dans un cas, noire et
sou-rante dans l’autre) ont contribué eux aussi à perturber cette
relation ethnologique. Or, à ce que Devereux appelle des
« perturbations », nous avons préféré le terme de « provocations »:
nous avons ainsi voulu souligner un certain caractère con=ictuel et
agonistique qui anime la rencontre de savoirs et de pratiques
différentes.

L’image de la puissance de l’écriture amène à considérer
l’ethnographie de la sorcellerie comme une « situation provocatrice »
dont l’enjeu essentiel est la compétition pour le pouvoir, dans une
acception qui comprend les rapports de force et les inégalités entre les
individus et les savoirs dont ils sont porteurs. Cette provocation (qui
peut se manifester aussi lors de certains symposiums internationaux
consacrés au thème de la sorcellerie équatoriale22) représente un
enjeu majeur pour une anthropologie souhaitant interroger la
recrudescence de la sorcellerie et de sa violence en Afrique
équatoriale. L’ethnographie de la sorcellerie est l’une des situations où
le rapport enquêteur-enquêté est constitutivement traversé non
seulement par des procédés d’écoute et des e-orts interprétatifs, mais
aussi par des non-dits et des surinterprétations réciproques. Autant
d’attitudes qui, d’une part, ne peuvent que solliciter l’exploration
ethnographique et, d’autre part, constituent un terrain fertile pour



l’épanouissement de nouvelles représentations de la sorcellerie.

Notes

1 . Le code pénal centrafricain, réformé en 2010, sanctionne les
« pratiques de charlatanisme ou de sorcellerie » par des peines allant
de cinq ans de prison aux travaux forcés à perpétuité (articles 149 et
150). Ces articles reprennent ceux de l’ancien code pénal (162 et 162
bis), à l’exception de la peine capitale qui a été remplacée par les
travaux forcés à perpétuité.
2 . Nous verrons plus loin comment une personne accusée de
sorcellerie peut jouer sur la di-érence entre un acte conscient et
volontaire, et un acte inconscient et involontaire, pour essayer de se
disculper.
3 . D’après le recensement de la population de 2003, 17% de
Centrafricains maîtrisent le français, tandis que le sango est parlé par
87,5% de la population (97% en milieu urbain).
4 . L e likundu et son équivalent en banda, l’õndro, ne sont que deux
déclinaisons des phénomènes de sorcellerie en Centrafrique. On peut
mentionner aussi, parmi d’autres, les talimbi, les hommes-caïmans qui
sont considérés comme les responsables des noyades dans les rivières
(Cimpric 2011) et l’ urukuzu, l’acte qui transformerait une personne en
animal: ce dernier est alors obligé de travailler comme bête de somme,
ou est abattu et sa chair vendue dans les boucheries. Le recours au
terme français « sorcellerie » (souvent utilisé par la population elle-
même y compris en dehors des tribunaux) résulte lui aussi d’une
histoire longue, liée à la pénétration européenne et à l’entreprise
missionnaire dans la région tout au long du xx e siècle (Ceriana
Mayneri 2014).
5. L’agentivité, qui ne se réduit pas à l’action génériquement conçue ou
au libre-arbitre, se réfère plutôt à la capacité du sujet à mobiliser des
compétences particulières et à élaborer des stratégies adaptées à son
propre réseau social. Aussi l’agentivité peut-elle être conçue comme la
capacité du sujet à mettre en action des pouvoirs dans des conditions
de subordination. Achille Mbembe rappelle que, dans ce dernier sens,
l’ agency peut produire des situations paradoxales qui obligent à se
démarquer d’une « vision héroïque de la subalternité au pro#t d’une
véritable critique de la responsabilité » (2010: 141).
6. Didier Fassin parle des « usages magiques des attributs modernes de
la médecine: le stéthoscope et le tensiomètre qui ont plus pour
fonction de manifester le pouvoir du soignant que de lui permettre un
diagnostic » (1992: 210). Il se réfère au milieu de la « tradipratique »
qui, dans di-érents contextes africains, incorpore des objets, des
gestes et d’autres caractéristiques empruntés à la biomédecine.
7 . Nous prenons appui ici sur la dé#nition de Cornelius Castoriadis,



d’après lequel l’imaginaire instituant est la « faculté originaire de
poser ou de se donner, sous le mode de la représentation, une chose et
une relation qui ne sont pas (qui ne sont pas données dans la
perception ou ne l’ont jamais été) » (1975: 177).
8. Chi-res extraits de la Synthèse des résultats du recensement général de
la population et de l’habitation de 2003, publiée à Bangui le 30 juin 2005
par le ministère de l’Économie, du plan et de la coopération
internationale, et complétés par les estimations récentes de
l’Organisation mondiale de la santé.
9 . Coalition politico-militaire d’opposition au gouvernement du
Général F. Bozizé qui exprimait, entre autres, les revendications de
groupes minoritaires établis dans les régions septentrionales.
10. Les données présentées dans ces pages ont été recueillies avant les
événements de 2013 et 2014. La continuité entre le schéma persécutif
de la sorcellerie et les lignes de fracture qui se sont manifestées dans
la société centrafricaine (dont celle entre « chrétiens » et
« musulmans ») est analysée ici à partir de données réunies à distance.
Sur la violence des accusations de sorcellerie en Centrafrique, cf.:
Bruno Martinelli (2012), Sandra Fancello (2012) et Andrea Ceriana
Mayneri (2014). Sur la situation politique centrafricaine jusqu’en 2012
et les rebellions contre le pouvoir de François Bozizé, on se référera à
Roland Marchal (2009) et à Louisa Lombard (2012).
1 1 . Les noms de personnes et de lieux ont été changés ou
volontairement omis. Dans la prison de Bambari, nous étions
accompagné par un interprète centrafricain qui aidait dans la
traduction des questions et la compréhension des réponses.
12. Le Dictionnaire sango-français traduit le terme buba par: 1) « gâcher,
abîmer, gaspiller »; 2) « rendre fou, avilir, dégrader, corrompre »
(Bouquiaux 1978).
13. Djere est un verbe banda qui signi#e « préparer en mélangeant » les
ingrédients.
14. Comme Anne Retel-Laurentin l’a précisé, cette forme de sorcellerie
agit selon un « moyen qui lui est propre et qui correspond globalement
a u concept d’anti-nourriture […]. La sorcellerie agit comme le ver
solitaire: elle mine la santé d’un sujet […]. Elle simule des intoxications
ou intolérances alimentaires (vomissements bilieux, hématémèse,
œdème, etc.). Elle fait mourir les animaux domestiques. Elle est aussi
une anti-nourriture “spirituelle”, en empêchant les gens de réussir
dans leurs entreprises » (1974: 165).
1 5 . En Centrafrique, la violence physique, administrée par la
population elle-même mais aussi dans les gendarmeries et les prisons,
est une pratique récurrente lorsqu’on a a-aire à des soupçons de
sorcellerie. Le procès-verbal d’enquête préliminaire établi par la
Brigade d’Ippy (110 km au nord de Bambari) au mois d’août 2001
signale explicitement que l’inculpée de sorcellerie Léontine (née vers
1945) « après les menaces et les tapages » a livré le nom de son
complice « sorcier » Barnabé, âgé d’environ 40 ans: « après les avoir
torturés longtemps au village, [ils ont été] conduits dans un état



critique à la Brigade ». Selon Barnabé, le chef de village et son capita
(terme emprunté au lexique colonial qui désigne aujourd’hui un
notable), « sont allés couper du bambou de Chine qu’ils m’ont placé à
la tête; ceci pendant deux heures de temps. Ils m’ont mis à genoux
sous le chaud soleil, de gros cailloux à la main. Ils nous ont enterré les
pieds dans le sol pour allumer un feu devant nous. Finalement je me
suis enfui pour me rendre à Ippy et les gens m’ont pourchassé pour me
ramener ».
16. Le surveillant de prison intervient pour expliquer qu’il s’agit de la
technique du garrot, consistant à briser les os ou à étrangler une
personne au moyen d’une corde serrée autour d’un bâton.
1 7 . L’expression est empruntée à Achille Mbembe lorsqu’il décrit
l’existence du colonisé, soumise à l’arbitraire et au caprice du
colonisateur (2000: 240).
18. Les =uctuations dans les explications de Désiré sont la norme, ici et
ailleurs en Afrique: comme l’écrit Marc Augé, « le caractère volontaire
ou involontaire de l’acquisition est lui-même très relatif; entre deux
pôles extrêmes (l’hérédité et l’apprentissage, qui, dans certaines
régions au moins ne paraissent pas dé#nir des catégories radicalement
distinctes) les nuances sont nombreuses, qui vont du pur hasard
(erreur commise sur la nature d’une nourriture ingérée), à la
négligence (une femme enceinte prend sa douche […] et l’esprit d’un
sorcier […] s’abat sur l’enfant qu’elle porte) ou à la faute (un jeune
homme traite avec impertinence ou légèreté un vieillard qu’il ne
connaît pas » (1974: 58).
19. Au moment de l’entretien, dans la prison de Bambari, les détenus
étaient au nombre de cent vingt-cinq (cent hommes et vingt-cinq
femmes). Pour le surveillant qui assiste à l’entretien, « presque les
trois quarts des prisonniers sont des sorciers. C’est vrai qu’il y a des
sorciers parmi ces gens, mais quand ils arrivent ici on les met en garde
à vue. Si vous persistez dans vos mauvaises pratiques, nous on va
trouver une solution […]. Nous allons avec l’esprit de Dieu: on ne peut
pas connaître si c’est vrai ou bien si c’est faux, Dieu seul le sait, nous on
n’a pas tellement d’arrière-pensées ».
20. Dans ce cas, les a mba ti mbi sont les autres prisonniers, parmi
lesquels Désiré voudrait pouvoir s’asseoir. L’idée de vomir « les choses
dans mon ventre » participe elle aussi du double registre déployé par
Désiré: ainsi, le jeune homme nie qu’un médicament puisse l’aider et il
voudrait parler avec un pasteur de l’Église apostolique.
2 1 . Dans son ouvrage sur les rites agraires et les procès pour
sorcellerie dans l’Italie septentrionale (xv e-xvii e siècle), Carlo
Ginzburg écrit: « la convergence entre la disponibilité (spontanée, plus
fréquemment sollicitée ou imposée) des accusés à avouer, et la volonté
des juges d’accueillir les aveux, était indispensable pour que le sabbat
puisse se matérialiser. Se matérialiser, bien entendu, en tant que
création de l’imaginaire » (1989: 283).
22. À titre d’exemple, on pourra se référer au débat avec le public
présenté dans l’ouvrage dirigé par Éric de Rosny, Justice et sorcellerie



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

(2006), qui regroupe les actes du Colloque international de Yaoundé
(17-19 mars 2005).

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
?nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réDexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	La sorcellerie chez les Banda
	Un “problème de sorcellerie” à Bambari: le cas de Désiré
	Figures de l’imaginaire et agentivité
	Intronisation sorcellaire
	La violence épistémologique
	Fétichisme de l’écriture et provocation
	Nos partenaires

