
La culture de cour dans leLa culture de cour dans le
monde iranien de l’époquemonde iranien de l’époque
sassanide aux Qadjarssassanide aux Qadjars

Lieux de savoirLieux de savoir , , 1. Espaces et communautés1. Espaces et communautés , , Albin MichelAlbin Michel , , 20072007 , , p. 854-874p. 854-874

En conclusion de son roman en vers, Le Trésor des secrets [Makhzan al-
Asrār], composé en persan à la �n du xii e siècle, Nezāmī écrit :
« puisque j’ai posé ma plume, toi, prends-là ! […] Les mots ne sont pas
de taille à rendre ma pensée, c’est pourquoi je suis à genoux1 ».

L’allusion est malicieuse : le poète est agenouillé, par respect, en
présence du souverain qui l’a accueilli à sa cour et il a délaissé la
position du copiste, la feuille posée sur le genou. Cette citation illustre
bien un des aspects de la vie culturelle à la cour iranienne, avec son
large registre de pratiques sociales et les attitudes très codi�ées qui les
accompagnent, source de ra.nement et d’une certaine philosophie de
la forme.

Si la vie culturelle de la cour achéménide (environ 558-330 av. J.-C. )
reste peu connue, l’époque sassanide (224-651 apr. J.-C.)2 l’est bien
davantage ; elle semble préfigurer certains traits de la cour iranienne à
l’époque islamique : les protagonistes principaux sont le souverain et
le vizir, d’une part, les litterati, peintres et savants, de l’autre, et l’objet
culturel de prestige par excellence est le livre. C’est vers le iii e siècle de
notre ère que les sources situent les premières traductions massives
de textes scienti�ques écrits en langues étrangères : le Fihrist
[Catalogue] d’Ibn al-Nadīm s’en fait notamment l’écho3. Les milieux
iraniens n’ont sans doute pas été indi=érents aux techniques du livre
et de la traduction qu’utilisait le manichéisme pour di=user la
prédication de Mani 4. Mais ce n’est qu’à partir de l’époque de
Khosrow Ier, et grâce au témoignage d’Agathias, chroniqueur byzantin
du vi e siècle, qu’on connaît l’existence d’Annales conservées dans les
archives royales sassanides, version iranienne préislamique du
Khwāday-Nāmag [Livre des rois]. Pour le grand public, c’est bien Khosrow
Ier Anūshirvān – en grec Chosroès – qui symbolise le mieux la culture
de cour iranienne avant l’Islam, et son lien avec une administration

Ziva Vesel et Francis Richard

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=65
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=66


étatique développée. Son règne, un des plus longs de l’histoire (r. 531-
579), connut un essor inégalé de traductions et vit la rédaction de

nombreux traités (dont les tables astronomiques5). Le médecin de
Khosrow I er, Borzūya, est une �gure emblématique de ce milieu
intellectuel : parti en Inde chercher des livres de médecine, il en est
revenu avec les fables du Panchatantra 6. Divers récits touchant l’art de
gouverner, authentiques et apocryphes – y compris ceux consacrés
aux rois d’Iran légendaires –, ont culminé dans l’exemple de
Khosrow Ier pour se cristalliser avec le temps. À l’époque islamique, de
nombreuses peintures représentent le souverain, entouré de sa cour,
comme dans ce manuscrit du xiii e siècle exécuté en Sicile. Ce roi
deviendra, par ailleurs, la source d’une littérature de conseils moraux,
qui auraient été transcrits, d’après la légende, sur la couronne
d’Anūshirvān 7.

La culture générale ( adab) de la cour iranienne préislamique privilégie
les activités considérées comme essentielles pour la vie royale : art
équestre, tir à l’arc, jeu de polo, écriture, poésie, musique, médecine,
science des astres, jeu d’échecs, etc.8. Ce que le monde iranien à
l’époque islamique retiendra de cet art de la vie noble n’est pas
fondamentalement éloigné. La di=érence se situe dans l’amplitude et
le répertoire du savoir, c’est-à-dire dans la richesse des sciences
anciennes d’origine « étrangère » – introduites par les traductions
commandées cette fois-ci par la cour abbasside 9 de Bagdad – et dans
l’essor des sciences islamiques, nouvellement constituées10 – ainsi que
dans l’adaptation et le perfectionnement de genres existants, qu’il
s’agisse de littérature, de peinture ou de science.

La topographie de base
Siège du pouvoir temporel, la cour est à la recherche constante d’un
équilibre entre di=érentes forces, dont le pouvoir religieux.
Cependant, elle reste relativement indépendante du point de vue
culturel et peut présenter à cet égard un réel espace de liberté pour

Figure 1. « Khosrow, ses quatre vizirs et le grand prêtre
zoroastrien », miniature extraite du manuscrit arabe de
Sulwân al-Muta‘, Musée de Qatar.



constituer une culture propre. La symbolique de base s’articule autour
du concept de « banquet et combat » ( bazm-o razm ) d’origine

préislamique11 : diverses entreprises culturelles s’intègrent dans ce
cadre, avec en toile de fond une riche palette de littérature de conseils
moraux plus ou moins présente selon les époques12.

Les constantes de la politique culturelle seront, pendant des siècles,
d’une part, le mécénat des poètes et des auteurs de chroniques
historiques et de livres illustrés – avant tout de nombreux exemplaires
d u Shāh-Nāmeh [Le Livre des rois]  –, d’autre part, l’intérêt pour des
techniques comme l’architecture, l’irrigation, l’agriculture et
l’armement13. Le soutien des sciences releva, lui, d’une logique plus
variable. Les espaces incontournables de la vie culturelle et politique
de la cour sont, à l’extérieur, la place publique ( meydān) et, dans le
palais même, la salle d’audience et le jardin ( bāgh). L’importance du
jardin comme lieu royal par excellence remonte à l’époque
achéménide : l’enclos irrigué formait alors la partie centrale du palais
où se trouvait le trône14. Le souverain, lorsqu’il se déplace avec sa
cour, séjourne fréquemment à l’extérieur, et cela dès l’époque
achéménide. Aussi n’est-il pas étonnant que ce soit dans le jardin
qu’on situe le plus souvent les performances des poètes de cour
– notamment devant le souverain –, et c’est dans ce cadre qu’on les
voit souvent représentés sur les miniatures persanes.

Les rituels de la cour – qu’il s’agisse de la vie de tous les jours ou des
occasions exceptionnelles – semblent avoir été sophistiqués à
l’extrême à toute époque, et atteignaient des sommets à la fête du
Mehregān et surtout à celle du Nouvel An ( Nowrūz) – correspondant
respectivement à l’équinoxe de l’automne et du printemps – ce dernier
étant �xé à la date de l’entrée du Soleil dans le signe du Bélier15. Il
était alors d’usage de susciter de bons augures au moyen de rites
minutieux. Ces pratiques pouvaient se doubler de véritables gestes
intellectuels : on rapporte que les savants avaient o=ert à Ghiyāth al-
Dīn Mohammad (mort en 1316), �ls du célèbre vizir ilkhanide Rashīd
al-Dīn Fazlollāh à l’occasion du Nouvel An, « deux cents ouvrages et
qu’ils en furent largement récompensés par lui16 ». Les banquets
royaux ( bazm), où l’on buvait du vin après le repas en écoutant de la
musique – à caractère privé par opposition aux banquets publics –,
étaient régis par des pratiques codées qui allaient jusqu’à prescrire
l’emploi d’une vaisselle spéci�que pour l’occasion, en or et en argent,
soigneusement gardée dans le Trésor royal ; ces réunions se tenaient
dans des lieux assignés à cet usage. Il s’agissait souvent de pavillons
situés à l’extérieur. Le personnage clé de la cérémonie était le saqī
(l’échanson) qui devint à ce titre une des �gures centrales de la poésie
persane.



Les di=érentes fonctions à la cour étaient attribuées avec précision, y
compris jusqu’aux époques tardives ; on peut le voir, entre autres,
dans les récits de témoins européens comme Jean-Baptiste Tavernier
(1605-1689, négociant et voyageur), Jean Chardin (1643-1713, voyageur
et marchand joaillier) et Raphaël du Mans (missionnaire en Perse au
xvii e siècle). Par ailleurs, un certain plurilinguisme s’y pratiquait
volontiers, puisque la culture écrite était arabe et persane, alors que la
culture orale était davantage persane et turque. Celui qui était en
position privilégiée pour contrôler l’ensemble de ces paramètres était
en principe le vizir, assisté par des secrétaires, qui pouvaient
béné�cier d’une charge héréditaire. Dans l’ensemble, la vie de cour
perpétuait des modèles culturels iraniens, adoptés par les dynasties
étrangères, turques et mongoles, régnant sur l’Iran dès le xi e siècle.
C’est un lieu commun de rappeler que la politique culturelle sous les
Bouyides et les Samanides – les dynasties proprement iraniennes des x

e-xi e siècles – était inspirée à la fois par le souvenir du passé iranien de
Khosrow I er Anūshirvān et celui de la grande époque des Abbassides de
Bagdad, et que cette inYuence s’est perpétuée également sous le règne
des dynasties étrangères qui ont suivi.

Le recrutement et la commande
Dans le domaine culturel, la cour est un centre d’attraction puissant.
Dotée de moyens d’envergure, elle recrute selon ses goûts et ses
besoins, et maints poètes, peintres ou savants cherchent à y obtenir
une position stable. Cependant, les places sont d’accès difficile.

Même si leur présence était nécessaire au prestige royal – ils étaient
réunis à la cour autour de celui qui détenait la charge du « poète-
lauréat » –, les poètes pouvaient connaître les aléas du destin. Le livre
par excellence dans le monde iranien d’avant et après l’islamisation fut
Le Livre des rois [Shāh-Nāmeh] , une « stylisation de l’histoire du monde
17 ». Cependant, ironie du sort, le grand poète Ferdowsī (mort
vers 1020) qui avait, sa vie durant, patiemment réuni les sources
iraniennes anciennes pour rédiger en persan ce poème national de
60 000 distiques, se fait recevoir de façon condescendante par le sultan
d’origine turque, Mahmūd de Ghazna, à qui il vient de le présenter. Il
repart chez lui, amer, avec une somme modeste, le souverain n’ayant

Figure 2. « Ferdowsī et les poètes de cour » ; ms. Morley
239, fol. 7a.



pas compris la portée de cette œuvre18, ni la possibilité de légitimer
son propre pouvoir à travers un modèle culturel iranien bien établi, ni
la valeur documentaire de l’entreprise de Ferdowsī qui sauvait de
l’oubli des sources éparses. Car l’un des passages du début du Livre des
rois de Ferdowsī nous rappelle la di.culté qu’il y avait à rassembler
des textes et des livres, un préalable indispensable à tout travail de
composition :

Il y avait un noble souverain / seigneur ( pahlavān) qui
aimait à rechercher des faits anciens et recueillir les récits
des temps passés. Il �t venir de chaque province un vieux
prêtre ( mowbed) qui avait rassemblé les parties de ce livre
[…]19.

Et plus loin, il ajoute :

les grands récitèrent devant lui l’un après l’autre les
traditions des rois et les vicissitudes du monde. Il écouta
leurs discours et en composa un livre digne de renom […]20.

Qu’il s’agisse de la composition de la grande épopée persane, ou
d’autres grandes œuvres versi�ées, c’est traditionnellement à la cour
que le poète pouvait trouver l’inspiration et le cadre propice à son
travail.

On ne devenait savant qu’au terme d’une solide formation reconnue.
Ensuite, on voyageait jusqu’à trouver une position �xe ; on pouvait
passer d’une cour à une autre, écrire pour des amateurs de savoir
fortunés, se faire engager comme modarres (enseignant de madrasa,
c’est-à-dire d’une institution traditionnelle des sciences islamiques)21

ou, même, créer son propre cercle d’enseignement. Or, les
témoignages écrits nous apprennent que, pour de multiples raisons, il
était rare d’obtenir une position durable auprès d’une cour. Les
sources qui livrent ce type d’information viennent des auteurs eux-
mêmes ou sont parfois des témoignages ultérieurs (les avis
contemporains sont plus rares), et doivent donc être décryptées avec
une certaine prudence. Nous avons la chance de posséder
l’autobiographie relativement détaillée du philosophe et médecin Ibn
Sīnā (lat. Avicenne, mort en 1037), qui fut complétée par son disciple,
‘Abd al-Wahīd Jozjānī 22. Même si les deux auteurs ne décrivent que ce
qu’ils veulent bien nous dire23, on comprend qu’Avicenne n’a jamais
connu de véritable di.culté pour se faire embaucher à la cour,
notamment grâce à ses connaissances en médecine. C’est ainsi que très
jeune, du temps où son père était fonctionnaire auprès des Samanides



de Boukhara, il avait eu l’occasion de fréquenter la cour. Par la suite,
en revanche, il eut le plus grand mal à garder un poste, en raison des
troubles politiques. Avicenne est d’abord engagé à la cour samanide de
sa ville natale, Boukhara. Il écrit : « Mon père mourut : ma situation fut
bouleversée et je dus entrer au service du prince24. » Bientôt, il doit
fuir au Khwarezm 25 à cause des luttes internes à la cour :

Contré par la nécessité, je quittai Boukhara pour me rendre
à Gorganj […]. Je me présentai à ce prince : je portais alors
l’habit propre aux jurisconsultes – un châle ( taylasān) et un
pli du turban sous le menton. Le salaire mensuel qui
correspondait à mes talents me fut assigné26.

À nouveau, il doit fuir le Khwarezm, pour éviter le souverain turc,
Mahmūd de Ghazna, sunnite convaincu. Il se fait engager
successivement dans plusieurs cours de l’Iran occidental, toujours de
façon relativement précaire, sauf à la �n de sa vie, de 1023 à 1037, où il
se �xe dé�nitivement auprès du Bouyide Ibn Kākūya Doshmanzyār à
Ispahan. En dépit du fait qu’il ne séjournera jamais dans le monde
arabe, ne servira jamais sous les dynasties turques et ne vivra que dans
un milieu politique proprement iranien, c’est à Ispahan seulement
qu’il pourra dire, en�n, de son dernier protecteur : « Auprès de lui j’ai
réalisé tous mes désirs : sécurité, dignité, prestige, gloire, culte de la
science27 », et c’est à Doshmanzyār qu’il dédiera, fait unique de sa part,
une encyclopédie de philosophie en persan, alors que l’ensemble de
son œuvre est en arabe28.

Le théologien de l’école religieuse ash‘arite, Fakhr al-Dīn Rāzī (mort
en 1210), nous o=re un autre exemple des di.cultés du recrutement :
il possède un surnom célèbre, Ibn al-Khatīb – il est le �ls du
prédicateur de la cité de Rayy 29 –, mais, faute de moyens, il vivra
longtemps très pauvrement au cours de ses pérégrinations à la
recherche d’un protecteur. Les di.cultés qu’il rencontre sont
essentiellement liées à sa volonté de concilier les enjeux de la religion
et ceux de la philosophie, une tentative contestée par diverses
factions religieuses30. Mais, une fois accueilli dans les cours du
Khwarezm ainsi que par les Ghorides (en Afghanistan actuel), à partir
de 1187, son existence sera assurée jusqu’à sa mort : à cette époque, il
devint tuteur du prince héritier khwarezmide et porta les titres
honori�ques de « Sheykh de l’Islam » ou encore de « rénovateur de la
religion ». Il relate, dans son encyclopédie persane, Jāme’ al-‘Olūm [Le
Compendium des sciences] (1174-1175), son premier recrutement à la
cour :

Je me consacrais à dispenser le savoir dans le royaume de
Khwarezm quand Son Excellence a entendu parler de moi.
Je suis resté alors […] auprès de lui et j’ai rédigé cet ouvrage
à son intention […]31.



Or, on sait par une autre source qu’il avait été dénoncé à son arrivée
dans la capitale (Gorganj) en tant que « philosophe », et son
installation à la cour pouvait être fortement compromise, notamment
à cause d’une forte présence de l’école religieuse des Mo‘tazélites
comme on l’apprend par ailleurs32. Sa vie fut même menacée, nous dit
le récit, mais Rāzī réussit néanmoins à se faire recruter à la cour du
sultan Tekesh 33, grâce à la seule médiation d’un médecin juif de la
ville, en poste auprès de la famille royale, qui avait reconnu son talent
34. Les parcours des savants con�rment que la cour était un lieu très
ouvert aux idées nouvelles, même si elle n’échappait pas aux
vicissitudes des temps ni à la pression des forces extérieures.

D’ailleurs les notables et les cours intermédiaires jouaient un rôle
décisif dans la procédure du recrutement. ‘Omar Khayyām (mort
vers 1123), mathématicien et poète35, dans l’introduction à son traité
d’algèbre, souligne, sur le mode d’une complainte, combien le mécénat
est nécessaire à une recherche scientifique désintéressée :

Je n’ai guère eu la possibilité de me consacrer à l’étude de
cette algèbre, et de m’y attacher longtemps. Les aléas de ce
temps m’en ont dissuadé ; on nous a privés de tous les gens
de sciences […]. La majorité de ceux qui imitent les
philosophes confondent le vrai et le faux et ne font que
simuler la connaissance. Ils n’utilisent ce qu’ils savent des
sciences que pour des objectifs bas et matériels […].

Et Khayyām rendant hommage à son protecteur :

Je n’avais d’autres soucis que de m’e=orcer de compenser
ce que le temps m’avait fait manquer […]. C’est ainsi que je
me mis à faire l’énumération de di=érents types
d’introductions algébriques […]36.

C’est grâce à son séjour auprès de ce notable de Samarcande, pour
lequel il rédige ce traité d’algèbre, ainsi qu’à sa venue, par la suite, à la
cour du gouverneur de Boukhara, qu’il sera apparemment possible à
‘Omar Khayyām de se faire recruter par le souverain saljuqide Djalāl
al-Dīn Mālek Shāh, pour lequel il accomplit à Ispahan la réforme du
calendrier et la rédaction de tables astronomiques. Le recrutement de
l’astronome et philosophe shiite, Nasīr al-Dīn Tūsī (1201-1274),
constitue un cas intéressant : après avoir travaillé pour les Ismaéliens,
il passe, sans transition, en 1256, sous la protection des Mongols, à
l’occasion de la prise de la forteresse des Assassins d’Alamut 37. Les
mêmes Mongols, dirigés par Hūlāgū, éliminèrent d’ailleurs le dernier
calife en 1258. Le recrutement de Tūsī est caractéristique du
pragmatisme des Mongols qui épargnaient volontiers les professions
qui leur étaient utiles. Plus tard Tīmūr Lang (Tamerlan, 1381-1387), à
son avènement, n’hésitera pas à déporter les peintres, artisans et



savants au lieu de les faire périr.

On dispose d’un document fort intéressant sur le recrutement du
responsable du ketāb-khāneh – c’est-à-dire de l’ensemble des activités

de copie et d’embellissement des livres à la période timouride 38.
Datable de mai 1412 ou 1413, il s’agit d’un ordre envoyé depuis Ispahan
par le prince Eskandar Soltān, monté sur le trône de Fars en 1410 et
mis à mort en 1415, enjoignant Qevām al-Dīn Mohammad, frère de
Sharaf al-Dīn ‘Alī Yazdī , secrétaire, écrivain et poète, probablement
shiite, de venir à son service dans sa nouvelle capitale et l’avertissant
qu’en cas de refus il s’exposerait à des châtiments. Parmi les noms des
personnes présentes à la cour dont le sultan dresse la liste pour
décider Qevām al-Dīn, on trouve des savants en sciences religieuses,
des astronomes, des médecins mais aussi des musiciens. On trouve
aussi ceux des artistes au service de son ketāb-khāneh ou « atelier-
bibliothèque39 ». Parmi eux, le peintre ‘Abd al-‘Alī, qui sera à Hérat au
service de Baysonqor après la chute d’Eskandar, le calligraphe Ma‘rūf
Bagdadi 40 et le relieur Khwāje Mahmūd, que l’on retrouve ensuite au
service de Baysonqor à Hérat. Le mécénat, dans le cadre de l’atelier-
bibliothèque et sous le contrôle étroit du souverain, prenait donc la
forme du choix d’un bibliothécaire ou prévôt de l’atelier ( ketābdār).
On connaît le nom de Kamāl al-Dīn Behzād (né vers 1470 et encore
vivant en 1527), peintre très illustre de la cour des derniers
Timourides de Hérat, qui fut nommé ketābdār par Shāh Tahmāsb
vers 1524 et dont la date d’arrivée à la cour de Tabriz est controversée.
En fait, l’artiste était choisi en raison de son prestige et devait veiller
au recrutement des peintres, calligraphes, enlumineurs ou relieurs et
à la bonne exécution des commandes royales. On observe le même
phénomène un siècle plus tôt avec le décret de nomination de Nasīr
Mozahheb Soltānī à la tête de l’atelier-bibliothèque de Shiraz par
Ibrāhīm Soltān, en 1432 41 : cet enlumineur et calligraphe est chargé
de diriger doreurs, peintres et coloristes, d’établir le programme des
travaux de l’atelier-bibliothèque, qu’il s’agisse de copie, d’enluminure,
d’illustration ou de reliure ; il a aussi en charge la décoration des
bâtiments, il �xe salaires et prix et en répond seul auprès du
souverain. Un document très connu, l’ ‘arzedāsht ou « rapport »,
adressé en 1427 à Baysonqor à Hérat, montre comment les tâches
étaient réparties et combien le souverain suivait leur avancement. Ce
dignitaire (simple prévôt, en persan kalāntar) est encore très
important à l’époque safavide, avec des personnalités comme Sādeqī
Bēg, puis Rezā ‘Abbāsī  sous ‘Abbās I er, ou Mohammad Moqīm sous
‘Abbās I I, et peut-être encore plus dans l’Inde moghole. Il est l’un des
principaux personnages de la vie artistique. Il fournit aux peintres les
modèles nécessaires à leur travail, il choisit les peintres ou les
calligraphes qu’il fait travailler. Son passage d’une cour à une autre
(comme dans le cas de la transition entre Jalayerides et Timourides, et
entre Timourides et Safavides) est un élément clé de la politique



culturelle du prince. Son choix, en matière de peinture, est
déterminant, surtout s’il sait regrouper, grâce à son aura et à la
muni�cence du sultan, les meilleurs artistes du temps. Dans l’Inde
moghole, on voit par de nombreux exemples (attestés par les notes
des pages de garde des manuscrits) que c’est lui qui prête aux érudits
ou aux savants tel ou tel manuscrit de la riche bibliothèque impériale.
Il est donc l’un des acteurs essentiels de la vie intellectuelle, et il est
directement choisi par le souverain.

Cependant, le recrutement à la cour était généralement le fait du vizir
ou de quelque autre personne inYuente qui servait d’intermédiaire. Le
vizir était d’ailleurs en position d’e=ectuer lui-même des commandes
et pouvait gérer personnellement des projets scienti�ques collectifs.
Deux exemples sont restés célèbres : à l’époque qui précède l’invasion
mongole, au tout début du xi e siècle, le vizir Soheylī réunit à la cour
khwarezmide (de la seconde dynastie) de Gorganj les plus grands
savants de son temps, dont Bīrūnī (mort après 1050) et Avicenne 42,
avant que la ville ne soit d’abord attaquée par Mahmūd le Ghaznévide
e n 1017, puis rayée de la carte par l’invasion mongole en 1221. On
connaît mieux les circonstances d’une entreprise datant de l’époque
mongole : Rashīd al-Dīn Fazlollāh, le grand vizir des Mongols d’Iran (les
Ilkhanides), médecin et auteur de Jāme’ al-Tawārīkh [Histoire universelle]
organise, au début du xiii e siècle, près de Tabriz, un « campus
universitaire de recherche » du nom de Rab‘e Rashīdī43. Le complexe
architectural (ressemblant à une « petite ville ») comprenait plusieurs
bâtiments – dont un hôpital et une bibliothèque – où séjournaient
entre autres des médecins chinois. Nous possédons l’acte de la
fondation du campus qui béné�ciait du statut de waqf 44 : ce document
précise maints aspects matériels de son fonctionnement. Le règlement
prévoyait, par exemple, qu’on copiât régulièrement des textes persans
d e Rashīd al-Dīn lui-même, dont un traité d’agriculture, domaine qui
intéressait particulièrement les Mongols à l’époque45. Accusé d’avoir
empoisonné le souverain, Rashīd al-Dīn fut exécuté en 1318. Car il y
avait un prix à payer pour béné�cier du cadre prestigieux de la cour et
de ses ressources : les revers de fortune n’épargnaient personne et la
disgrâce, à la mesure de l’importance de la charge, pouvait être
immédiate. Le système du waqf – d’origine iranienne préislamique46 –
avait l’avantage de permettre aux fondateurs de conserver les biens
sans les disperser, d’en retirer un pro�t partiel et d’assurer un revenu
à leurs descendants. Les femmes des milieux de cour pratiquaient
couramment cet acte charitable. Le système permettait parfois une
contribution active et durable au développement des activités
culturelles47. La pratique du waqf en milieu de cour se renforça sous les
Ilkhanides grâce à la conversion de Ghazān Khān à l’islam. Ainsi, le
célèbre vizir des derniers grands Timourides à Hérat, ‘Alī Shīr Nawā’ī ,
fonda à son tour le complexe Ikhlāsīyya qui comprenait plusieurs
bâtiments ; il y intégra une madrasa et un hôpital, ainsi qu’un couvent



sou� ( khānegāh) suivant en cela les usages de ses prédécesseurs. De
même que, dans l’acte de Rab‘e Rashīdī, la fondation de Nawā’ī précise
les salaires, l’alimentation, les vêtements, l’entretien et stipule que le
document de ce waqf doit être régulièrement recopié au propre pour
que son contenu ne soit pas altéré. Lorsque les savants prennent
l’initiative d’approcher une cour, ils apportent parfois un ouvrage déjà
prêt, voire dédicacé. Un texte peut exister en di=érentes versions : son
auteur a pu le proposer en plusieurs circonstances, ou le retravailler
pour tenter sa chance à nouveau48. Un changement de titre ou la
modi�cation d’une préface sont révélateurs de cet état de fait. Faqīri
avait composé pour Sinān Pāshā une histoire des guerres entre
Safavides et Ottomans de 1577 à 1590, versi�ée en persan et intitulée
Shāh-Nāmeh. Mais le texte a été di=usé après sa mort en 1596, et son
nom fut retiré du manuscrit49 ; il ne semble pas toutefois avoir trouvé
d’autre dédicataire. Un autre cas remarquable est celui de la version
persane des fables de « Kalīla et Dimna », par Nasrollāh Monshī, dédiée
dans tous les manuscrits au Ghaznévide Bahrām Shāh, mais dont la
Bibliothèque nationale de France possède un exemplaire illustré du
xiv e siècle 50 qui comporte une autre dédicace. Si c’est la cour qui
impose le choix du texte, l’auteur l’acceptera, tout en s’e=orçant
d’obtenir un emploi stable pour mener à bien ses propres recherches,
de nature plus spéculative et désintéressée.

Dans l’idéal, il fallait concilier deux types d’activités. Parfois, le
souverain lui-même s’engage dans la vie intellectuelle et décide du
recrutement et de la commande : l’implication royale a des
conséquences durables pour le lettré choisi. Shāhrokh, au début du xv

e siècle, témoigne d’une passion pour l’histoire qui n’est peut-être pas
seulement suscitée par le besoin d’une historiographie favorable à
l’ascension récente des Timourides ; il fait réunir et copier une grande
collection d’ouvrages historiques, souvent rares. Le célèbre historien
Hāfez Abrū (mort en 1430) pro�ta de ces circonstances favorables et
de cette protection pour mener à bien ses travaux d’historien. Il y a
bien sûr des princes poètes, comme Soltān Ahmad chez les Jalayerides,
Sultān Hoseyn Bayqarā chez les Timourides ou encore l’Ottoman
Sélim I er qui composa, entre 1512 et 1520, un dīvān (recueil des
compositions poétiques) persan. Parmi les Timourides, beaucoup de
princes furent non seulement amateurs de calligraphie mais
pratiquèrent eux-mêmes cet art. On peut citer en particulier deux �ls
d e Shāhrokh, Baysonqor qui fut gouverneur de Hérat, et surtout
Ebrāhīm, le vice-roi du Fars, mort en 1435 : ils furent eux-mêmes
calligraphes. Ebrāhīm, imitateur du style du grand Yāqut Mosta‘samī,
copia lui-même des exemplaires du Coran. On en connaît quatre qui
sont indubitablement de sa main. Plus tard d’autres princes
pratiquèrent aussi la calligraphie, comme le préconisait pour les
nobles un roman en vers composé en 1378 à Tabriz par ‘Assār, le Mehr-
o Moshtarī [Soleil et Jupiter]. Mais il ne s’agissait pas d’une obligation



absolue, et deux souverains du xvi e siècle, Tahmāsb et Akbar,
choisirent plutôt d’étudier la peinture, et de façon approfondie. Quant
à la science, les souverains d’Iran ont toujours favorisé les
observations astronomiques, notamment les Bouyides et les
Saljuqides. Mais l’apogée des princes savants coïncide avec la
fondation des deux grands observatoires de Maragha au xiii e siècle et
de Samarcande au xv e siècle.

Le projet royal
À l’origine, la fondation de l’observatoire de Maragha (1259) aurait
résulté du hasard : les Mongols auraient initialement prévu que
l’observatoire soit construit en territoire chinois, ce que la situation
politique aurait empêché51. On chargea alors Nasīr al-Dīn Tūsī de
constituer une équipe de savants venant de toutes les régions de
l’Empire, y compris des Chinois, et de superviser la construction et le
fonctionnement de l’observatoire à Maragha. L’observatoire relevait
en partie du statut juridique de waqf, ordonné par le souverain. C’était
une zone interdite d’accès52. Hūlāgū (mort en 1265) participait lui-
même aux observations et aux calculs : c’est pour lui qu’on établit de
nouvelles tables astronomiques, qui d’ailleurs ne seront terminées que
sous le règne de son �ls Abāqā (r. 1266-1281). L’apport de l’école
astronomique de Maragha à la révision des théories de Ptolémée est
majeure53. Cependant, il n’y a aucun doute : aussi bien à Maragha qu’à
Samarcande, ces observations censées produire des tables très exactes
semblent avoir servi en premier lieu aux pronostics ; les Mongols
pratiquaient d’ailleurs toute une gamme de procédés de divination.
Tūsī entreprit apparemment de « négocier » avec le souverain sur la
durée du projet qui idéalement devait se déployer sur le temps de la
révolution de Saturne. Mais cette durée était trop longue (30 ans) et
les recherches trop coûteuses : Hūlāgū la réduisit à douze ans54. On
sait peu de choses sur le détail des activités quotidiennes de
l’observatoire. L’observatoire a-t-il pu être décoré de fresques à teneur
scienti�que représentant le cosmos – le ciel et la terre, comme cela
sera le cas à Samarcande ? Nous savons par Mas‘ūdī que le palais du
site préislamique Takht-e Soleymān – devenu par la suite la résidence
d’été des Ilkhanides, à l’époque de l’observatoire de Maragha sous
Abāqā, et sans doute fréquentée par Nasīr al-Dīn Tūsī – possédait une
salle décorée de façon semblable55. Nous connaissons par d’autres
sources les principaux membres de l’équipe de l’observatoire, les
instruments qui s’y trouvaient, ainsi que l’existence de son
impressionnante bibliothèque. Les activités de l’observatoire de
Maragha étaient connues dans l’Occident latin et en Chine : elles ont
inspiré la fondation du « campus universitaire de recherche » par le
vizir Rashīd al-Dīn. Son Histoire universelle, rédigée en 1308, mentionne



la fondation de l’observatoire, et la mémoire de ce lieu de savoir va se
perpétuer, puisque cet épisode de la chronique de Rashīd al-Dīn a été
illustré dans la copie faite pour le grand Moghol Akbar, en 1595. Même
si la deuxième période de l’observatoire de Maragha a été moins
spectaculaire – sous la direction, après la mort de Tūsī (1274), de son
�ls Asīl al-Dīn –, on entreprit cependant une nouvelle révision des
tables astronomiques, cette fois-ci en fonction du cycle intégral de
Saturne.

Il y aura, dans le monde iranien, un dernier grand projet royal sous les
Timourides avec la construction vers 1420 de l’observatoire de
Samarcande, sous la direction du prince Ulugh Beg. Les détails de son
fonctionnement quotidien, mieux documentés que ceux de Maragha,
sont connus par deux lettres écrites à son père par le mathématicien
et astronome principal de l’observatoire, Ghiyāth al-Dīn Jamshīd Kāshī
(mort en 1429), environ deux ans après son arrivée à Samarcande
(1421) : la première avait été envoyée par l’entremise des « marchands
de Qom », dit Kāshī 56. Contrairement à ses prédécesseurs ilkhanides,
Hūlāgū et Rashīd al-Dīn, absorbés par la vie politique, Ulugh Beg (1393-
1449) semble avoir disposé de plusieurs années relativement
tranquilles pour se consacrer aux recherches de l’observatoire. D’après
Kāshī, le souverain dirigeait e=ectivement l’observatoire, se rendait
régulièrement à la madrasa pour suivre les cours (la plus connue fut
fondée par lui-même en 1417-1420) – en compagnie de Kāshī, précise
ce dernier. Il participait aux discussions et �nançait la formation des
jeunes étudiants. Toujours d’après Kāshī, Ulugh Beg faisait preuve
d’une véritable érudition, de dons certains en mathématiques et en
astronomie, il connaissait par ailleurs l’arabe, le persan, le mongol et
un peu le chinois, il pouvait réciter le Coran par cœur et composer des
poèmes. Kāshī livre des données de première importance sur les
instruments de l’observatoire et sur les sources étudiées. Il nous donne
une estimation de la durée envisagée pour les observations que l’on
devait mener à Samarcande, d’après lui, entre dix et quinze ans. Les
tables astronomiques à Maragha, comme à Samarcande, étaient
rédigées en persan, non en arabe, sans doute en raison de l’implication
personnelle des souverains. Après la mort tragique d’Ulugh Beg
e n 1449 (il fut tué à l’instigation de son propre �ls ‘Abd al-Latīf),
l’observatoire fut saccagé. Les activités semblent néanmoins s’être
poursuivies su.samment longtemps pour permettre la rédaction de
tables. L’observatoire disparut cinquante ans environ après sa
fondation57. Il en fut de même à l’époque ilkhanide : en dépit du statut
d e waqf de l’observatoire de Maragha et du campus de Rashīd al-Dīn
censé les protéger, l’observatoire cessa de fonctionner en 1316 (et
tomba en ruine en 1339) et le campus fut détruit et pillé à la mort de
son fondateur (1318). Il y a là un trait commun aux activités savantes
du monde iranien : la fragilité des entreprises qui n’étaient pas
soutenues par un �nancement permanent et un enseignement
institutionnalisé, dès lors qu’elles devaient faire face aux intrigues



politiques et occasionnellement religieuses.

Dans l’ensemble et sur la durée, c’est donc une histoire très contrastée,
puisque apogée et chute sont des traits structurels de la vie de cour et
que le faste et la décadence s’y côtoient. À chaque crise, les savants
partaient à la recherche d’un nouveau mécène. Contrairement à la
science, la littérature et l’art pouvaient être l’objet d’un mécénat plus
constant, comme l’atteste notamment la production ininterrompue
des manuscrits scienti�ques illustrés. L’institution du « poète-
lauréat » nommé par le roi, dans l’Iran médiéval comme dans l’Iran des
Qadjars, de la �n du xviii e siècle au début du xx e siècle, montre que
l’usage de rétribuer les littérateurs en raison de leur talent, ou de
leurs éloges du souverain, est un véritable fait de civilisation
particulièrement sensible dans cette culture de cour. Cependant, à
l’époque safavide, de nombreux poètes s’exilèrent en Inde où ils
trouvèrent des protecteurs plus généreux qu’en Iran, accordant
davantage de grati�cations pour la présentation d’un ouvrage qui leur
avait plu. Pour les artistes de l’atelier-bibliothèque, rassemblés eux
aussi autour d’un peintre qui avait le statut de « peintre-lauréat », la
récompense pécuniaire pouvait exceptionnellement s’ajouter au
salaire de leur travail.

La culture de cour, reposant à la fois sur le prestige établi et la
nouveauté, a permis l’épanouissement du savoir profane, notamment
de la littérature, de l’art, des sciences et des techniques. Comme en
Occident, une grande partie de ces pratiques a échappé à la �xation
écrite : représentations d’apparat, mises en scène de divers protocoles,
festivités destinées à impressionner et émerveiller, etc. Dans le
registre de la culture écrite d’époque islamique, inspirée par un esprit
de polymathie universelle58, la culture savante, favorisée par le
mécénat, puise à un certain nombre de sources qui nourrissent l’image
de la royauté, mettent en lumière sa signi�cation et ses pratiques. Un
exemple bien connu est l’histoire astrologique qui se fonde sur le cycle
des conjonctions des planètes pour expliquer la succession des
événements politiques et religieux. D’origine sassanide 59 et utilisée
pour légitimer le pouvoir abbasside 60, cette théorie reposait sur une
« pseudo-histoire des sciences commune61 », réunie à partir de
diverses sources antérieures par Abū Ma‘shar (mort en 886), originaire
d e Balkh. Elle fut très populaire dans les milieux de cour iraniens
jusqu’à une époque tardive. Pour cerner la notoriété de l’auteur à cet
égard, on peut citer les œuvres d’Abū Ma‘shar compilées par Sijzī pour
les derniers Farighunides 62, copiées sous les Ismaéliens63,
mentionnées par le poète de cour Nezāmī 64, illustrées sous les
Jalayerides 65, en�n introduites à la cour safavide à travers le
mouvement des Noqtavīs66. Dans les milieux de cour iraniens, on
cultivait par ailleurs nombre d’autres thématiques, qui restent à
étudier en détail et dans la durée ; elles avaient pour mission de



cimenter symboliquement l’idéologie royale du moment. On y
appréciait en particulier l’histoire légendaire mise sous un habillage
littéraire : et à cet égard, le Shāh-Nāmeh traversa les siècles et permit
d’inlassables variations sur le thème.

Si la cour iranienne peut présenter certaines similitudes avec les cours
occidentales de la Renaissance, il lui a cependant manqué de pouvoir
donner une nouvelle dimension à sa culture écrite au moyen de
l’imprimé. Le mécénat de cour a maintenu ses modèles jusqu’au xix

e siècle, comme l’atteste notamment une tradition manuscrite vivante,
en attendant l’introduction tardive de l’imprimerie.

Dynasties Périodes
Achéménides environ 558-330 av. J.-C.

Sassanides 224-651 apr. J.-C.
Abbassides 754-1258
Bouyides 938-1062

Samanides 819-1005
Ziyarides 927-1090

Ghaznévides 977-1186
Ghorides début du xi e s.-1215

Khwarazmshahs Afrighides av. 995
Ma’munides 995-1017
3e dyn. 1017-1077
4e dyn. 1077-1231

Saljuqides 1038-1194
Ilkhanides 1256-1353
Timourides 1370-1507

Moghols 1526-1858
Safavides 1501-1732
Qadjars 1779-1925

Ottomans fin du xiii e s.-1924

Notes

1. Un des cinq romans du poète Nezāmī de Ganjeh (mort en 1209) qu’il
a réunis sous le titre de Khamseh [ Les Cinq Poèmes ou Quintette] et dont
trois sont accessibles en traduction française : Le Trésor des secrets et
Khosrow et Shir  ī n (traduits par H. Massé) ; Les Sept Portraits  (traduits
séparément par M. Barry et I. de Gastines). Pour un aperçu de bio-
bibliographie, voir Chelkowski, 1993.
2. Pour un panorama de l’histoire de l’Iran ancien, voir Huyse, 2005.
3. L’ensemble de ces témoignages est réuni in P ingree, 1968, p. 1-18 ;



voir aussi Ibn Al-Nadīm, The Fihrist.
4 . Mani, prophète babylonien du iii e siècle, a prêché une religion
ascétique et dualiste. Celle-ci se présente comme l’achèvement des
trois religions révélées : le zoroastrisme, le christianisme et le
bouddhisme. En rupture avec les règles du zoroastrisme hésitant face à
l’utilisation du support écrit, Mani et ses disciples s’e=orçaient de
di=user leur doctrine par écrit. Mani est par ailleurs connu pour avoir
été un grand peintre qui utilisait ce moyen de propagande pour sa
prédication. On ne s’étendra pas ici sur la question de la mise par écrit
de l’Avesta et de son évolution en tant que livre ; pour une orientation,
voir La Vaissière et al., 2003, p. 127-136. L’Avesta est l’ensemble des
livres que la tradition zoroastrienne considère comme son livre sacré.
Ces livres, composés dans une langue iranienne ancienne, n’ont été
mis par écrit qu’à partir du vi e siècle, après une longue période de
transmission orale. Malgré certaines divergences, la plupart des
spécialistes s’accordent aujourd’hui pour considérer que la rédaction
s’est échelonnée entre environ 1000 avant J.-C. et 300 avant J.-C. Le
contenu de l’Avesta est à la fois liturgique, mythologique et comprend
des aspects juridiques.
5. Panaino, 1998.
6. Texte à l’origine des fables d’époque islamique, Kal ī la wa Dimna.
7. Shaked et Safā, 1985 ; Fouchécour, 1986 ; chacun des 24 merlons de
la couronne portait dix conseils.
8 . On trouvera l’essentiel des références sur l’  adab préislamique
(préconisant le comportement idéal en pensée, en parole et en acte) in
Khaleghi-Motlagh et Pellat, 1983, et Daryaee, 2002.
9. Pour la chronologie et la géographie des dynasties en Islam, dont les
dynasties iraniennes, la dernière mise au point est celle de Bosworth,
1996. Pour un bref rappel de la chronologie, voir p. 872.
10. De nombreuses encyclopédies et des traités de classi�cation des
sciences d’époque islamique témoignent de cette richesse et de cette
diversité ; voir aussi Ibn Al-Nadīm, The Fihrist.
11. Melikian-Chirvani, 1992 ; Sims, 2002.
12. Un des sommets de la parénétique est représenté par l’ouvrage
persan Q ā b ū s-N ā meh [Le Livre de Q  ā b ū s], livre de conseils que le
souverain ziyaride Qābūs écrivit pour son �ls et successeur, en 1082-
1083 ; au sujet des conseils en général, voir les références citées en
n. 4, p. 855.
13. Mohebbi, 1996, en particulier p. 211-216.
14. Subtelny, 2002, chap. 4, p. 101-126 ; Szuppe, 1993 et 1996.
15. Calmard, 1990.
16. Passage cité par Soudavar, 1996, p. 171-172, n. 8, à partir d’un texte
de Kerbalā’ī.
17. L’expression est de Melikian-Chirvani, 1988, p. 7 ; il s’agit du monde
iranien au sens large.
18. Khaleghi-Motlagh, 1999.
19. Voir Ferdowsī [Firdūsī], Sh ā h-N ā meh, I, p. 16-17.
20. Ferdowsī, Sh ā h-N ā meh, I, p. 18-19.



21. Grandin et Gaborieau, 1997.
2 2 . Pour la traduction française, voir Avicenne, Le Livre de science ,
introd. p. 11-30 ; pour la traduction anglaise, voir Gohlman, 1974.
23. Pour une lecture critique de la biographie d’Avicenne, Reisman,
2003.
2 4 . Avicenne, Le Livre de science , intro., p. 17 ; dans la traduction
anglaise, Gohlman propose une autre lecture du passage : «  Then my
father died and I was free to govern my own a5aires [Quand mon père
mourut, je fus libre de mener mes a=aires] » (voir Gohlman, 1974,
p. 41).
25. État situé au sud de la mer d’Aral en Asie centrale.
26. Avicenne, Le Livre de science , introd., p. 17.
27. Avicenne, Le Livre de science , p. 63.
28. Cf. Avicenne, Le Livre de science . Cette encyclopédie et un bref traité
sur le pouls sont les seuls écrits persans d’Avicenne.
29. Anciennement dénommée Rhages, située près de l’actuelle capitale
Téhéran, cette cité fut puissante sur le plan commercial, politique et
artistique à l’égal de Damas ou de Bagdad, jusqu’au xiii e siècle.
30. Kholeif, 1966.
31. Rāzī, J ā me ’ al- ‘ Ol ū m, p. 70.
32. Kholeif, 1966.
33. Il s’agit du Shāh du Khwarezm, ‘Alā’ al-Dīn Tekesh, de la dernière
dynastie d’origine turque.
34. Tabrīzī, Saf ī neh, p. 537, reproduit in Rāzī, J ā me ’ al- ‘ Ol ū m, p. 7-8.
35. Pour une brève bibliographie, cf. « al-Khayyām », in Gillispie, 1970-
1980 ; pour la dernière mise au point sur Khayyām poète, cf. in
Khayyām, Quatrains, l’introduction de Gilbert Lazard.
36. Traduction in Nasr, 1979, p. 110-111.
37. Sur la secte shiite hérétique des Nizarites, les Assassins, voir Amir-
Moezzi et Jambet, 2004, p. 65-68 ; Daftary, 1995. Pour un aperçu sur
Alamut, cf. « al-Tūsī », in Gillispie, 1970-1980 ; sur le contexte
historique, voir Daftary, 2000.
38. Richard, 1996, p. 45-72.
39. Pour un survol sommaire du fonctionnement de l’atelier et de la
bibliothèque, cf. Porter, 1992, chap. 9 et 10.
40. Il avait été à Bagdad au service du souverain précédent, Ahmad
Jalāyer, et s’était lui aussi fait inviter à Ispahan vers 1412 ; puis, une
fois le Timouride Eskandar renversé par Shāhrokh, ce dernier l’avait
emmené avec lui à Hérat où il fut mis à mort en 1427.
41. Richard, 2001.
42. Décrit dans Nezāmī ‘Aruzī, Chah ā r Maq ā la [rédigé en 1156], p. 118-
124.
43. Ho=mann, 1997 ; Allsen, 2001, chap. 11 et suiv.
4 4 . Donation de mainmorte, créant une propriété inaliénable et
durable, à des �ns charitables. Il s’agit théoriquement d’une fondation
pieuse, c’est-à-dire d’un bien con�é à Dieu, l’acte du waqf précisant à
qui reviennent les bénéfices.
45. Allsen, 2001, chap. 14.



46. Subtelny, 2002, chap. 3 ; Ho=mann, 1997, p. 191-239.
47. Par exemple, l’institution charitable de Sayyīd Rukn al-Dīn à Yazd
(constituée vers 1320) comprenait une madrasa, une bibliothèque, un
scriptorium, un hôpital et un petit observatoire : Ho=mann, 1997,
p. 194-195.
48. De nombreux textes scienti�ques persans existent au moins en
deux versions. L’encyclopédie persane de Fakhr al-Dīn Rāzī, Jāme’
al-‘Olūm, nous est parvenue en trois versions et sous deux titres
di=érents. On ne peut attribuer des manipulations de cette envergure
à l’initiative du copiste en vue d’une simple mise à jour.
49. Manuscrit unique conservé à la Bibliothèque nationale de France
(Paris, BnF, ms. persan 79 A).
50. Paris, BnF, ms. supplément persan 1965.
51. Allsen, 2001, p. 166-67.
52. Allsen, 2001, p. 206.
53. Saliba, 1994.
54. Samsó, 1989.
55. Melikian-Chirvani, 2007.
5 6 . Pour une rapide bio-bibliographie, cf. « al-Kāshī », in Gillispie,
1970-1980 ; pour la première lettre, voir Bagheri, 1997 ; pour la
seconde, voir Kennedy, 1960.
57. Samsó, 1989.
58. Touati, 2003.
59. Panaino, 1998, chap. 11, pour diverses positions des savants sur la
théorie de la Grande Année et ses origines.
60. Gutas, 1998.
61. Pingree, 1968, en particulier p. 11.
62. Pingree, 1968, p. 21-22.
63. Pingree, 1968, p. 23-24.
64. Le « Livre des Mille [cycles] » d’Abū Ma‘shar est cité par Nezāmī
dans son Eqb ā l - N ā meh.
65. Il s’agit des copies illustrées de Kit ā b al-Maw ā l ī d et de Kit ā b al-
Bulh ā n ; voir Carboni, 1987 et 1988.
66. Les Noqtavīs représentaient un courant messianique reposant sur
les spéculations kabbalistiques. Voir Babayan, 2002, en particulier
chap. 2.

Bibliographie

Sources

Avicenne, Biographie : [Avicenne] Ibn Sīnā, The Life of Ibn Sīnā, éd.
bilingue anglais/arabe de W. E. Gohlman, Albany, 1974.
Avicenne, Le Livre de science : Avicenne, Le Livre de science , trad. du
persan par M. Achena et H. Massé, Paris ; rééd. 1986.
[Ferdowsī], Shāh-Nāmeh : Abou’lkasim Firdūsī, Shāh-Nāmeh [Le Livre
des rois], 7 vol., éd. et trad. du persan par J. Mohl, Paris, [1838-1878] ;



rééd. 1977.
[Ibn Al-Nadīm], The Fihrist : The Fihrist of al-Nadīm , 2 vol., éd. et trad.
de l’arabe par B. Dodge, New York-Londres, 1970.
Khayyām, Quatrains : ‘Omar Khayyām, Cent un quatrains de libre
pensée, éd. et trad. du persan par G. Lazard, Paris, 2002.
Nezāmī ‘Aruzi, Chahār Maqāla : Chahār Maqāla [The Four Discourses] of
Nidhāmī-ī-‘ Arudī-i-Samarqandī, trad. du persan par E. G. Browne,
Londres ; rééd. 1978.
Rāzī, Jāme’ al-‘Olūm : Fakhr al-dīn Rāzī, Jāme’ al-‘Olūm [Le Compendium
des sciences], éd. ‘A. Al-e Ahmad, Téhéran, 1382 sh. [  shamsī : date du
calendrier solaire]/2004.
Tabrīzī, Safīneh : Abū al-Majd Mohammad ibn Mas‘ūd Tabrīzī,
Safīneh-ye Tabrīz [Anthologie de Tabrīz] , éd. fac similé, Téhéran,
1381 sh./2003.

Autres références

Allsen, 2001 : Thomas T. A llsen, Culture and Conquest in Mongol
Eurasia, Cambridge.
Amir-Moezzi et Jambet, 2004 : Mohammad-Ali Amir-Moezzi et
Christian Jambet, Qu’est-ce que le shī’isme ? , Paris.
Babayan, 2002 : Kathryn Babayan, Mystics, Monarchs and Messiahs.
Cultural Landscape of Early Modern Iran, Cambridge (Mass.).
Bagheri, 1997 : Mohammad Bagheri, « A Newly Found Letter of al-
Kāshī on Scienti�c Life in Samarkand », Historia Mathematica, 24,
p. 241-256.
Bosworth, 1996 : Cli=ord E. Bosworth, The New Islamic Dynasties,
Édimbourg.
Calmard, 1990 : Jean Calmard, « Mihragān », in Encyclopédie de l’Islam
(nouv. éd.), Leyde, vol. 7, p. 15-20.
Carboni, 1987 : Stefano Carboni, « Two Fragments of Jalayrid
Astrological Treatise in the Keir Collection and the Oriental
Institute in Sarajevo », Islamic Art, p. 149-186.
Carboni, 1988 : S. Carboni, Il Kitāb al-Bulhān di Oxford , Turin.
Chelkowski, 1993 : Peter Chelkowski, « Nizāmi Gandjawī », in
Encyclopédie de l’Islam  (nouv. éd.), Leyde, vol. 8, p. 78-83.
Daftary, 1995 : Farhad D aftary, The Assassin Legends. Myths of the
Isma’ilis, Londres.
Daftary, 2000 : F. D aftary, « Nasīr al-Dīn al-Tūsī and the Isma’ilis of
the Alamut Period », in N. Pourjavady et Z. Vesel (éd.), Nasīr al-Dīn
Tūsī, philosophe et savant du xiii e  siècle, Téhéran, p. 59-67.
Daryaee, 2002 : Touraj D aryaee, « Mind, Body and the Cosmos :
Chess and Backgammon in Ancient Persia », Iranian Studies , 35, 4,
p. 281-306.
Fouchécour, 1986 : Charles-Henri De Fouchécour, Moralia, Paris.
Gillispie, 1970-1980 : Charles C. Gillispie (éd.), Dictionary of Scienti=c
Biography, 16 vol., New York.
Gohlman, 1974 : William E. Gohlman (éd.), The Life of Ibn Sīnā, éd.



bilingue anglais / arabe, Albany.
Grandin et Gaborieau, 1997 : Nicole Grandin et Marc Gaborieau (éd.),
Madrasa. La transmission du savoir dans le monde musulman , Paris.
Gutas, 1998 : Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture , Londres.
Ho=mann, 1997 : Birgitt Ho=mann, « The Gates of Piety and
Charity », in D. Aigle (éd.), L’Iran face à la domination mongole ,
Téhéran, p. 189-202.
Ho=mann, 2000 : B. Ho=mann, Waqf im mongolischen Iran, Stuttgart.
Huyse, 2005 : Philip Huyse, La Perse antique, Paris.
Kennedy, 1960 : Edward S. Kennedy, « A Letter of Jamshīd al-Kāshī
to His Father », Orientalia, 29, p. 191-213 [réimpr. in D. A. King et
M. H. Kennedy (éd.), Studies in the Islamic Exact Sciences , Beyrouth,
1983, p. 72-744].
Khaleghi-Motlagh et Pellat, 1983 : Djalal Khaleghi-Motlagh et
Charles Pellat, « Adab », in Encyclopaedia Iranica , New York, vol. 1,
p. 431-444.
Khaleghi-Motlagh, 1999 : D. Khaleghi-Motlagh, « Ferdowsī, Abu’l-
Qāsem », in Encyclopaedia Iranica, New York, vol. 9, p. 514-524.
Kholeif, 1966 : Fathallah Kholeif, A Study on Fakhr al-Dīn al-Rāzī and
his Controversies in Transoxiana, Beyrouth.
La Vaissière et al., 2003 : Étienne De La Vaissière, Pénélope Riboud
et Frantz Grenet, « Les livres des Sogdiens », Studia Iranica, 32,
p. 127-136.
Melikian-Chirvani, 1988 : Assadullah Souren Melikian-Chirvani,
« Le livre des rois, miroir du destin », Studia Iranica, 17, p. 7-46.
Melikian-Chirvani, 1992 : A. S. Melikian-Chirvani, « The Iranian
bazm in Early Persian Sources », in R. Gyselen (éd.), Banquets
d’Orient, Bures-sur-Yvette, p. 95-120.
Melikian-Chirvani, 2007 : A. S. Melikian-Chirvani, « Salomon roi du
monde en sa demeure iranienne », Salomon. Sources et
postérité/Cahiers de la Société asiatique (n.s., V), Louvain [à paraître].
Mohebbi, 1996 : Parviz Mohebbi, Techniques et ressources en Iran du vii
e au xix e  siècle, Téhéran.
Nasr, 1979 : Seyyed Hossein Nasr, Sciences et savoir en Islam , trad. de
l’anglais par J.-P. Guinhut, Paris.
Panaino, 1998 : Antonio Panaino, Tessere il cielo, Rome.
Pingree, 1968 : David Pingree, The Thousands of Abū Ma‘shar , Londres.
Porter, 1992 : Yves Porter, Peinture et art du livre , Paris-Téhéran.
Reisman, 2003 : David C. Reisman, « Stealing Avicenna’s Books : a
Study of the Historical Sources for the Life and Times of Avicenna »,
in D. C. Reisman et A. H. Al-Rahim (éd.), Before and After Avicenna ,
Leyde, p. 91-126.
Richard, 1996 : Francis Richard, « Un témoignage inexploité
concernant le mécénat d’Eskandar Soltān à Esfahān », Oriento
Moderno, LXXVI, p. 45-72.
Richard, 2001 : Fr. Richard, « Nasir al-Soltāni, Nasir ad-Dīn
Mozahheb et la bibliothèque d’Ebrāhim Soltān à Shīrāz », Studia
Iranica, 30, p. 87-104.



C O N C E P T I O N  :

É Q U I P E  S AV O I R S ,

P Ô L E  N U M É R I Q U E

R E C H E R C H E  E T

P L AT E F O R M E

G É O M AT I Q U E  ( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :  D A M I E N  R I S T E R U C C I ,  I M A G I L E ,  M Y  S C I E N C E  W O R K.  D E S I G N  :  W A H I D  M E N D I L .

Saliba, 1994 : George Saliba, A History of Arabic Astronomy. Planetary
Theories During the Golden Age of Islam, New York.
Samsó, 1989 : Julio Samsó, « Marsad », in Encyclopédie de l’Islam
(nouv. éd.), Leyde, vol. 6, p. 584-587.
Shaked et Safā, 1985 : Shaul Shaked et Zabīh Allāh S afā, « Andarz »,
in Encyclopaedia Iranica, New York, vol. 2, p. 11-22.
Sims et al., 2002 : Eleanor Sims, Boris I. Marshak et Ernest. J. Grube,
Peerless Images. Persian Painting and its Sources , New Haven.
Soudavar, 1996 : Abolala Soudavar, « The Saga of Abū-Sa‘īd Bahādor
Khān : The Abū-sa‘idnāme », in J. Raby et T. Fitzherbert (éd.), At the
Court of the Il-Khan’s, 1290-1340, Oxford, p. 95-218.
Subtelny, 1991 : Maria E. Subtelny, « A Timurid Educational and
Charitable Foundation : the Ikhlāsiyya Complex of ‘Alī Shīr Navā’ī
in Fifteenth-Century Herat and its Endowment », Journal of the
American Oriental Society, 111, 1, p. 38-61.
Subtelny, 2002 : M. E. Subtelny, Le Monde est un jardin. Aspects de
l’histoire culturelle de l’Iran médiéval, Paris.
Szuppe, 1993 : Maria Szuppe, « Les résidences princières de Hérat »,
in J. Calmard (éd.), Études safavides , Téhéran, p. 267-286.
Szuppe, 1996 : M. Szuppe, « Palais et jardins : le complexe royal des
premiers Safavides à Qazvin, milieu xvi e-début xvii e siècle », in
R. Gyselen (éd.), Sites et monuments disparus d’après les témoignages de
voyageurs, Bures-sur-Yvette, p. 143-177.
Touati, 2003 : Houari Touati, L’Armoire à sagesse. Bibliothèques et
collections en Islam, Paris.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
=nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré@exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	La topographie de base
	Le recrutement et la commande
	Le projet royal
	Bibliographie
	Nos partenaires


