La culture de cour dans le
monde iranien de I’époque

sassanide aux Qadjars

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 854-874

Ziva Vesel et Francis Richard

En conclusion de son roman en vers, Le Trésor des secrets [Makhzan al-
Asrar], composé en persan a la fin duxii€ siecle, Nezami écrit :
« puisque j’ai posé ma plume, toi, prends-1a ! [...] Les mots ne sont pas
de taille 4 rendre ma pensée, c’est pourquoi je suis & genoux? ».

Lallusion est malicieuse : le poéte est agenouillé, par respect, en
présence du souverain qui I'a accueilli a sa cour et il a délaissé la
position du copiste, la feuille posée sur le genou. Cette citation illustre
bien un des aspects de la vie culturelle a la cour iranienne, avec son
large registre de pratiques sociales et les attitudes tres codifiées qui les
accompagnent, source de raffinement et d’une certaine philosophie de

la forme.

Si la vie culturelle de la cour achéménide (environ 558-330 av. J.-C.)

reste peu connue, I'époque sassanide (224-651 apr. J.-C.)? l'est bien
davantage ; elle semble préfigurer certains traits de la cour iranienne a
I'époque islamique : les protagonistes principaux sont le souverain et
le vizir, d'une part, les litterati, peintres et savants, de 'autre, et I'objet

culturel de prestige par excellence est le livre. C’est vers le iii® siécle de
notre ére que les sources situent les premiéres traductions massives

de textes scientifiques écrits en langues étrangeres : le Fihrist

[Catalogue] d’Tbn al-Nadim s’en fait notamment 'écho’. Les milieux
iraniens n’ont sans doute pas été indifférents aux techniques du livre
et de la traduction qu’utilisait le manichéisme pour diffuser la
prédication de Mani *. Mais ce n'est qu'a partir de I'époque de
Khosrow Ier, et grace au témoignage d’Agathias, chroniqueur byzantin
du vi€ siecle, qu’on connait 'existence d’Annales conservées dans les
archives  royales sassanides, version iranienne préislamique du
Khwaday-Namag [Livre des rois]. Pour le grand public, c’est bien Khosrow
ler Aniishirvan - en grec Chosroés - qui symbolise le mieux la culture
de cour iranienne avant |'Islam, et son lien avec une administration


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=65
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=66

étatique développée. Son régne, un des plus longs de I'histoire (r. 531-
579), connut un essor inégalé de traductions et vit la rédaction de

nombreux traités (dont les tables astronomiques’). Le médecin de

Khosrow I¢', Borzilya, est une figure emblématique de ce milieu
intellectuel : parti en Inde chercher des livres de médecine, il en est
p

revenu avec les fables du Panchatantra °. Divers récits touchant I’art de
gouverner, authentiques et apocryphes - y compris ceux consacrés
aux rois dIran légendaires -, ont culminé dans l'exemple de

Khosrow I¢" pour se cristalliser avec le temps. A I'époque islamique, de
nombreuses peintures représentent le souverain, entouré de sa cour,

comme dans ce manuscrit du xiii® siécle exécuté en Sicile. Ce roi
deviendra, par ailleurs, la source d’une littérature de conseils moraux,

qui auraient été transcrits, d’apres la légende, sur la couronne
7

d’Antishirvan ’.
La culture générale ( adab) de la cour iranienne préislamique privilégie
les activités considérées comme essentielles pour la vie royale : art
équestre, tir a 'arc, jeu de polo, écriture, poésie, musique, médecine,
science des astres, jeu d’échecs, etc.t. Ce que le monde iranien 2
I'époque islamique retiendra de cet art de la vie noble n’est pas
fondamentalement éloigné. La différence se situe dans I'amplitude et
le répertoire du savoir, c’est-a-dire dans la richesse des sciences
anciennes d’origine « étrangére » - introduites par les traductions

commandées cette fois-ci par la cour abbasside ° de Bagdad - et dans

I'essor des sciences islamiques, nouvellement constituées'®

- ainsi que
dans l'adaptation et le perfectionnement de genres existants, qu'il

s’agisse de littérature, de peinture ou de science.

Figure 1. « Khosrow, ses quatre vizirs et le grand prétre
zoroastrien », miniature extraite du manuscrit arabe de

Sulwdn al-Muta’‘, Musée de Qatar.

La topographie de base

Siege du pouvoir temporel, la cour est a la recherche constante d’un
équilibre entre différentes forces, dont le pouvoir religieux.
Cependant, elle reste relativement indépendante du point de vue
culturel et peut présenter a cet égard un réel espace de liberté pour



constituer une culture propre. La symbolique de base s’articule autour

du concept de « banquet et combat » ( bazm-o razm) d’origine

préislamique’! : diverses entreprises culturelles s’intégrent dans ce

cadre, avec en toile de fond une riche palette de littérature de conseils
12

moraux plus ou moins présente selon les époques*~.
Les constantes de la politique culturelle seront, pendant des siécles,
d’'une part, le mécénat des poetes et des auteurs de chroniques
historiques et de livres illustrés - avant tout de nombreux exemplaires
d u Shah-Nameh [Le Livre des rois] -, d’autre part, I'intérét pour des
techniques comme larchitecture, [lirrigation, I'agriculture et

armement!®, Le soutien des sciences releva, lui, d'une logique plus
variable. Les espaces incontournables de la vie culturelle et politique
de la cour sont, a I'extérieur, la place publique ( meydan) et, dans le
palais méme, la salle d’audience et le jardin ( bagh). Limportance du
jardin comme lieu royal par excellence remonte a Iépoque

achéménide : I'enclos irrigué formait alors la partie centrale du palais

ol se trouvait le tréne'?. Le souverain, lorsqu’il se déplace avec sa
cour, séjourne fréquemment a lextérieur, et cela deés 1I'époque
achéménide. Aussi n’est-il pas étonnant que ce soit dans le jardin
quon situe le plus souvent les performances des poetes de cour
- notamment devant le souverain -, et c’est dans ce cadre qu'on les

voit souvent représentés sur les miniatures persanes.

Les rituels de la cour - qu'il s’agisse de la vie de tous les jours ou des
occasions exceptionnelles - semblent avoir été sophistiqués a
I'extréme a toute époque, et atteignaient des sommets a la féte du
Mehregan et surtout a celle du Nouvel An ( Nowriiz) - correspondant

respectivement a I'équinoxe de I'automne et du printemps - ce dernier

étant fixé a la date de I'entrée du Soleil dans le signe du Bélier'®. 1l
était alors d’usage de susciter de bons augures au moyen de rites
minutieux. Ces pratiques pouvaient se doubler de véritables gestes
intellectuels : on rapporte que les savants avaient offert a Ghiyath al-
Din Mohammad (mort en 1316), fils du céleébre vizir ilkhanide Rashid
al-Din Fazlollah a I'occasion du Nouvel An, « deux cents ouvrages et

quils en furent largement récompensés par lui'® ». Les banquets
royaux ( bazm), ot 'on buvait du vin apres le repas en écoutant de la
musique - a caractére privé par opposition aux banquets publics -,
étaient régis par des pratiques codées qui allaient jusqu'a prescrire
I'emploi d’une vaisselle spécifique pour I'occasion, en or et en argent,
soigneusement gardée dans le Trésor royal ; ces réunions se tenaient
dans des lieux assignés a cet usage. 1l s’agissait souvent de pavillons
situés a l'extérieur. Le personnage clé de la cérémonie était le saqi
(I"échanson) qui devint a ce titre une des figures centrales de la poésie

persane.



Figure 2. « Ferdowsl et les poetes de cour » ; ms. Morley
239, fol. 7a.

Les différentes fonctions a la cour étaient attribuées avec précision, y
compris jusqu'aux époques tardives ; on peut le voir, entre autres,
dans les récits de témoins européens comme Jean-Baptiste Tavernier
(1605-1689, négociant et voyageur), Jean Chardin (1643-1713, voyageur
et marchand joaillier) et Raphaél du Mans (missionnaire en Perse au

xvii ¢ siécle). Par ailleurs, un certain plurilinguisme s’y pratiquait
volontiers, puisque la culture écrite était arabe et persane, alors que la
culture orale était davantage persane et turque. Celui qui était en
position privilégiée pour contrdler I'ensemble de ces parametres était
en principe le vizir, assisté par des secrétaires, qui pouvaient
bénéficier d'une charge héréditaire. Dans I'ensemble, la vie de cour
perpétuait des modeles culturels iraniens, adoptés par les dynasties

étrangeres, turques et mongoles, régnant sur I'lran dés le xi¢ siecle.
C’est un lieu commun de rappeler que la politique culturelle sous les
Bouyides et les Samanides - les dynasties proprement iraniennes des x

€-x{ siécles - était inspirée a la fois par le souvenir du passé iranien de

Khosrow " Antishirvan et celui de la grande époque des Abbassides de
Bagdad, et que cette influence s’est perpétuée également sous le regne
des dynasties étrangeres qui ont suivi.

Le recrutement et la commande

Dans le domaine culturel, la cour est un centre d’attraction puissant.
Dotée de moyens d’envergure, elle recrute selon ses gofits et ses
besoins, et maints poétes, peintres ou savants cherchent a y obtenir
une position stable. Cependant, les places sont d’acces difficile.

Méme si leur présence était nécessaire au prestige royal - ils étaient
réunis a la cour autour de celui qui détenait la charge du « poete-
lauréat » -, les poétes pouvaient connaitre les aléas du destin. Le livre
par excellence dans le monde iranien d’avant et apres l'islamisation fut

Le Livre des rois [Shah-Nameh], une « stylisation de I'histoire du monde

17" ». Cependant, ironie du sort, le grand poéteFerdowsi (mort

vers 1020) qui avait, sa vie durant, patiemment réuni les sources
iraniennes anciennes pour rédiger en persan ce poeme national de
60 000 distiques, se fait recevoir de fagon condescendante par le sultan
d’origine turque, Mahmiid de Ghazna, a qui il vient de le présenter. Il
repart chez lui, amer, avec une somme modeste, le souverain n’ayant



pas compris la portée de cette ceuvre'®, ni la possibilité de légitimer
son propre pouvoir a travers un modele culturel iranien bien établi, ni
la valeur documentaire de I'entreprise de Ferdowsi qui sauvait de
'oubli des sources éparses. Car I'un des passages du début du Livre des
rois de Ferdowsi nous rappelle la difficulté qu’il y avait a rassembler
des textes et des livres, un préalable indispensable a tout travail de

composition :

Il y avait un noble souverain / seigneur ( pahlavan) qui
aimait a rechercher des faits anciens et recueillir les récits
des temps passés. 1l fit venir de chaque province un vieux
prétre ( mowbed) qui avait rassemblé les parties de ce livre

[..]*°.
Et plus loin, il ajoute :

les grands récitéerent devant lui l'un apres l'autre les

traditions des rois et les vicissitudes du monde. Il écouta

leurs discours et en composa un livre digne de renom [...]J%°.

Quil s’agisse de la composition de la grande épopée persane, ou
d’autres grandes ceuvres versifiées, c’est traditionnellement a la cour
que le poete pouvait trouver l'inspiration et le cadre propice a son

travail.

On ne devenait savant qu’au terme d’une solide formation reconnue.
Ensuite, on voyageait jusqu’a trouver une position fixe ; on pouvait
passer d’une cour a une autre, écrire pour des amateurs de savoir
fortunés, se faire engager comme modarres (enseignant de madrasa,
C’est-a-dire d’une institution traditionnelle des sciences islamiques)?!
ou, méme, créer son propre cercle d’enseignement. Or, les
témoignages écrits nous apprennent que, pour de multiples raisons, il
était rare d’obtenir une position durable aupres d’une cour. Les
sources qui livrent ce type d’information viennent des auteurs eux-
mémes ou sont parfois des témoignages ultérieurs (les avis
contemporains sont plus rares), et doivent donc étre décryptées avec
une certaine prudence. Nous avons la chance de posséder
'autobiographie relativement détaillée du philosophe et médecin Ibn

Sina (lat. Avicenne, mort en 1037), qui fut complétée par son disciple,
‘Abd al-Wahid Jozjani 2. Méme si les deux auteurs ne décrivent que ce
qu’ils veulent bien nous dire?*, on comprend qu’Avicenne n’a jamais
connu de véritable difficulté pour se faire embaucher a la cour,
notamment grace a ses connaissances en médecine. C'est ainsi que trés

jeune, du temps ol son pere était fonctionnaire aupres des Samanides



de Boukhara, il avait eu l'occasion de fréquenter la cour. Par la suite,
en revanche, il eut le plus grand mal a garder un poste, en raison des
troubles politiques. Avicenne est d’abord engagé a la cour samanide de

sa ville natale, Boukhara. Il écrit : « Mon pere mourut : ma situation fut

bouleversée et je dus entrer au service du prince??. » Bient6t, il doit

25

fuir au Khwarezm - a cause des luttes internes a la cour :

Contré par la nécessité, je quittai Boukhara pour me rendre
a Gorganj [...]. Je me présentai a ce prince : je portais alors
I'habit propre aux jurisconsultes — un chile ( taylasan) et un
pli du turban sous le menton. Le salaire mensuel qui
correspondait 2 mes talents me fut assigné”e.

A nouveau, il doit fuir le Khwarezm, pour éviter le souverain turc,
Mahmid de Ghazna, sunnite convaincu. 1l se fait engager
successivement dans plusieurs cours de I'lran occidental, toujours de
facon relativement précaire, sauf a la fin de sa vie, de 1023 2 1037, ot il
se fixe définitivement auprés du Bouyide Ibn Kakiiya Doshmanzyar a
Ispahan. En dépit du fait qu’il ne séjournera jamais dans le monde
arabe, ne servira jamais sous les dynasties turques et ne vivra que dans
un milieu politique proprement iranien, c’est alspahan seulement
qu'il pourra dire, enfin, de son dernier protecteur : « Aupres de lui j’ai

réalisé tous mes désirs : sécurité, dignité, prestige, gloire, culte de la

2

science?” », et c’est 2 Doshmanzyar qu'il dédiera, fait unique de sa part,

une encyclopédie de philosophie en persan, alors que I'ensemble de

son ceuvre est en arabezs.

Le théologien de I’école religieuse ash‘arite, Fakhr al-Din Razi (mort
en 1210), nous offre un autre exemple des difficultés du recrutement :

il possede un surnom célebre,Ibn al-Khatib - il est le fils du

prédicateur de la cité de Rayy 2° -, mais, faute de moyens, il vivra
longtemps trés pauvrement au cours de ses pérégrinations a la
recherche d'un protecteur. Les difficultés qu’il rencontre sont
essentiellement liées a sa volonté de concilier les enjeux de la religion

et ceux de la philosophie, une tentative contestée par diverses

factions religieuses’®. Mais, une fois accueilli dans les cours du
Khwarezm ainsi que par les Ghorides (en Afghanistan actuel), a partir
de 1187, son existence sera assurée jusqu’a sa mort : a cette époque, il
devint tuteur du prince héritier khwarezmide et porta les titres
honorifiques de « Sheykh de I'Islam » ou encore de « rénovateur de la
religion ». Il relate, dans son encyclopédie persane, Jame’ al-‘Olam [Le
Compendium des sciences] (1174-1175), son premier recrutement a la

cour

Je me consacrais a dispenser le savoir dans le royaume de
Khwarezm quand Son Excellence a entendu parler de moi.

Je suis resté alors [...] aupres de lui et j’ai rédigé cet ouvrage

A son intention [...]>%.



Or, on sait par une autre source qu’il avait été dénoncé a son arrivée
dans la capitale (Gorganj) en tant que « philosophe », et son
installation a la cour pouvait étre fortement compromise, notamment

a cause d'une forte présence de I'école religieuse des Mo‘tazélites

comme on l'apprend par ailleurs>2, Sa vie fut méme menacée, nous dit

le récit, mais Razi réussit néanmoins a se faire recruter a la cour du

sultan Tekesh *3, grace 4 la seule médiation d’'un médecin juif de la
ville, en poste aupres de la famille royale, qui avait reconnu son talent

34, Les parcours des savants confirment que la cour était un lieu trés
ouvert aux idées nouvelles, méme si elle n’échappait pas aux
vicissitudes des temps ni a la pression des forces extérieures.

D’ailleurs les notables et les cours intermédiaires jouaient un rdle
décisif dans la procédure du recrutement. ‘Omar Khayyam (mort

vers 1123), mathématicien et poete>>, dans I'introduction a son traité
d’algebre, souligne, sur le mode d’une complainte, combien le mécénat
est nécessaire a une recherche scientifique désintéressée :

Je n’ai guere eu la possibilité de me consacrer a I'étude de
cette algebre, et de m'’y attacher longtemps. Les aléas de ce
temps m’en ont dissuadé ; on nous a privés de tous les gens
de sciences [..]. La majorité de ceux qui imitent les
philosophes confondent le vrai et le faux et ne font que
simuler la connaissance. Ils n’utilisent ce qu’ils savent des

sciences que pour des objectifs bas et matériels [...].
Et Khayyam rendant hommage a son protecteur :

Je n’avais d’autres soucis que de m’efforcer de compenser
ce que le temps m’avait fait manquer [...]. C’est ainsi que je
me mis a faire I"énumération de différents types
d’introductions algébriques [...]*°.

C’est grice a son séjour aupres de ce notable de Samarcande, pour
lequel il rédige ce traité d’algebre, ainsi qu’a sa venue, par la suite, a la
cour du gouverneur de Boukhara, qu'il sera apparemment possible a
‘Omar Khayyam de se faire recruter par le souverain saljugide Djalal
al-Din Malek Shah, pour lequel il accomplit aIspahan la réforme du
calendrier et la rédaction de tables astronomiques. Le recrutement de
I'astronome et philosophe shiite, Nasir al-Din Tasi (1201-1274),
constitue un cas intéressant : apres avoir travaillé pour les Ismaéliens,

il passe, sans transition, en 1256, sous la protection des Mongols, a

Poccasion de la prise de la forteresse des Assassins d’Alamut 7. Les
mémes Mongols, dirigés par Halagd, éliminerent d’ailleurs le dernier
calife en1258. Le recrutement de TTsi est caractéristique du
pragmatisme des Mongols qui épargnaient volontiers les professions
qui leur étaient utiles. Plus tard Timir Lang (Tamerlan, 1381-1387), a

son avénement, n’hésitera pas a déporter les peintres, artisans et



savants au lieu de les faire périr.

On dispose d’un document fort intéressant sur le recrutement du
responsable du ketab-khaneh - c’est-a-dire de 'ensemble des activités

de copie et d’embellissement des livres 3 la période timouride >%.
Datable de mai 1412 ou 1413, il s’agit d’'un ordre envoyé depuis Ispahan
par le prince Eskandar Soltan, monté sur le trone de Fars en 1410 et
mis a mort en 1415, enjoignant Qevam al-Din Mohammad, frére de
Sharaf al-Din ‘Ali Yazdi, secrétaire, écrivain et poete, probablement
shiite, de venir a son service dans sa nouvelle capitale et I'avertissant
qu'en cas de refus il s’exposerait a des chatiments. Parmi les noms des
personnes présentes a la cour dont le sultan dresse la liste pour
décider Qevam al-Din, on trouve des savants en sciences religieuses,
des astronomes, des médecins mais aussi des musiciens. On trouve
aussi ceux des artistes au service de son ketab-khaneh ou « atelier-

bibliothéque*? ». Parmi eux, le peintre ‘Abd al-‘Ali, qui sera 2 Hérat au
service de Baysonqor apres la chute d’Eskandar, le calligraphe Ma‘raf

Bagdadi *° et le relieur Khwiaje Mahmiid, que I'on retrouve ensuite au
service de Baysonqor a Hérat. Le mécénat, dans le cadre de I'atelier-
bibliotheque et sous le contrdle étroit du souverain, prenait donc la
forme du choix d’un bibliothécaire ou prévét de l'atelier ( ketabdar).
On connait le nom de Kamal al-Din Behzad (né vers 1470 et encore
vivant en 1527), peintre trés illustre de la cour des derniers
Timourides de Hérat, qui fut nommé ketabdar par Shah Tahmasb
vers 1524 et dont la date d’arrivée a la cour de Tabriz est controversée.
En fait, l'artiste était choisi en raison de son prestige et devait veiller
au recrutement des peintres, calligraphes, enlumineurs ou relieurs et
a la bonne exécution des commandes royales. On observe le méme
phénomene un siécle plus tot avec le décret de nomination de Nasir
Mozahheb Soltani a la téte de l'atelier-bibliotheque de Shiraz par

Ibrahim Soltan, en 1432 *! : cet enlumineur et calligraphe est chargé
de diriger doreurs, peintres et coloristes, d’établir le programme des
travaux de I'atelier-bibliothéque, qu'’il s’agisse de copie, d’enluminure,
d’illustration ou de reliure ; il a aussi en charge la décoration des
batiments, il fixe salaires et prix et en répond seul auprés du
souverain. Un document trés connu, |' ‘arzeddsht ou « rapport »,
adressé en 1427 aBaysonqor aHérat, montre comment les tiches
étaient réparties et combien le souverain suivait leur avancement. Ce
dignitaire (simple prévdt, en persan kalantar) est encore tres
important a I"époque safavide, avec des personnalités comme Sadeqi

Bég, puis Reza ‘Abbasi sous ‘Abbas 1", ou Mohammad Mogim sous
‘Abbas 11, et peut-étre encore plus dans I'Inde moghole. 1l est 'un des
principaux personnages de la vie artistique. Il fournit aux peintres les
modeles nécessaires a leur travail, il choisit les peintres ou les
calligraphes qu'il fait travailler. Son passage d’une cour a une autre
(comme dans le cas de la transition entre Jalayerides et Timourides, et

entre Timourides et Safavides) est un élément clé de la politique



culturelle du prince. Son choix, en matiére de peinture, est
déterminant, surtout s'il sait regrouper, grace a son aura et a la
munificence du sultan, les meilleurs artistes du temps. Dans I'Inde
moghole, on voit par de nombreux exemples (attestés par les notes
des pages de garde des manuscrits) que c’est lui qui préte aux érudits
ou aux savants tel ou tel manuscrit de la riche bibliotheque impériale.
Il est donc 'un des acteurs essentiels de la vie intellectuelle, et il est

directement choisi par le souverain.

Cependant, le recrutement a la cour était généralement le fait du vizir
ou de quelque autre personne influente qui servait d’'intermédiaire. Le
vizir était d’ailleurs en position d’effectuer lui-méme des commandes
et pouvait gérer personnellement des projets scientifiques collectifs.
Deux exemples sont restés célebres : a 'époque qui précede 'invasion

mongole, au tout début du xi® siécle, le vizir Soheyli réunit a la cour

khwarezmide (de la seconde dynastie) de Gorganj les plus grands

savants de son temps, dont Biriini (mort apres 1050) et Avicenne 42,

avant que la ville ne soit d’abord attaquée par Mahmid le Ghaznévide
en 1017, puis rayée de la carte par I'invasion mongole en 1221. On
connait mieux les circonstances d’'une entreprise datant de 1'’époque
mongole : Rashid al-Din Fazlollah, le grand vizir des Mongols d'Iran (les
Ilkhanides), médecin et auteur de Jame’ al-Tawarikh [Histoire universelle]

organise, au début duxiii © siécle, prés de Tabriz, un « campus

universitaire de recherche » du nom de Rab‘e Rashidi*’. Le complexe
architectural (ressemblant a une « petite ville ») comprenait plusieurs
batiments - dont un hépital et une bibliothéque - ol séjournaient

entre autres des médecins chinois. Nous possédons l'acte de la

fondation du campus qui bénéficiait du statut de wagf** : ce document
précise maints aspects matériels de son fonctionnement. Le réglement
prévoyait, par exemple, qu’on copidt régulierement des textes persans
de Rashid al-Din lui-méme, dont un traité d’agriculture, domaine qui

intéressait particulierement les Mongols a 'époque®’. Accusé d’avoir
empoisonné le souverain, Rashid al-Din fut exécuté en 1318. Car il y
avait un prix a payer pour bénéficier du cadre prestigieux de la cour et
de ses ressources : les revers de fortune n’épargnaient personne et la

disgrace, a la mesure de I'importance de la charge, pouvait étre

immédiate. Le systéme du waqf - d’origine iranienne préislamique*® -

avait I'avantage de permettre aux fondateurs de conserver les biens
sans les disperser, d’en retirer un profit partiel et d’assurer un revenu
a leurs descendants. Les femmes des milieux de cour pratiquaient
couramment cet acte charitable. Le systeme permettait parfois une
contribution active et durable au développement des activités

culturelles?’. La pratique du wagf en milieu de cour se renforca sous les
Ilkhanides grace a la conversion de Ghazan Khan a l'islam. Ainsi, le
célebre vizir des derniers grands Timourides a Hérat, ‘Ali Shir Nawa'i,
fonda a son tour le complexe Ikhlasiyya qui comprenait plusieurs

batiments ; il y intégra une madrasa et un hépital, ainsi qu'un couvent



soufi ( khanegah) suivant en cela les usages de ses prédécesseurs. De
méme que, dans I'acte de Rab‘e Rashidi, la fondation de Nawa'i précise
les salaires, I’alimentation, les vétements, I’entretien et stipule que le
document de ce waqf doit étre régulierement recopié au propre pour
que son contenu ne soit pas altéré. Lorsque les savants prennent
I'initiative d’approcher une cour, ils apportent parfois un ouvrage déja
prét, voire dédicacé. Un texte peut exister en différentes versions : son
auteur a pu le proposer en plusieurs circonstances, ou le retravailler

pour tenter sa chance a nouveau?®. Un changement de titre ou la
modification d’une préface sont révélateurs de cet état de fait. Faqiri
avait composé pour Sinan Pasha une histoire des guerres entre
Safavides et Ottomans de 1577 a 1590, versifiée en persan et intitulée
Shah-Nameh. Mais le texte a été diffusé apres sa mort en 1596, et son
nom fut retiré du manuscrit?® ; il ne semble pas toutefois avoir trouvé
d’autre dédicataire. Un autre cas remarquable est celui de la version
persane des fables de « Kalila et Dimna », par Nasrollah Monshi, dédiée
dans tous les manuscrits au Ghaznévide Bahram Shah, mais dont la

Bibliothéque nationale de France posséde un exemplaire illustré du

xiv® siecle °° qui comporte une autre dédicace. Si c’est la cour qui
impose le choix du texte, l'auteur l'acceptera, tout en s’efforcant
d’obtenir un emploi stable pour mener a bien ses propres recherches,

de nature plus spéculative et désintéressée.

Dans l'idéal, il fallait concilier deux types d’activités. Parfois, le
souverain lui-méme s’engage dans la vie intellectuelle et décide du
recrutement et de la commande : l'implication royale a des
conséquences durables pour le lettré choisi. Shahrokh, au début du xv
€ siecle, témoigne d’une passion pour I'histoire qui n’est peut-étre pas
seulement suscitée par le besoin d’'une historiographie favorable a
I'ascension récente des Timourides ; il fait réunir et copier une grande
collection d’ouvrages historiques, souvent rares. Le célebre historien
Hafez Abrii (mort en 1430) profita de ces circonstances favorables et
de cette protection pour mener a bien ses travaux d’historien. Il y a
bien sir des princes poétes, comme Soltan Ahmad chez les Jalayerides,
Sultan Hoseyn Bayqara chez les Timourides ou encore I'Ottoman

SElim1®" qui composa, entre 1512 et 1520, undivan (recueil des
compositions poétiques) persan. Parmi les Timourides, beaucoup de
princes furent non seulement amateurs de calligraphie mais
pratiquérent eux-mémes cet art. On peut citer en particulier deux fils
d e Shahrokh, Baysonqor qui fut gouverneur de Hérat, et surtout
Ebrahim, le vice-roi duFars, mort en 1435 : ils furent eux-mémes
calligraphes. Ebrahim, imitateur du style du grand Yaqut Mosta‘sami,
copia lui-méme des exemplaires du Coran. On en connait quatre qui
sont indubitablement de sa main. Plus tard d’autres princes
pratiquérent aussi la calligraphie, comme le préconisait pour les
nobles un roman en vers composé en 1378 a Tabriz par ‘Assar, le Mehr-
0 Moshtari [Soleil et Jupiter]. Mais il ne s’agissait pas d’'une obligation



absolue, et deux souverains duxvi® siécle, Tahmasb et Akbar,
choisirent plutét d’étudier la peinture, et de fagon approfondie. Quant
a la science, les souverains d’Iran ont toujours favorisé les
observations astronomiques, notamment lesBouyides et les
Saljugides. Mais I'apogée des princes savants coincide avec la

fondation des deux grands observatoires de Maragha au xiii® siécle et

de Samarcande au xv¢ siécle.

Le projet royal

A Torigine, la fondation de I'observatoire de Maragha (1259) aurait
résulté du hasard : les Mongols auraient initialement prévu que

I'observatoire soit construit en territoire chinois, ce que la situation

politique aurait empéché®!, On chargea alors Nasir al-Din Tisi de
constituer une équipe de savants venant de toutes les régions de
I'Empire, y compris des Chinois, et de superviser la construction et le
fonctionnement de I'observatoire a Maragha. Lobservatoire relevait
en partie du statut juridique de waqf, ordonné par le souverain. C’était

une zone interdite d’accés®”. Hiilagli (mort en 1265) participait lui-
méme aux observations et aux calculs : c’est pour lui qu’on établit de
nouvelles tables astronomiques, qui d’ailleurs ne seront terminées que
sous le régne de son fils Abaqa (r. 1266-1281). Lapport de I’école
astronomique de Maragha a la révision des théories de Ptolémée est

majeure”>. Cependant, il n’y a aucun doute : aussi bien a Maragha qu’a
Samarcande, ces observations censées produire des tables trés exactes
semblent avoir servi en premier lieu aux pronostics ; les Mongols
pratiquaient d’ailleurs toute une gamme de procédés de divination.
Tasi entreprit apparemment de « négocier » avec le souverain sur la
durée du projet qui idéalement devait se déployer sur le temps de la
révolution de Saturne. Mais cette durée était trop longue (30 ans) et

les recherches trop cofiteuses : Hiilagi la réduisit a2 douze ans®. On
sait peu de choses sur le détail des activités quotidiennes de
I'observatoire. Lobservatoire a-t-il pu étre décoré de fresques a teneur
scientifique représentant le cosmos - le ciel et la terre, comme cela
sera le cas a Samarcande ? Nous savons par Mas‘tdi que le palais du
site préislamique Takht-e Soleyman - devenu par la suite la résidence
d’été des Ilkhanides, a I"époque de l'observatoire de Maragha sous
Abaqa, et sans doute fréquentée par Nasir al-Din Tisi - possédait une

salle décorée de facon semblable®. Nous connaissons par d’autres
sources les principaux membres de I'équipe de 'observatoire, les
instruments qui s’y trouvaient, ainsi que lexistence de son
impressionnante bibliotheque. Les activités de l'observatoire de
Maragha étaient connues dans I’Occident latin et en Chine : elles ont
inspiré la fondation du « campus universitaire de recherche » par le

vizir Rashid al-Din. Son Histoire universelle, rédigée en 1308, mentionne



la fondation de 'observatoire, et la mémoire de ce lieu de savoir va se
perpétuer, puisque cet épisode de la chronique de Rashid al-Din a été
illustré dans la copie faite pour le grand Moghol Akbar, en 1595. Méme
si la deuxiéme période de I'observatoire de Maragha a été moins
spectaculaire - sous la direction, aprés la mort de T (1274), de son
fils Asil al-Din -, on entreprit cependant une nouvelle révision des
tables astronomiques, cette fois-ci en fonction du cycle intégral de

Saturne.

Il y aura, dans le monde iranien, un dernier grand projet royal sous les
Timourides avec la construction vers 1420 de l'observatoire de
Samarcande, sous la direction du prince Ulugh Beg. Les détails de son
fonctionnement quotidien, mieux documentés que ceux de Maragha,
sont connus par deux lettres écrites a son pere par le mathématicien
et astronome principal de 'observatoire, Ghiyath al-Din Jamshid Kashi
(mort en 1429), environ deux ans aprés son arrivée a Samarcande

(1421) : la premiére avait été envoyée par I'entremise des « marchands

de Qom », dit Kashi °°, Contrairement a ses prédécesseurs ilkhanides,
Hulagh et Rashid al-Din, absorbés par la vie politique, Ulugh Beg (1393-
1449) semble avoir disposé de plusieurs années relativement
tranquilles pour se consacrer aux recherches de 'observatoire. D’apres
Kashi, le souverain dirigeait effectivement I'observatoire, se rendait
régulierement a la madrasa pour suivre les cours (la plus connue fut
fondée par lui-méme en 1417-1420) - en compagnie de Kashi, précise
ce dernier. Il participait aux discussions et finangait la formation des
jeunes étudiants. Toujours d’apres Kashi, Ulugh Beg faisait preuve
d’'une véritable érudition, de dons certains en mathématiques et en
astronomie, il connaissait par ailleurs 'arabe, le persan, le mongol et
un peu le chinois, il pouvait réciter le Coran par coeur et composer des
poémes. Kashi livre des données de premiere importance sur les
instruments de I'observatoire et sur les sources étudiées. Il nous donne
une estimation de la durée envisagée pour les observations que 1'on
devait mener a Samarcande, d’apres lui, entre dix et quinze ans. Les
tables astronomiques a Maragha, comme aSamarcande, étaient
rédigées en persan, non en arabe, sans doute en raison de I'implication
personnelle des souverains. Aprés la mort tragique d’Ulugh Beg
en 1449 (il fut tué a linstigation de son propre fils ‘Abd al-Latif),
I'observatoire fut saccagé. Les activités semblent néanmoins s’étre
poursuivies suffisamment longtemps pour permettre la rédaction de
tables. Lobservatoire disparut cinquante ans environ aprés sa

fondation®”. 1l en fut de méme a I'’époque ilkhanide : en dépit du statut
de wagf de 'observatoire de Maragha et du campus de Rashid al-Din
censé les protéger, 'observatoire cessa de fonctionner en 1316 (et
tomba en ruine en 1339) et le campus fut détruit et pillé a la mort de
son fondateur (1318). Il y a la un trait commun aux activités savantes
du monde iranien : la fragilité des entreprises qui n’étaient pas
soutenues par un financement permanent et un enseignement

institutionnalisé, dés lors qu'elles devaient faire face aux intrigues



politiques et occasionnellement religieuses.

Dans I’ensemble et sur la durée, c’est donc une histoire trés contrastée,
puisque apogée et chute sont des traits structurels de la vie de cour et
que le faste et la décadence s’y cotoient. A chaque crise, les savants
partaient a la recherche d'un nouveau mécene. Contrairement a la
science, la littérature et I'art pouvaient étre I'objet d’'un mécénat plus
constant, comme l'atteste notamment la production ininterrompue
des manuscrits scientifiques illustrés. Linstitution du « poéte-

lauréat » nommé par le roi, dans I'lran médiéval comme dans I'Iran des

Qadjars, de la fin du xviii® siécle au début du xx° siécle, montre que
I'usage de rétribuer les littérateurs en raison de leur talent, ou de
leurs éloges du souverain, est un véritable fait de civilisation
particulierement sensible dans cette culture de cour. Cependant, a
I’époque safavide, de nombreux poetes s’exilérent enInde ou ils
trouverent des protecteurs plus généreux qu'enlran, accordant
davantage de gratifications pour la présentation d'un ouvrage qui leur
avait plu. Pour les artistes de 'atelier-bibliotheque, rassemblés eux
aussi autour d'un peintre qui avait le statut de « peintre-lauréat », la
récompense pécuniaire pouvait exceptionnellement s’ajouter au

salaire de leur travail.

La culture de cour, reposant a la fois sur le prestige établi et la
nouveauté, a permis ’épanouissement du savoir profane, notamment
de la littérature, de l'art, des sciences et des techniques. Comme en
Occident, une grande partie de ces pratiques a échappé a la fixation
écrite : représentations d’apparat, mises en scéne de divers protocoles,
festivités destinées a impressionner et émerveiller, etc. Dans le
registre de la culture écrite d’époque islamique, inspirée par un esprit
de polymathie universelle®®, la culture savante, favorisée par le
mécénat, puise a un certain nombre de sources qui nourrissent I'image
de la royauté, mettent en lumiere sa signification et ses pratiques. Un
exemple bien connu est I'histoire astrologique qui se fonde sur le cycle
des conjonctions des planetes pour expliquer la succession des

événements politiques et religieux. D’origine sassanide °° et utilisée

pour légitimer le pouvoir abbasside °°, cette théorie reposait sur une

61y réunie i partir de

« pseudo-histoire des sciences commune
diverses sources antérieures par Abi Ma‘shar (mort en 886), originaire
d e Balkh. Elle fut trés populaire dans les milieux de cour iraniens
jusqu’a une époque tardive. Pour cerner la notoriété de I'auteur a cet

égard, on peut citer les ceuvres d’Abli Ma‘shar compilées par Sijzi pour
les  derniers Farighunides ©, copiées sous les Ismaéliens®,
mentionnées par le poéte de cour Nezami ©, illustrées sous les
Jalayerides ©°, enfin introduites a la cour safavide a travers le
mouvement des Noqtavis66. Dans les milieux de cour iraniens, on
cultivait par ailleurs nombre d’autres thématiques, qui restent a

étudier en détail et dans la durée ; elles avaient pour mission de



cimenter symboliquement lidéologie royale du moment. On y
appréciait en particulier I'histoire légendaire mise sous un habillage
littéraire : et a cet égard, le Shah-Nameh traversa les siecles et permit

d’inlassables variations sur le théme.

Si la cour iranienne peut présenter certaines similitudes avec les cours
occidentales de la Renaissance, il lui a cependant manqué de pouvoir
donner une nouvelle dimension a sa culture écrite au moyen de

I'imprimé. Le mécénat de cour a maintenu ses modéles jusqu’au xix

€ siécle, comme l'atteste notamment une tradition manuscrite vivante,

en attendant I'introduction tardive de I'imprimerie.

Dynasties Périodes
Achéménides environ 558-330 av. J.-C.
Sassanides 224-651 apr. J.-C.
Abbassides 754-1258
Bouyides 938-1062
Samanides 819-1005
Ziyarides 927-1090
Ghaznévides 977-1186
Ghorides début du xi€ s.-1215

Khwarazmshahs|Afrighides |av. 995

Ma’munides|995-1017

3¢ dyn. 1017-1077

4° dyn. 1077-1231

Saljuqides 1038-1194

Ilkhanides 1256-1353

Timourides 1370-1507

Moghols 1526-1858

Safavides 1501-1732

Qadjars 1779-1925
Ottomans fin du xiii® 5.-1924

Notes

1. Un des cinq romans du poéte Nezami de Ganjeh (mort en 1209) qu’il
a réunis sous le titre de Khamseh [ Les Cing Poémes ou Quintette] et dont
trois sont accessibles en traduction francaise : Le Trésor des secrets et
Khosrow et Shir i n (traduits par H. Massé) ; Les Sept Portraits (traduits
séparément par M. Barry et 1. de Gastines). Pour un apercu de bio-
bibliographie, voir Chelkowski, 1993.

2. Pour un panorama de l'histoire de I'Iran ancien, voir Huyse, 2005.

3.L'ensemble de ces témoignages est réuni in Pingree, 1968, p. 1-18 ;



voir aussi Ibn Al-Nadim, The Fihrist.

4.Mani, prophéte babylonien duiii ©

siecle, a préché une religion
ascétique et dualiste. Celle-ci se présente comme I'achevement des
trois religions révélées : le zoroastrisme, le christianisme et le
bouddhisme. En rupture avec les regles du zoroastrisme hésitant face a
l'utilisation du support écrit, Mani et ses disciples s’efforcaient de
diffuser leur doctrine par écrit. Mani est par ailleurs connu pour avoir
été un grand peintre qui utilisait ce moyen de propagande pour sa
prédication. On ne s’étendra pas ici sur la question de la mise par écrit
de I'Avesta et de son évolution en tant que livre ; pour une orientation,
voir La Vaissiére et al., 2003, p. 127-136. L'Avesta est 'ensemble des
livres que la tradition zoroastrienne considére comme son livre sacré.
Ces livres, composés dans une langue iranienne ancienne, n'ont été
mis par écrit qu'a partir duvi € siécle, aprés une longue période de
transmission orale. Malgré certaines divergences, la plupart des
spécialistes s’accordent aujourd’hui pour considérer que la rédaction
s’est échelonnée entre environ 1000 avant J.-C. et 300 avant J.-C. Le
contenu de I'Avesta est a la fois liturgique, mythologique et comprend
des aspects juridiques.

5. Panaino, 1998.

6. Texte a I'origine des fables d’époque islamique, Kal 7 la wa Dimna.

7. Shaked et Safa, 1985 ; Fouchécour, 1986 ; chacun des 24 merlons de
la couronne portait dix conseils.

8.0n trouvera l'essentiel des références sur I' adab préislamique
(préconisant le comportement idéal en pensée, en parole et en acte) in
Khaleghi-Motlagh et Pellat, 1983, et Daryaee, 2002.

9. Pour la chronologie et la géographie des dynasties en Islam, dont les
dynasties iraniennes, la derniére mise au point est celle de Bosworth,
1996. Pour un bref rappel de la chronologie, voir p. 872.

10.De nombreuses encyclopédies et des traités de classification des
sciences d’époque islamique témoignent de cette richesse et de cette
diversité ; voir aussi Ibn Al-Nadim, The Fihrist.

11. Melikian-Chirvani, 1992 ; Sims, 2002.

12.Un des sommets de la parénétique est représenté par 'ouvrage
persan Q a b it s-N @ meh [Le Livre de Q a b i s], livre de conseils que le
souverain ziyaride Qabiis écrivit pour son fils et successeur, en 1082-
1083 ; au sujet des conseils en général, voir les références citées en
n. 4, p. 855.

13. Mohebbi, 1996, en particulier p. 211-216.

14. Subtelny, 2002, chap. 4, p. 101-126 ; Szuppe, 1993 et 1996.

15. Calmard, 1990.

16. Passage cité par Soudavar, 1996, p. 171-172, n. 8, a partir d'un texte
de Kerbala'.

17. L’expression est de Melikian-Chirvani, 1988, p. 7 ; il s’agit du monde
iranien au sens large.

18. Khaleghi-Motlagh, 1999.

19. Voir Ferdowsi [Firdasi], Sh @ h-N a meh, I, p. 16-17.

20. Ferdowsi, Sh d h-N @ meh, 1, p. 18-19.



21. Grandin et Gaborieau, 1997.

22.Pour la traduction francaise, voir Avicenne, Le Livre de science,
introd. p. 11-30 ; pour la traduction anglaise, voir Gohlman, 1974.
23.Pour une lecture critique de la biographie d’Avicenne, Reisman,
2003.

24. Avicenne, Le Livre de science, intro., p. 17 ; dans la traduction
anglaise, Gohlman propose une autre lecture du passage : « Then my
father died and T was free to govern my own affaires [Quand mon pére
mourut, je fus libre de mener mes affaires] » (voir Gohlman, 1974,
p. 41).

25, Etat situé au sud de la mer d’Aral en Asie centrale.

26. Avicenne, Le Livre de science, introd., p. 17.

27. Avicenne, Le Livre de science, p. 63.

28. Cf. Avicenne, Le Livre de science. Cette encyclopédie et un bref traité
sur le pouls sont les seuls écrits persans d’Avicenne.

29. Anciennement dénommée Rhages, située pres de I'actuelle capitale
Téhéran, cette cité fut puissante sur le plan commercial, politique et
artistique a I'égal de Damas ou de Bagdad, jusqu’au xiii € siécle.

30. Kholeif, 1966.

31.Razi,Jame’ al- “ Ol m, p. 70.

32. Kholeif, 1966.

33.1l s’agit du Shah du Khwarezm, ‘Ala” al-Din Tekesh, de la derniére
dynastie d’origine turque.

34, Tabrizi, Saf i neh, p. 537, reproduit in Razi, J @ me " al- * Ol i m, p. 7-8.
35. Pour une breve bibliographie, cf. « al-Khayyam », in Gillispie, 1970-
1980 ; pour la derniere mise au point sur Khayyam poete, cf. in
Khayyam, Quatrains, l'introduction de Gilbert Lazard.

36. Traduction in Nasr, 1979, p. 110-111.

37. Sur la secte shiite hérétique des Nizarites, les Assassins, voir Amir-
Moezzi et Jambet, 2004, p. 65-68 ; Daftary, 1995. Pour un apercu sur
Alamut, cf. « al-Tasi », in Gillispie, 1970-1980 ; sur le contexte
historique, voir Daftary, 2000.

38. Richard, 1996, p. 45-72.

39. Pour un survol sommaire du fonctionnement de I'atelier et de la
bibliotheque, cf. Porter, 1992, chap. 9 et 10.

40.11 avait été a Bagdad au service du souverain précédent, Ahmad
Jalayer, et s’était lui aussi fait inviter a Ispahan vers 1412 ; puis, une
fois le Timouride Eskandar renversé par Shahrokh, ce dernier I'avait
emmené avec lui a Hérat ou il fut mis a mort en 1427.

41. Richard, 2001.

42. Décrit dans Nezami ‘Aruzi, Chah a r Maq a la [rédigé en 1156], p. 118-
124,

43. Hoffmann, 1997 ; Allsen, 2001, chap. 11 et suiv.

44, Donation de mainmorte, créant une propriété inaliénable et
durable, a des fins charitables. 1l s’agit théoriquement d’une fondation
pieuse, c’est-a-dire d’'un bien confié a Dieu, 'acte du waqgf précisant a
qui reviennent les bénéfices.

45, Allsen, 2001, chap. 14.



46. Subtelny, 2002, chap. 3 ; Hoffmann, 1997, p. 191-239.

47. Par exemple, l'institution charitable de Sayyid Rukn al-Din a Yazd
(constituée vers 1320) comprenait une madrasa, une bibliothéque, un
scriptorium, un hopital et un petit observatoire : Hoffmann, 1997,
p. 194-195.

48.De nombreux textes scientifiques persans existent au moins en
deux versions. Lencyclopédie persane de Fakhr al-Din Razi, Jame’
al-‘Olim, nous est parvenue en trois versions et sous deux titres
différents. On ne peut attribuer des manipulations de cette envergure
a I'initiative du copiste en vue d’'une simple mise a jour.

49. Manuscrit unique conservé a la Bibliothéque nationale de France
(Paris, BnF, ms. persan 79 A).

50. Paris, BnF, ms. supplément persan 1965.

51. Allsen, 2001, p. 166-67.

52. Allsen, 2001, p. 206.

53. Saliba, 1994.

54. Samsd, 1989.

55. Melikian-Chirvani, 2007.

56.Pour une rapide bio-bibliographie, cf. « al-Kashi », in Gillispie,
1970-1980 ; pour la premiere lettre, voir Bagheri, 1997 ; pour la
seconde, voir Kennedy, 1960.

57. Samsd, 1989.

58. Touati, 2003.

59. Panaino, 1998, chap. 11, pour diverses positions des savants sur la
théorie de la Grande Année et ses origines.

60. Gutas, 1998.

61. Pingree, 1968, en particulier p. 11.

62. Pingree, 1968, p. 21-22.

63. Pingree, 1968, p. 23-24.

64.Le « Livre des Mille [cycles] » d’AbTG Ma‘shar est cité par Nezami
dans son Eqb al- N a meh.

65. 11 s’agit des copies illustrées de Kit a b al-Maw a l i d et de Kit a b al-
Bulh d n ; voir Carboni, 1987 et 1988.

66. Les Noqtavis représentaient un courant messianique reposant sur
les spéculations kabbalistiques. Voir Babayan, 2002, en particulier
chap. 2.

Bibliographie

Sources

® Avicenne, Biographie : [Avicenne] Ibn Sina, The Life of Ibn Sind, éd.
bilingue anglais/arabe de W. E. Gohlman, Albany, 1974.

® Avicenne, Le Livre de science : Avicenne, Le Livre de science, trad. du
persan par M. Achena et H. Massé, Paris ; rééd. 1986.

® [Ferdowsi], Shah-Nameh : Abou’lkasim Firdisi, Shah-Nameh [Le Livre
des rois], 7 vol., éd. et trad. du persan par J. Mohl, Paris, [1838-1878] ;



rééd. 1977.

® [Ibn Al-Nadim], The Fihrist : The Fihrist of al-Nadim, 2 vol., éd. et trad.
de 'arabe par B. Dodge, New York-Londres, 1970.

e Khayyam, Quatrains: ‘Omar Khayyam, Cent un quatrains de libre
pensée, éd. et trad. du persan par G. Lazard, Paris, 2002.

® Nezami ‘Aruzi, Chahdr Maqgala : Chahar Magqala [The Four Discourses] of
Nidhami-i-* Arudi-i-Samarqandi, trad. du persan par E. G. Browne,
Londres ; rééd. 1978.

® Razi, Jame’ al-‘Olam : Fakhr al-din Razi, Jame’ al-‘Olim [Le Compendium
des sciences], éd. ‘A. Al-e Ahmad, Téhéran, 1382 sh. [ shamsi: date du
calendrier solaire]/2004.

® Tabrizi, Safineh: Abl al-Majd Mohammad ibn Mas‘ad Tabrizi,
Safineh-ye Tabriz [Anthologie de Tabriz], éd. fac similé, Téhéran,
1381 sh./2003.

Autres références

® Allsen, 2001 : Thomas T. Allsen, Culture and Conquest in Mongol
Eurasia, Cambridge.

® Amir-Moezzi et Jambet, 2004 : Mohammad-Ali Amir-Moezzi et
Christian Jambet, Qu’est-ce que le shi'isme ?, Paris.

® Babayan, 2002 : Kathryn Babayan, Mystics, Monarchs and Messiahs.
Cultural Landscape of Early Modern Iran, Cambridge (Mass.).

® Bagheri, 1997 : Mohammad Bagheri, « A Newly Found Letter of al-
Kashi on Scientific Life in Samarkand », Historia Mathematica, 24,
p. 241-256.

® Bosworth, 1996 : Clifford E. Bosworth, The New Islamic Dynasties,
Edimbourg.

® Calmard, 1990 : Jean Calmard, « Mihragan », in Encyclopédie de l'lslam
(nouv. éd.), Leyde, vol. 7, p. 15-20.

® Carboni, 1987 : Stefano Carboni, « Two Fragments of Jalayrid
Astrological Treatise in the Keir Collection and the Oriental
Institute in Sarajevo », Islamic Art, p. 149-186.

® Carboni, 1988 : S. Carboni, Il Kitab al-Bulhan di Oxford, Turin.

® Chelkowski, 1993 : Peter Chelkowski, « Nizami Gandjawi », in
Encyclopédie de I'lslam (nouv. éd.), Leyde, vol. 8, p. 78-83.

® Daftary, 1995 : Farhad Daftary, The Assassin Legends. Myths of the
Isma’ilis, Londres.

® Daftary, 2000 : F. D aftary, « Nasir al-Din al-TasT and the Isma’ilis of
the Alamut Period », in N. Pourjavady et Z. Vesel (éd.), Nasir al-Din
Tusi, philosophe et savant du xiii ¢ siécle, Téhéran, p. 59-67.

® Daryaee, 2002 : Touraj Daryaee, « Mind, Body and the Cosmos :
Chess and Backgammon in Ancient Persia », Iranian Studies, 35, 4,
p. 281-306.

® Fouchécour, 1986 : Charles-Henri De Fouchécour, Moralia, Paris.

e Gillispie, 1970-1980 : Charles C. Gillispie (éd.), Dictionary of Scientific
Biography, 16 vol., New York.

® Gohlman, 1974 : William E. Gohlman (éd.), The Life of Ibn Sina, éd.



bilingue anglais / arabe, Albany.

Grandin et Gaborieau, 1997 : Nicole Grandin et Marc Gaborieau (éd.),
Madrasa. La transmission du savoir dans le monde musulman , Paris.
Gutas, 1998 : Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture, Londres.
Hoffmann, 1997 : Birgitt Hoffmann, « The Gates of Piety and
Charity », in D. Aigle (éd.), LTran face a la domination mongole ,
Téhéran, p. 189-202.

Hoffmann, 2000 : B. Hoffmann, Wagqf im mongolischen Iran, Stuttgart.
Huyse, 2005 : Philip Huyse, La Perse antique, Paris.

Kennedy, 1960 : Edward S. Kennedy, « A Letter of Jamshid al-Kashi
to His Father », Orientalia, 29, p. 191-213 [réimpr. in D. A. King et
M. H. Kennedy (éd.), Studies in the Islamic Exact Sciences, Beyrouth,
1983, p. 72-744].

Khaleghi-Motlagh et Pellat, 1983 : Djalal Khaleghi-Motlagh et
Charles Pellat, « Adab », in Encyclopaedia Iranica, New York, vol. 1,
p. 431-444,

Khaleghi-Motlagh, 1999 : D. Khaleghi-Motlagh, « Ferdowsi, Abu’l-
Qasem », in Encyclopaedia Iranica, New York, vol. 9, p. 514-524.
Kholeif, 1966 : Fathallah Kholeif, A Study on Fakhr al-Din al-Razi and
his Controversies in Transoxiana, Beyrouth.

La Vaissiere et al., 2003 : Etienne De La Vaissiére, Pénélope Riboud
et Frantz Grenet, « Les livres des Sogdiens », Studia Iranica, 32,
p. 127-136.

Melikian-Chirvani, 1988 : Assadullah Souren Melikian-Chirvani,
« Le livre des rois, miroir du destin », Studia Iranica, 17, p. 7-46.
Melikian-Chirvani, 1992 : A. S. Melikian-Chirvani, « The Iranian
bazm in Early Persian Sources », in R. Gyselen (éd.), Banquets
d’Orient, Bures-sur-Yvette, p- 95-120.

Melikian-Chirvani, 2007 : A. S. Melikian-Chirvani, « Salomon roi du
monde en sa demeure iranienne »,Salomon. Sources et
postérité/Cahiers de la Société asiatique (n.s., V), Louvain [a paraitre].
Mohebbi, 1996 : Parviz Mohebbi, Techniques et ressources en Iran du vii
€ au xix ¢ siecle, Téhéran.

Nasr, 1979 : Seyyed Hossein Nasr, Sciences et savoir en Islam , trad. de
I'anglais par J.-P. Guinhut, Paris.

Panaino, 1998 : Antonio Panaino, Tessere il cielo, Rome.

Pingree, 1968 : David Pingree, The Thousands of Abii Ma‘shar, Londres.
Porter, 1992 : Yves Porter, Peinture et art du livre, Paris-Téhéran.
Reisman, 2003 : David C. Reisman, « Stealing Avicenna’s Books : a
Study of the Historical Sources for the Life and Times of Avicenna »,
in D. C. Reisman et A. H. Al-Rahim (éd.), Before and After Avicenna,
Leyde, p. 91-126.

Richard, 1996 : Francis Richard, « Un témoignage inexploité
concernant le mécénat d’Eskandar Soltan a Esfahan », Oriento
Moderno, LXXVI, p. 45-72.

Richard, 2001 : Fr. Richard, « Nasir al-Soltani, Nasir ad-Din
Mozahheb et la bibliotheque d’Ebrahim Soltan a Shiraz », Studia
Iranica, 30, p. 87-104.



® Saliba, 1994 : George Saliba, A History of Arabic Astronomy. Planetary
Theories During the Golden Age of Islam, New York.

® Samsd, 1989 : Julio Samsé, « Marsad », in Encyclopédie de I'Islam
(nouv. éd.), Leyde, vol. 6, p. 584-587.

® Shaked et Safa, 1985 : Shaul Shaked et Zabih Allah Safa, « Andarz »,
in Encyclopaedia Iranica, New York, vol. 2, p. 11-22.

® Sims et al., 2002 : Eleanor Sims, Boris I. Marshak et Ernest. J. Grube,
Peerless Images. Persian Painting and its Sources , New Haven.

® Soudavar, 1996 : Abolala Soudavar, « The Saga of Abii-Sa‘id Bahador
Khan : The Abii-sa‘idname », in J. Raby et T. Fitzherbert (éd.), At the
Court of the Il-Khan’s, 1290-1340, Oxford, p. 95-218.

® Subtelny, 1991 : Maria E. Subtelny, « A Timurid Educational and
Charitable Foundation : the Ikhlasiyya Complex of ‘Ali Shir Nava’l
in Fifteenth-Century Herat and its Endowment »,Journal of the
American Oriental Society, 111, 1, p. 38-61.

® Subtelny, 2002 : M. E. Subtelny, Le Monde est un jardin. Aspects de
Ihistoire culturelle de I'Iran médiéval, Paris.

® Szuppe, 1993 : Maria Szuppe, « Les résidences princieres de Hérat »,
inJ. Calmard (éd.), Etudes safavides, Téhéran, p. 267-286.

® Szuppe, 1996 : M. Szuppe, « Palais et jardins : le complexe royal des
premiers Safavides a Qazvin, milieu xvi ®-début xvii € siécle », in
R. Gyselen (éd.), Sites et monuments disparus d’aprés les témoignages de
voyageurs, Bures-sur-Yvette, p. 143-177.

® Touati, 2003 : Houari Touati, LArmoire a sagesse. Bibliothéques et

collections en Islam, Paris.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE haSteC fondation
[ .
EHAUTE Laboratoire d'Excellence TI:IHI;:F?H.F?E
ETUDESSS e cooniopoioie foiances
EOCTAL l—.’-L. et des croyances

F PF L o ?ONCEPTION :
] - EQUIPE SAVOIRS,
h I POLE NUMERIQUE

RECHERCHE ET

PLATEFORME

methodes et outils

MG - UNIVEREITE CAERN pou stru €

GEOMATIQUE (EHESS).
e DEVELOPPEMENT : DAMIEN RISTERUCCI, IMAGILE, MY SCIENCE WORK DESIGN : WAHID MENDIL.



https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

DNU enssib ity

enatmmlr mrh:ﬂturr:

strasbourg sl o

WIS J 5,


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	La topographie de base
	Le recrutement et la commande
	Le projet royal
	Bibliographie
	Nos partenaires


