
Civilisation et Civilisation et Kultur Kultur : de: de
Friedrich August Wolf àFriedrich August Wolf à
Sigmund FreudSigmund Freud

Civilization and Civilization and KulturKultur : from Friedrich August Wolf to Sigmund Freud: from Friedrich August Wolf to Sigmund Freud

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciensCahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens , , La " civilisation " :La " civilisation " :
critiques épistémologique et historiquecritiques épistémologique et historique, , n°11n°11 , , 20182018

Résumé
En énonçant les principes fondateurs de l’ Alterthumswissenschaft,
F. A. Wolf opère une distinction entre la « civilité bourgeoise » (
die bürgerliche Policirung) des nations de l’Orient et la « culture
spirituelle » ( die Geisteskultur) des Grecs et des Romains. Des
dé&nitions anthropologiques (E. B. Tylor) ou sociologiques
(E. Durkheim et M. Mauss) de la culture ou de la civilisation
permettront d’échapper à la hiérarchisation entre les cultures.
On trouvera en particulier dans la notion de civilisation ( Kultur)
telle qu’elle est développée par S. Freud des premières réponses à
la question de la relation entre l’individu avec son psychisme et
une société profondément marquée par sa culture. Et du côté de
l’anthropologie, ce sera l’idée de la fabrication sociale et
culturelle de l’homme en interaction avec son environnement
qui invitera à revisiter les dé&nitions de la civilisation proposées
par Durkheim et Mauss ainsi que par Freud, sans accorder de
privilège à la culture gréco-romaine.

Dans la collection « Sagesse des mythes », une série de dessinateurs
guidés par le philosophe Luc Ferry o3rent aux jeunes lectrices et
lecteurs francophones une nouvelle forme de mythographie. C’est
désormais sous forme de bandes dessinées que sont mis en scène les
grands récits héroïques grecs. Ainsi, à l’exemple de Thésée et du
Minotaure, dans l’opposition du héros aux « forces du chaos », ce
serait une invitation à revenir aux « fondamentaux de notre
civilisation » – commente un critique1. Non seulement une
« civilisation », mais la « nôtre » : retour aux origines et appropriation
énonciative d’une civilisation qui ne peut, à l’évidence, que plonger ses

Claude Calame

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=15


racines dans la mythologie grecque ; c’est une mythologie grecque qui,
par ailleurs, mettrait en scène le triomphe du héros civilisateur sur les
forces sauvages …

Zivilisation ou Kultur ? De la civilisation à la culture
de l’esprit

Au début du xix e siècle à Berlin, le grand historien de la littérature
g r e c q u e Friedrich August Wolf  fonde le Museum der
Alterthumswissenschaft. Intitulé Darstellung der Altertums-Wissenschaft
nach Begri , Umfang, Zweck und Werth, ce long texte d’introduction est
programmatique ; l’érudit y énonce les principes fondateurs d’une
nouvelle « science de l’Antiquité », appelée à devenir rapidement
klassiche Philologie, philologie classique. Quant à cette nouvelle science,
celui qui est le père de la théorie du caractère oral de la poésie
homérique déclare : «  Man nennt sie bald Philologie, bald classiche
Gelehrsamkeit, bald alte Literatur, bald Humanitäts-Studien, zuweilen mit
einem ihnen fremden und ganz modernen Namen, schöne Wissenschaften »
(1807, p. 11). Mais les Grecs et les Romains, s’empresse-t-il d’expliquer,
ne sont pas les seuls à animer ce « monde ancien » ; ils le partagent en
e3et avec les Égyptiens, les Hébreux, les Perses, « d’autres nations
encore de l’Orient ».

Ce serait néanmoins une erreur, ajoute Wolf, de mettre ces nations de
l’Orient antique sur le même pied que les Grecs et les Romains ! Sans
doute « civilisés », ces peuples n’auraient pas atteint la « culture »
qu’o3rent au contraire la Grèce et Rome. C’est que, selon un critère
discriminatoire, il convient de distinguer entre la « civilité
bourgeoise » («  die bürgerliche Policirung ») des uns et la « culture
spirituelle » («  die Geisteskultur  ») des autres. Dans cette mesure, le
champ de l’ Alterthum - Antiquité doit être restreint aux deux peuples
policés par la culture spirituelle, c’est-à-dire les Grecs et les Romains.
Au-delà de la civilisation, ils sont les représentants de la Kultur.

Dans un second temps, Wolf situe les Grecs, davantage que les
Romains, à l’origine d’une relation généalogique directe avec les
Allemands. Dans la préface de ce premier numéro qui est adressé à
Johann Wolfgang Goethe et où le poète est désigné comme un &n
connaisseur et un digne représentant de l’esprit grec2, ce rapport de
&liation directe est placé sous le signe du Grand et du Beau pour
aLrmer : « nous Allemands, parmi les modernes, après tant de
dé&gurations, nous nous accordons avec le plus de &délité aux
manières du chant et du discours grecs » (Wolf 1807, p. VI). Par la
littérature et les arts, les Grecs et les Romains se distinguent en e3et
non seulement des Orientaux, parmi lesquels les Hébreux, mais
surtout des Asiates et des Africains – peuples civilisés sans doute, mais



sans la culture d’une littérature («  litterarisch nicht cultivirte, nur
zivilisierte Völker » ; Wolf 1807, p. 18). C’est pourquoi la dénomination
Alterthum sera réservée aux deux peuples aLnés par la culture de
l’esprit ( Geistescultur), l’instruction et l’art ; cela à d’autant plus forte
raison que Wolf aLrme que toute culture repose sur une langue qui
renvoie à un mode de penser et qui renforce le patrimoine des idées et
la pensée d’un peuple, d’une nation. À cet égard le grec occupe une
position originaire et privilégiée (cf. Cozzo 2011, p. 343-347).

C’est donc dans la mouvance du Romantisme allemand que le décor est
planté. En contraste avec la civilisation caractérisant les autres
peuples, la culture est appelée à distinguer les Grecs, les Romains et,
dans la &liation, les Allemands par la littérature et les beaux-arts.
Certes, quelques années auparavant, Johann Gottfried Herder avait
proposé pour la culture une di3usion universelle : il en faisait le
propre de l’humanité en général. Double est en e3et la « genèse » de
tout être humain, génétiquement par la communication,
organiquement par l’assimilation de ce qui est communiqué. Et ce
second processus, qui traverse toute l’existence de l’homme, est
marqué par la culture ( Kultur), en référence métaphorique à la culture
d’un champ, ou par l’illumination ( Aufklärung) via l’image de la
lumière. Même si c’est sur un mode mineur, les peuples de Californie
ou de la Terre de feu sont cultivés et illuminés : ils ont appris à
fabriquer et à utiliser des arcs et des Rèches ; ils ont une langue et des
notions, des pratiques et des arts qu’ils ont apprises : « La chaine de la
culture et de la lumière s’étend en conséquence jusqu’à l’extrémité de
la terre » («  die Kette der Kultur und Aufklärung reicht aber sodann bis ans
Ende der Erde » ; Herder 1784-91, II, p. 335 = II, livre 9, chap. 1).
Indépendamment d’une civilisation qui serait celle o3erte en
di3érentes formes par les peuples primitifs que sont les Naturvölker, la
culture quant à elle se dé&nit pour Herder comme l’expression
multiforme et di3érenciée de l’esprit ( Geist) et de l’âme (  Seele) d’un
peuple devenu Nation. L’acquisition individuelle et collective de la
culture repose sur la Bildung, sur la formation et sur l’éducation.

Premières anthropologies des cultures

Au xix e siècle l’idée d’une culture qui se confond avec la civilisation a
été reprise par l’anthropologie anglo-saxonne. Le second terme
devient pratiquement synonyme du premier. Rappelons pour
mémoire la fameuse dé&nition anthropologique qu’Edward B. Tylor
donne de la culture dès l’introduction de Primitive Culture (1871, p. 1,
avec le commentaire de Cuche 1996, p. 16-18) : « Culture ou
civilisation, pris dans son sens ethnologique le plus étendu, est ce tout
complexe qui comprend la connaissance, les croyances, l’art, la
morale, le droit, les coutumes et les autres capacités acquises par
l’homme en tant que membre de la société. » C’est d’ailleurs une



dé&nition que l’anthropologue anglais précise d’emblée dans le sous-
titre de l’ouvrage : Researches into the development of mythology,
philosophy, religion, language, art, and custom. Même si l’ouvrage de Tylor
s’inscrit dans la perspective évolutionniste de rigueur à cette époque,
cette conception compréhensive des représentations et des pratiques
des hommes en société ne propose ni hiérarchie entre les cultures, ni
subordination entre les peuples.

Mais le concept plus sociologique d’une culture de l’homme
impliquant la diversité des cultures des communautés humaines va
s’imposer surtout dans le domaine de l’anthropologie francophone (cf.
Cuche 1996, p. 22-26). On évoquera naturellement à ce propos la
dé&nition donnée implicitement et conjointement par Émile
Durkheim et Marcel Mauss (1913, p. 47, dans une célèbre « note sur la
notion de civilisation ») à une culture précisément conçue comme
« civilisation » :

Les institutions politiques, juridiques, les phénomènes de
morphologie sociale font partie de la constitution propre
de chaque peuple. Au contraire, les mythes, les contes, la
monnaie, le commerce, les beaux-arts, les techniques, les
outils, les langues, les mots, les connaissances scienti&ques,
les formes et les idéaux littéraires, tout cela voyage,
s’emprunte, résulte, en un mot, d’une histoire qui n’est pas
celle d’une société déterminée.

Au-delà de l’étrange partage entre institutions propres et ce que nous
classerions du côté des manifestations pratiques et symboliques
(économie incluse ?) d’une culture, au-delà de l’étrange omission de ce
que nous placerions sous l’étiquette de religion, au-delà de ce que
Durkheim dé&nira comme « conscience collective » faite de
représentations, d’idéaux, de valeurs, de sentiments partagés, cette
dé&nition englobante de la civilisation aLrme la perméabilité des
cultures, dans l’histoire. Il n’y a, à vrai dire, pas de raison de soustraire
à ce processus d’interaction culturelle les institutions sociales,
politiques, juridiques et religieuses avec l’idéologie qui les con&gure et
qui les légitime. Mais c’est là un autre problème.

Quel que soit le périmètre qu’on lui assigne, avec cette dé&nition large
la civilisation (ou la culture) ne saurait être couplée avec l’idée de
nation ou, pire encore, avec le fantasme de l’identité nationale ; de
plus, à l’écart de toute hiérarchie, les cultures et la civilisation, si l’on
tient à ce concept, ne peuvent être pensées que dans la diversité de
communautés culturelles en constant développement interactif, à
l’écart de toute origine unique, que celle-ci soit indo-européenne,
sémitique, occidentale ou grecque.

La mémoire culturelle et le « Grand Partage »



Est-ce à dire que notre approche de l’Antiquité échappe désormais aux
dé&nitions de la civilisation privilégiant une civilisation occidentale
plongeant ses racines dans la culture gréco-romaine ?

Comme je l’ai rappelé ailleurs (Calame 2014), à la &n du siècle dernier
l’égyptologue et historien des religions antiques Jan Assmann a
reformulé le concept de « mémoire collective ». À chaque époque
toute société disposerait d’un ensemble de textes, d’images et de rites
qui lui permettrait de transmettre, par l’usage, une image d’elle-
même. Portant en particulier sur le passé de la communauté et fondé
en tradition à la fois historiographique et religieuse, ce savoir partagé
serait institué en mémoire collective ; c’est sur le « sens » ( Sinn) de
cette mémoire collective, d’ordre culturel, que le groupe fonderait la
conscience de son unité et de sa particularité (voir par exemple
Assmann 1992, p. 19-25). Or, dans une contribution théorique plus
récente (Assmann 2000), l’historien des religions allemand aLrme que
le concept de mémoire culturelle doit être assorti d’un partage entre
ce qu’il dénomme, par jeu de mot interposé, Bindungsgedächtnis et ce
qu’il appelle Bildungsgedächtnis ; soit la « mémoire connective » d’une
part, la « mémoire formative » d’autre part.

Or l’inscription d’une mémoire collective dans une tradition pose la
question des moyens permettant de constituer et d’entretenir toute
mémoire culturelle, d’une part dans la dimension horizontale, dans
l’espace, d’autre part dans la dimension verticale, dans le temps. Parmi
ces moyens d’une communication tant horizontale que verticale,
l’historien des religions antiques qu’est Assmann mentionne
essentiellement, comme on l’a signalé, les pratiques rituelles et les
manifestations textuelles. Les premières seraient le propre des
communautés qui ne connaissent pas de système graphique et dont la
tradition est entièrement orale ; les secondes seraient l’apanage
évident des sociétés appuyant leur tradition sur un système de
transcription graphique et de di3usion écrite de la parole orale. C’est
dire que, par ce biais, Assmann reprend à Claude Lévi-Strauss la
célèbre distinction entre sociétés froides et sociétés chaudes  pour
inscrire implicitement le concept de mémoire culturelle dans le
« Great Divide », le « Grand Partage » mis en doute puis reproduit par
Jack Goody (1977, p. 146-162). Sociétés « froides », sans histoire, les
cultures sans écriture disposeraient d’une mémoire « connective » qui
serait fondée sur la réitération du rituel qui reproduit l’ordre
immuable du cosmos. En revanche, parce qu’elles disposent d’un
système de communication écrite, les sociétés « chaudes » auraient
« intériorisé » ( verinnerlicht) l’histoire et entretiendraient une
mémoire historique, une véritable mémoire culturelle.

D’un côté donc la Bindungsgedächtnis, de l’autre la Bildungsgedächtnis :
ce partage d’ordre à la fois structural et évolutif n’est pas sans évoquer
la distinction romantique allemande entre Zivilisation et Kultur. En ce
qui concerne en particulier les religions, ce partage s’inscrit une fois



encore dans la vieille distinction entre les Stammeskulturenqui
correspondent aux cultures tribales centrées sur la pratique rituelle et
les « grandes civilisations » qui sont fondées sur une religion du livre
et de la théologie qui en découle (Assmann 2000, p. 32-34 et 42-44).
Dans cette perspective discriminante, l’écriture est donnée comme un
instrument de libération assurant das freie Leben des Geistes ; « la vie
libre de l’esprit » est placée une fois encore sous l’autorité explicite de
Hegel et, par la valorisation implicite de la Bildung, sous celle indirecte
de Herder …

Inutile de dire que la Grèce classique échappe entièrement à ce nouvel
avatar du Grand Partage, assorti de la valorisation implicite des
« grandes civilisations ». On a suLsamment dit ailleurs le rôle
essentiel joué par les formes poétiques dans l’actualisation, la
communication et la transmission des récits héroïques que nous
identi&ons en tant que « mythes »3. Fondement de la mémoire
culturelle de chaque cité grecque, ces récits exemplaires n’existent
que dans les formes chantées qui les actualisent en performances
ritualisées dans des conditions de transmission institutionnelles. C’est
ainsi que les hauts faits de la guerre de Troie ou de la guerre des sept
contre Thèbes, pour ne pas parler des exploits instituants d’Érechthée
ou de Thésée à Athènes, animent une mémoire culturelle partagée
entre accomplissement rituel et tradition écrite grâce au système de
notation alphabétique emprunté aux Phéniciens (voir par exemple
Ford 2003). Sans doute n’est-ce donc pas un hasard si, entre religions
de tradition rituelle et religions de tradition écrite (réduites pour
l’essentiel aux trois monothéismes du Livre), entre Bindungsgedächtnis
e t Bildungsgedächtnis, la religion gréco-romaine n’est pas prise en
considération par Assmann. Pourtant c’est bien l’étrangeté des
manifestations de mémoire culturelle dans le polythéisme gréco-
romain qui pourrait conduire à une attitude de critique et de rejet du
paradigme moderne de la valorisation culturelle de l’écriture et des
religions du Livre, dans une démarche du double écart.

Sigmund Freud et la Kultur / « civilisation »
Convient-il donc de jeter aux poubelles de l’histoire l’idée de
civilisation ? Et, pour rester dans la tradition germanophone, il y
aurait-il désormais « malaise dans la civilisation » ?

Au sens freudien du terme, la Kultur, traduite en français par
« civilisation », semble devoir reposer sur trois piliers : premièrement
les moyens techniques (les outils, les instruments) que l’homme se
donne pour se protéger des forces naturelles ; puis la transposition
qu’opère l’être humain, par le travail de ses propres mains, du beau
qu’il rencontre dans la nature ; en&n l’exigence de l’hygiène requise
autant par l’entretien que par celui de notre environnement que par



notre propre corps, une exigence qui s’inscrirait contre le « penchant
naturel » de l’homme à la négligence et au dérèglement. C’est donc
d a n s Malaise dans la civilisationq u e Sigmund Freud tire de cette
dé&nition des bases de la civilisation la conclusion suivante : « La
beauté, l’ordre et la propreté occupent à l’évidence une place
particulière parmi les exigences de la civilisation » (Freud 2010, p. 89).
Les trois fondements de la civilisation nous font donc passer de
l’utilité des instruments techniques inventés par l’homme à la
fabrication esthétique de la beauté pour s’accomplir, par le
refoulement organique, dans l’hygiène d’un ordre. Or ce sont ces trois
paramètres qui conduisent au trait le plus fondamental : la pratique
des « activités psychiques supérieures » que sont les réalisations
intellectuelles, scienti&ques et artistiques ; parmi ces réalisations il
faut compter en particulier la production d’idées par les systèmes
religieux, les spéculations philosophiques ou les idéaux moraux de
perfectionnement de l’homme et de l’humanité.

Mais dans la description freudienne, l’un des traits le plus prégnants
de la Kultur/ civilisation réside dans le mode de régulation des
rapports humains : « les relations sociales qui lient les hommes en tant
qu’aides, voisins, objets sexuels, membres d’une famille ou d’un État »
(Freud 2010, p. 91). Ces relations sociales sont essentielles à la
civilisation puisque « la vie collective des hommes n’est rendue
possible que par l’existence d’une majorité plus puissante que
l’individu et solidaire contre chacun. Le pouvoir de la société s’oppose
alors en tant que “droit” au pouvoir réprouvé de l’individu, la “force
brutale” » (Freud 2010, p. 92). Règne du nómos sur la phúsis ?
Socialement partagés, l’ordre, la règle, le droit seraient-ils capables de
transformer et de maîtriser les « pulsions humaines », en particulier la
pulsion de mort ? La sublimation des pulsions, sinon le renoncement
pulsionnel par le refoulement seraient alors essentiels au
développement de la culture.

Néanmoins la perspective psychanalytique développée par Freud fait
de l’individu l’entité qui précède la société. Dans cette mesure, la
contradiction sociologique que l’on verra entre l’individualisme
méthodologique, qui fait de l’individu l’indivis premier, et le holisme
méthodologique, qui valorise le collectif des faits sociaux et les
contraintes exercées par la société, ne reçoit pas de solution, sinon par
l’intermédiaire d’une analogie. De même que l’individu est animé par
le « ça » (partagé entre pulsions de vie et pulsions de mort, entre Éros
et Thanatos), de même que l’individu réprime une libido et une
agressivité qui, refoulée, est transformée en « surmoi » sous forme de
culpabilité, de même la civilisation se doterait-elle d’un surmoi sous la
forme d’une éthique ; cette morale serait fondée, par exemple, sur un
commandement tel que « tu aimeras ton prochain comme toi-même ».
Quant au ça de la Kultur– et c’est là le problème – Freud nous renvoie
sans précision au ça de l’individu ; un individu marqué par ce qui
serait une tendance constitutionnelle des hommes, celle de s’agresser



les uns les autres : « Si l’évolution de la civilisation ressemble autant à
celle de l’individu et use des mêmes moyens, n’est-on pas en droit de
diagnostiquer que bien des civilisations […] sont devenues “névrosées”
sous l’inRuence des tendances civilisatrices ? » (Freud 2010, p. 169).
Conclusion face à l’agressivité constitutionnelle des êtres humains :
« il reste à espérer que la “deuxième force céleste”, l’Éros éternel, fasse
un e3ort pour s’imposer dans sa lutte contre son adversaire tout aussi
immortel. Mais qui peut prévoir l’issue de ce combat ? » (Freud 2010,
p. 171).

Entre culture et individu : anthropopoiésis et
écopoiésis

C’est dire qu’au-delà d’un surmoi constitué en éthique, le ça
civilisationnel nous réfère en dé&nitive au conRit individuel entre
Thanatos et Éros, au combat complémentaire entre pulsions de mort
et volonté de destruction d’une part et pulsions sexuelles et exigence
d’auto-conservation d’autre part, dans l’éternelle répétition (Freud
1927, p. 56-774). Le concept freudien de civilisation nous renvoie donc
à l’individu et à son psychisme, à cet individu qu’en Europe
occidentale on a constitué en sujet : un sujet qui, au siècle des
Lumières, devient un être de raison, constitué en droit, un sujet libre
de penser et libre d’agir comme il le veut ; un sujet dont les libertés
sont fondées sur un certain nombre de droits, également partagés ;
mais aussi un sujet pourvu d’une intériorité et d’une intimité
singulières, capable de dialoguer avec lui-même ; par conséquent un
sujet réRexif qui va devenir le sujet philosophique qui se reconnaît en
tant que tel dans la mesure où il peut aLrmer « je pense donc je
suis » ; ou encore un sujet pratique, un sujet agent engagé dans le
monde extérieur selon une volonté et selon des motivations qui lui
seraient propres ; en&n, plus récemment, un sujet-individu capable de
développer ses capacités propres et soucieux de réaliser son « self »
par la performance dans la compétition et la concurrence avec les
autres. Mais Freud est toujours là pour nous rappeler qu’entre le « ça »
et le « surmoi » le sujet occidental est aussi s ub-jectum, soumis à des
contraintes qui le dépassent. Des contraintes d’ordre psychique sans
doute, mais aussi des contraintes qui découlent de son indispensable
insertion dans un réseau social et dans un environnement particuliers.

C’est ici qu’il convient de rappeler les termes du débat sociologique
quant à savoir qui, de l’individu ou de la société, est premier par
rapport à l’autre. Pour Émile Durkheim la société ne saurait être
considérée comme la somme des individus qui la composent, des
individus que l’on considérerait comme des entités premières, dans
leurs di3érents états de conscience. Constituant un système qui a son
autonomie et sa logique, la société impose aux individus des



« manières d’agir et de penser ». Ainsi le social et le collectif ne
peuvent être envisagés comme les simples résultantes des actions et
des pratiques des individus : l’ « individualisme méthodologique » doit
être réfuté. Néanmoins la réduction qu’a opérée en contraste le
« holisme méthodologique » en renvoyant les parties au tout a induit
les sociologues à adopter une position de « relationalisme
méthodologique » : société et individus sont à comprendre dans des
relations qui correspondent à des rapports de réciprocité. Entre les
individus-atomes comme êtres indivis et l’ensemble social auquel ils
sont nécessairement intégrés, il y a interdépendance, interaction ; il y
a « co-construction » des uns par l’autre, et vice versa (voir Corcu3
2007, p. 11-20 et 86-107).

Or, comme l’a fort bien appréhendé Freud, qui dit société dit
« civilisation » et culture, qui dit société dit un ensemble de pratiques
productives et symboliques, techniques et esthétiquement réglées, un
ensemble animé sinon par une série d’idéaux, du moins par des
représentations fortes, des récits fondateurs et des valeurs partagées
qui, en di3érentes communautés, modèlent collectivement et
singulièrement les actions et les pratiques des hommes tout en les
légitimant. La culture donc qui peut être également une culture de la
violence, de la discrimination et de la domination. Ainsi par le biais de
pratiques d’ordre technique et symbolique où l’activité de la
communication verbale joue un rôle essentiel, l’homme se constitue
lui-même, pratiquement et symboliquement, dans son identité
psychique, a3ective et réRéchie en interaction autant avec di3érents
réseaux d’appartenance sociale et culturelle qu’avec un
environnement singulier.

À partir d’une incomplétude aussi bien physique qu’intellectuelle déjà
reconnue par Herder, à partir de ce qui est désormais identi&é comme
une plasticité neuronale exceptionnelle, l’être humain se construit
comme sujet et comme individu en interaction obligée avec les
di3érents cercles communautaires qui, en des termes freudiens que
l’on retiendra volontiers, contribuent au façonnement de son ça et à la
constitution de son surmoi : interaction avec les di3érentes valeurs,
conventions, représentations et traditions qu’à son tour il adopte ;
interaction également avec un milieu qu’il contribue en retour à
façonner quand il ne le détruit pas. En e3et, en tant que
représentations partagées et pratiques, ces « habitus » (pour
reprendre le concept opportunément développé par Pierre Bourdieu)
d’ordre culturel engagent l’individu à l’action sur l’environnement
social, culturel et écologique qui a par ailleurs contribué à sa
« fabrication ». À saisir par les deux concepts opératoires conjugués
d’« anthropopoiésis » et d’« écopoiésis »5, ce processus se poursuit
pendant toute sa carrière d’être humain mortel. L’individu se fabrique
à la fois par les autres, pour les autres et contre les autres, dans des
formes d’action et des formes de discours culturellement marquées et



socialement acceptées (ou au contraire marginalisées).

D’un point de vue anthropologique, l’identité complexe de chaque
homme repose donc sur une dialectique subtile entre d’une part la
nécessaire fabrication sociale et culturelle de l’être humain par ses
proches dans di3érents réseaux de sociabilité, et d’autre part le
développement de la singularité de l’individu, dans son identité
physique et psychique, dans son identité pratique et intellectuelle,
dans son identité a3ective et morale. Donc sans civilisation, pas
l’individu émancipé en personne avec sa réRexivité critique, attentive
à celles et ceux qui contribuent à sa construction anthropopoiétique et
écopoiétique, et à son constant maintien, physique et psychique, social
et culturel.

Le cas échéant, l’émancipation pourra s’opérer avec l’aide des Grecs ou
des Romains, mais dans une perspective d’anthropologie doublement
critique. On plaidera donc pour une anthropologie (en l’occurrence
historique) fondée sur un constant e3ort de « traduction
transculturelle » (voir Calame 2002) : retour aux pratiques politiques,
sociales et religieuses, et surtout aux pratiques discursives propres
aux Anciens, au plus près des termes et de leur signi&cation
« indigènes », mais pour s’en distancer et nourrir ainsi la réRexion
critique sur ce que nous en faisons dans un paradigme civilisationnel
bien di3érent. Paradoxalement marqué par un individualisme
concurrentiel dans des systèmes sociaux hyperconnectés et
surinformés, le paradigme de la civilisation contradictoire du sel&e et
du réseau immédiat ne peut que béné&cier de la confrontation, par
exemple, avec des formes de poésie chantée et collective, en
performances ritualisées pour la construction anthropopoiétique
d’individualités émancipées, femmes et hommes.

Notes

1. Voir De Luca et Ferry 2015, brièvement signalé par Antoine Duplan
dans Le Temps, no 966, du 26 novembre 2016.
2 . Cette dédicace a fait l’objet d’une traduction en français dans la
contribution d’Andurand 2013a, p. 237-239. Dans l’ouvrage de 2013b,
p. 37-99, Andurand retrace l’histoire du lien de &liation établi entre
Grèce classique et Allemagne romantique dès Johann Joachim
Winckelmann et Wilhelm von Humboldt.
3. Voir par exemple Calame 2015b, p. 23-35 et 77-107.
4. On trouvera d’autres références à ce propos dans les bonnes pages
que Laurie Laufer consacre à cette dialectique entre excès pulsionnels
dans sa préface à la nouvelle traduction de Malaise dans la civilisation
(Freud 2010, p. 22-35).
5 . On verra à ce propos les di3érentes contributions publiées dans



Affergan et al. 2003 ainsi que Calame 2015a, p. 71-110.

Bibliographie

A3ergan F., Borutti S., Calame C., Fabietti U., Kilani M., Remotti F.
(2003), Figures de l’humain. Les représentations de l’anthropologie , Paris.
Andurand A. (2013a), « Friedrich August Wolf, “héros éponyme” de
la Science de l’Antiquité », Anabases 17, p. 223-229.
— (2013b), Le mythe grec allemand. Histoire d’une a8nité élective ,
Rennes.
Assmann J. (1992), Das kulturelle Gedächtnis : Schrift, Erinnerung und
politische Identität in frühen Hochkulturen, Munich ; trad. angl. : 2011,
Cambridge.
— (2000), Religion und Kulturelles Gedächtnis. Zehn Studien,  Munich ;
trad. angl. : 2005, Stanford.
Calame C. (2002), « Interprétation et traduction des cultures. Les
catégories de la pensée et du discours anthropologique », L’Homme
163, p. 51-78.
— (2014), « From Cultural Memory to Poetic Memory: Ancient
Greek Practices of History Beyond the “Great Divide” », Fudan
Journal of the Humanities and the Social Sciences 7-4, p. 639-652.
— (2015a), Avenir de la planète et urgence climatique. Au-delà de
l’opposition nature/culture, Fécamp.
— (2015b), Qu’est-ce que la Mythologie grecque ?, Paris.
Cozzo A. (2011), « F. A. Wolf, la scienza dell’Antichità e noi : come
possiamo uscire dal XIX secolo ? », Mètis N. S. 9, p. 339-364.
Corcuff Ph. (2007), Les nouvelles sociologies, Paris (2e éd.).
Cuche D. (1996), La notion de culture dans les sciences sociales , Paris.
De Luca M. et Ferry L. (2016), Thésée et le Minotaure , Paris.
Durkheim E. et Mauss M. (1913), « Note sur la notion de
civilisation », Année sociologique 12, p. 46-50.
Ford A. (2003), « From Letters to Literature: Reading the “Song
Culture” of Classical Greece », dans Yunis H. éd., Written Texts and
the Rise of Literate Culture in Ancient Greece, Cambridge, p. 15-37.
Freud S. (1927) Au-delà du principe de plaisir , dans Essais de
psychanalyse, Paris, p. 7-148 ; éd. or. : Jenseits des Lustprinzips , Leipzig-
Vienne-Zurich, 1920.
— (2010) Malaise dans la civilisation, Paris ; éd. or : Das Unbehagen in
der Kultur, Vienne, 1930.
Goody J. (1977), The Domestication of the Savage Mind , Cambridge.
Herder J. W. (1784-1791), Ideen zur Geschichte und Philosophie der
Menschheit, Riga.
Kilani M. (2009), Anthropologie. Du local au global , Paris (4e éd.).
Tylor E. B. (1871), Primitive Culture. Researches into the development of
mythology, philosophy, religion, language, art, and custom, Londres.
Wolf F. A. (1807), « Darstellung der Althertums-Wissenschaft nach
Begri3, Umfang, Zweck und Werth », Museum der Alterthums-



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Wissenschaft 1, p. 10-142.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
<nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré@exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Zivilisation ou Kultur ? De la civilisation à la culture de l’esprit
	Premières anthropologies des cultures
	La mémoire culturelle et le « Grand Partage »
	Sigmund Freud et la Kultur / « civilisation »
	Entre culture et individu : anthropopoiésis et écopoiésis
	Bibliographie
	Nos partenaires


