
Les mots et les gestes.Les mots et les gestes.
Réflexions autour de laRéflexions autour de la
place de l’écriture dans unplace de l’écriture dans un

rituel d’envoûtement de l’Égypterituel d’envoûtement de l’Égypte
pharaoniquepharaonique

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciensCahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens , , Écritures rituellesÉcritures rituelles,,
n°1n°1, , 20102010

Résumé
Au cœur de la Nubie soudanaise au niveau de la deuxième
cataracte du Nil, les fouilles de l’antique forteresse égyptienne de
Mirgissa ont livré un ensemble d’objets datant du milieu du
Moyen Empire (env. 2000-1800 av. J.-C.) qui témoigne de
l’exécution d’un ou plusieurs rituels d’envoûtement dirigés
contre les ennemis – étrangers ou non – de l’Égypte. On examine
ici cet exemple archéologique et, en le confrontant à d’autres
sources textuelles, on tente de préciser la place de l’écriture dans
ce genre de pratique rituelle notamment à travers l’examen de la
relation qu’elle peut entretenir avec la partie « manuelle » de ces
rites.

Ce texte est une version complétée de la communication présentée le
25 novembre 2006 dans le cadre de la journée d’étude : « Écriture
rituelles » organisée par le GDRI Les Mondes lettrés  et le Centre Gustave
Glotz. Nous souhaitons ici chaleureusement remercier Sylvie Donnat
qui a relu et corrigé ce travail et nous a aussi fait de très intéressantes
suggestions. Pour les hiéroglyphes on a utilisé le logiciel JSesh,
généreusement mis à disposition de tous par Serge Rosmorduc
(http://jsesh.qenherkhopeshef.org/).

L’écrit et l’écriture dans l’Égypte pharaonique

Emmanuel Jambon

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=254
http://jsesh.qenherkhopeshef.org/


La civilisation égyptienne d’époque pharaonique paraît, à travers les
vestiges qui nous en sont parvenus, être, par excellence, une
civilisation de l’écrit. Cette impression peut être nuancée dans la
mesure où nous avons a@aire à un peuple qui, au moins jusqu’à
l’arrivée des Grecs, est resté essentiellement illettré1 ; toutefois cette
di@usion réduite de l’usage des di@érentes écritures (hiéroglyphique,
hiératique et plus tard démotique) est aussi ce qui contribue le plus à
l’importance du geste. En déCnitive écrire est en Égypte le fait d’une
élite, un savoir et une pratique qui s’inscrivent très nettement au
cœur des mécanismes du pouvoir. L’écrit, à la fois organisateur et
créateur, participe dès l’origine de la civilisation pharaonique à la
structuration du monde, ou, à tout le moins, à la représentation que se
font les lettrés de l’univers qui les entoure.

Si toutefois nous nous e@orçons de distinguer écrit et écriture et si,
suivant les attendus de la journée d’étude « Écritures rituelles », nous
« entendons par écriture le tracé même saisi dans son exécution », la
question se pose alors de la place occupée par cet ensemble de gestes
dans l’Égypte pharaonique.

En réalité les anciens Égyptiens ne nous ont laissé que très peu
d’indices sur la manière dont ils concevaient eux-mêmes les principes,
les modalités et les conséquences de ces gestes et, pour l’essentiel, le
recensement et l’étude des expressions concernant l’acte d’écrire et
ses conditions sont encore à venir2. En ce sens nous ne saurions
proposer autre chose qu’une série de pistes à explorer, et nous ne
tenterons rien d’autre que l’évocation, dans le cadre très spéciCque
d’un rituel magique, d’une des nombreuses facettes d’une activité dont
l’histoire mériterait certainement de plus amples recherches.

Écrit(ure) et magie
Nous avons choisi la magie pour illustrer cette notion d’« écriture
rituelle » en Égypte car, de tous les domaines où cette culture savante
égyptienne employant l’écriture s’est développée, la magie est
certainement l’un des cadres où « écriture » – et non seulement écrit –
et « rituel » interagissent de la manière la plus forte3. On se reportera
sur ce point à ce qu’écrit Yvan Koenig : « L’écriture jouait un rôle
privilégié [dans la magie], car dans le système des croyances
égyptiennes, le signiCant était lié au signiCé, le mot à l’être ou à la
chose qu’il signiCe. Ainsi écrire le nom d’une chose ou d’un être,
c’était en quelque sorte susciter cette chose ou cet être et, à l’inverse,
détruire le nom d’un être abhorré ou sa représentation équivalait à
détruire l’être ou la chose elle-même » ; à quoi il ajoute : « le pouvoir
de la représentation ou de l’écrit découle de la fonction performative
du signe, et, de fait, il n’existait pas de magiciens spécialisés mais bien



plutôt des scribes, intellectuels de haut niveau connaissant l’art et la
technique de l’écriture (…). L’écriture étant l’expression de la parole
divine, son utilisation relevait du sacré. Grâce à elle, on avait “pouvoir

sur ” ce qui était signifié par l’écriture4. »

Ainsi tout texte égyptien envisagé comme l’assemblage performatif de
signes dont la Cn est d’agir sur la réalité participe dans une certaine
mesure de la sphère magique. Naturellement il existe toute une
dimension administrative de l’écriture qu’il serait exagéré de
considérer comme d’essence magique. Il n’en reste pas moins que,
même dans le cas de cette pratique courante et très certainement
largement désacralisée de l’écriture, a dû se conserver une certaine
forme de puissance et de prestige, ne serait-ce que parce que, comme
on l’a dit, l’écriture n’a jamais été maîtrisée que par une inCme
minorité de la population, que c’est dans cette minorité que se
recrutent les magiciens les plus puissants et que, Cnalement, c’est leur
maîtrise de l’écriture et de la lecture qui leur confère ce pouvoir5.

Si donc, d’une manière générale, en Égypte l’usage de l’écrit permet
d’agir directement et magiquement sur le monde, il y a naturellement
plus d’un moyen concret pour y parvenir. Aux marges du geste même
d’écrire, les signes d’une puissance eQciente de l’écriture ou de l’écrit
sont repérables dès les débuts de la civilisation pharaonique.

Le chapitre 678 des Textes des Pyramides

Un des plus anciens témoins de cette eQcience apparaît dans le
premier grand corpus religieux égyptien, les Textes des Pyramides
gravés sur les parois des appartements funéraires royaux depuis le
règne d’Ounas (autour de 2300 av. J.-C. ) jusqu’à celui de Pépy II
Néferkarê (environ un siècle et demi plus tard). On voit apparaître
chez ce dernier une formule qui établit assez clairement cette relation
ternaire entre le pouvoir, la magie et l’écriture et fait émerger la
possibilité d’une action magique, il est vrai essentiellement négative,
en relation avec le matériel du scribe. Une invocation y est adressée à
un dieu gardien qu’il s’agit de soumettre au roi défunt6 :

Ô Celui-qui-fait-faire-demi-tour, l’Interrogateur, puisses-tu
ne pas faire faire demi-tour à Pépy Néferkarê, puisses-tu ne
pas interroger Pépy Néferkarê ! Puisses-tu ne pas réclamer
de magie de la part de Pépy Néferkarê, puisses-tu ne pas
demander la magie de Pépy Néferkarê à Pépy Néferkarê ; ta
magie est à toi, aussi puisse la magie de Pépy Néferkarê lui
appartenir et puisse Pépy Néferkarê ne pas briser ton
calame, ne pas casser ton encrier. Pépy Néferkarê est un
possesseur de biens.

On voit qu’ici l’a@rontement entre les deux volontés, celle du dieu



gardien et celle du récitant qui soutient les e@orts du roi dans sa
tentative de passage vers le monde divin, se cristallise autour de la
possession de la puissance magique nécessaire à ce franchissement.
Cet a@rontement entre deux « magiciens » culmine dans le chantage à
la destruction des outils de scribe du dieu. On comprend ainsi que la
raison d’être et l’existence même de ce gardien divin serait remise en
cause par la disparition de son matériel d’écriture. La puissance qui est
inscrite dans le geste d’écrire comme, certainement, dans l’écrit qui en
résulte, apparaît donc en Cligrane dans ce passage et elle est
clairement présentée comme une forme de « magie »7 dont les
adversaires se vantent d’avoir la possession pleine et entière8.

Les « statues guérisseuses »

À l’autre extrémité de l’histoire égyptienne, on repère un autre
exemple où l’écrit participe « physiquement » à l’opération magique. Il
s’agit de ces monuments magiques que sont les « statues
guérisseuses » apparues peu de temps avant l’époque ptolémaïque 9.
Une statue guérisseuse est un objet magique complexe ; elle représente
un particulier qui dans un cas au moins a lui-même été un magicien et
un médecin efficace10 et dont le corps est Cguré recouvert de formules
magiques destinées à lutter contre les animaux venimeux. Pour utiliser
une « statue guérisseuse », on faisait couler de l’eau sur elle et ce
liquide, recueilli dans un bassin servant de base au monument, s’étant
de la sorte empli de la puissance guérisseuse des formules écrites,
était bu comme remède. La puissance magique de l’objet découle donc
ici du contact physique entre l’écrit, dans ce cas éternisé par sa
gravure dans une pierre dure, l’eau qui s’imprègne du contenu
protecteur et guérisseur des textes et, enCn, le corps du patient qui
avale le liquide11.

À près de deux millénaires d’intervalle la joute verbale et rituelle de
deux « magiciens » autour de l’attirail du scribe dans la pyramide de
Pépy II Néferkarê ou la récitation et la « transmutation » de l’eau par
la puissance de l’écrit sur les statues guérisseuses de l’Époque Tardive
montrent à quel point magie et écrit(ure) ont été intimement liées
dans la pensée égyptienne. Ces deux cas de Cgure révèlent aussi, dans
leur di@érence, la variété des points de contact possibles entre le
monde magique et l’écriture, et nous voudrions nous arrêter ici à un
autre point d’intersection entre la magie et l’écriture en observant
comment les « mots » tracés, aussi bien que, sans doute, récités, ont pu
intervenir dans un rituel d’envoûtement politique12.

Le dossier Mirgissa
Présentation du site et de la trouvaille



Les forts du Batn-el-Haggar

À environ une quinzaine de kilomètres au sud de l’actuelle frontière
égypto-soudanaise, dans la zone de la Deuxième Cataracte – autrement
nommée Batn-el-Haggar, le « Ventre de pierre » – s’élevaient les
forteresses d’un limes édiCé par les pharaons égyptiens de la XIIe

dynastie (env. 1940-1760 av. J.-C.)13.

Le but principal de cette chaîne de forts, installée dans une zone où la
navigation est rendue presque impossible par des rapides, était sans
doute de contenir les intrusions des peuples nomades venus du Sud et,
dans le même temps, d’établir des points contrôlés où pouvaient être
effectuées des transactions commerciales14.

La tâche diQcile de contenir les déplacements de ces nomades paraît
avoir nécessité l’adjonction d’une « muraille magique » à celles,
pourtant impressionnantes, de ces nombreuses forteresses, comme en
témoigne la découverte fortuite, en 1962, d’un dépôt résultant d’un
rituel d’envoûtement près de Mirgissa, principale forteresse et point
de commandement de cet ensemble. On possède un rapport précis
donné par le fouilleur André Vila sur les conditions de sa trouvaille et
l’état du site. Grâce à lui nous est ainsi connu le contexte
archéologique et, à travers celui-ci, le souvenir, les traces laissées par
certains des gestes qui constituaient ce rituel15.

Le dépôt de Mirgissa

Le lieu de trouvaille du dépôt se situe d’après le rapport de fouille à
640 mètres au nord-est de la forteresse haute de Mirgissa et à 470
mètres au nord-ouest de la ville « ouverte » égyptienne établie dans la
plaine fluviale sous la protection de l’ouvrage militaire16.

Le dépôt se trouvait dans une dépression sableuse entourée par des
zones granitiques, lieu dont le choix a probablement répondu à un
certain nombre de critères d’eQcacité magique, parmi lesquels on
relèvera la présence du sable, matière ambivalente aussi bien liée à
l’origine du monde qu’au règne néfaste des déserts17, ou encore la
situation de cette zone sableuse à portée de vue des murailles de la
forteresse et, surtout, dans l’axe de son entrée principale18.

Le dépôt à proprement parler était composé de trois enfouissements
distincts19 :

À peu près au centre du site, une fosse grossièrement
tronconique profonde d’environ 70 centimètres et dont la grande
base formait, en surface, un ovale irrégulier d’environ 2 mètres
de diamètre. Cette fosse, au fond de laquelle avaient été placés
cinq « creusets » de limon20, était emplie de milliers de tessons
dont un bon nombre étaient inscrits21. Le reste du bourrage du



dépôt est constitué par des fragments encore plus nombreux de

céramiques anépigraphes22, des objets en limon (346 retrouvés ;
nombre d’entre eux ont sûrement disparu) – objets sur lesquels
on reviendra un peu plus loin –, ainsi que de la poussière de
limon et par place, des « lentilles de cendres »23.
À 4,75 m à l’ouest de cette fosse, a été retrouvé un ensemble
composé d’un crâne humain renversé (semble-t-il après avoir été
posé sur une écuelle)24 entouré de fragments de cire d’abeille
colorée en rouge, témoins probables de la destruction d’un
certain nombre de Cgurines fabriquées avec cette matière, d’une
lame de silex blond et d’une céramique inscrite volontairement
pulvérisée. Ce crâne est très certainement celui du squelette
acéphale enterré un peu plus loin dans une fosse peu profonde
marquée par quelques blocs de granit25. C’est la preuve que le
rituel de Mirgissa a été accompagné d’une mise à mort. Au vu du
contexte, on est tenté d’y voir un prisonnier de guerre et très
vraisemblablement, là encore d’après le contexte, un Nubien,
mais en vérité on ne peut avoir aucune certitude en la matière26.
S’il paraît diQcile, à moins d’envisager une scène d’une extrême
cruauté, que le couteau de silex ait servi à la mise à mort, il a
peut-être servi à décapiter le cadavre, voire a simplement été
déposé là aCn de conserver le souvenir de cette opération et, si
nécessaire, de la reproduire magiquement à l’infini27.
EnCn, à 11 m au nord du dépôt principal, toujours dans la zone
sableuse, mais dans un espace délimité par la « rive » granitique
et un bloc isolé ont été trouvés les restes de quatre statuettes de
calcaire, elles aussi inscrites. Deux d’entre elles nous sont
parvenues à peu près intactes, une troisième, complètement
pulvérisée ; de la dernière, seule la tête a survécu. Dans tous les
cas le sommet des têtes porte des traces de percussion, coups
portés avant la coloration des cheveux en noir28.

Les objets constituant le dépôt – ou plus exactement les trois dépôts –
de Mirgissa témoignent donc d’un rituel très complexe, voire de
plusieurs rituels associés, dont, sur la base des observations menées
pendant et après la fouille, on peut restituer à grands traits les actes
principaux.

Ce rituel, donc, a supposé les actions suivantes :

transport vers le désert d’un considérable matériel céramique
— pas loin de 700 céramiques de tailles et formes diverses —,
ainsi que d’un ensemble d’objets en limon, d’au moins quatre
statuettes en pierre représentant des prisonniers, d’un percuteur
et de divers autres objets ;



conduite vers le même lieu d’un prisonnier mis à mort et
décapité sur place (l’état du squelette dans la tombe indique
d’après le fouilleur qu’il y a été jeté avant que la rigueur
cadavérique ne soit intervenue) ;
dépôt au fond de la fosse de cinq creusets en limon qui ont dû
servir à des combustions, sans doute celles de figurines en cire ;
destruction des vases au moyen du percuteur ; le fouilleur note
que le coup initial a semble-t-il été « porté au même point » pour
chaque type de vase, ce qui, d’après lui, indique une opération
rituelle effectuée « de façon réfléchie »29 ;
destruction d’une des statuettes de prisonnier et décapitation
d’une autre (son corps a, lui, totalement disparu), gestes qui font
fortement écho au destin du prisonnier réel ;
à intervalle régulier dans ce processus de remplissage de la fosse
(cela pourrait s’être produit 7 fois d’après les objets conservés),
dépôt ou jet dans la fosse d’un lot de petits objets en limon
représentant : une tête ou un membre humain, un œil humain
(type oudjat vide), di@érentes représentations animales dont une
douzaine de canards par lot, des modèles de barques (6 ou 7 par
lot) volontairement brisés en deux, quelques objets non
identifiés ;
à peu près à mi-chemin du remplissage de la fosse, dépôt ou jet
dans la fosse d’une copie en limon d’une hache polie et d’un
modèle réduit de brique ;
enCn, là encore à divers moments du remplissage, diverses
combustions ont été pratiquées sur place, laissant dans
l’épaisseur du dépôt des « lentilles de cendre » ;

L’analyse de détail de ces restes dépasserait largement le cadre de
cette étude, mais quelques remarques s’imposent.

Il apparaît en premier lieu que la masse de matériau employé est assez
considérable en particulier en ce qui concerne les céramiques, et on
est conduit à penser que le rituel qui s’est déroulé à Mirgissa a
impliqué un nombre considérable de participants qui n’est pas
incompatible avec ce qu’on peut savoir de l’importance des forteresses
nubiennes au Moyen Empire 30.

Un deuxième point d’ordre général à noter est la trace récurrente de
gestes de démembrement et de destruction dans les trois dépôts. On
note ainsi que le prisonnier réel a été décapité et enterré en deux
enfouissements distincts, que, parmi les Cgurines de calcaire, l’une a
été pulvérisée et une autre décapitée, que les vases inscrits ou non ont
presque systématiquement été brisés31, enCn que, dans l’ensemble des
objets en limon jetés dans la fosse, on relève des Cgurines de
prisonniers brisées et des membres humains isolés. Dans le détail de
ces objets en terre crue, on relèvera aussi la présence de petites
représentations de bateaux, volontairement brisées, fait qui va dans le
même sens, cette destruction pouvant sans doute être comprise



comme un des moyens magiques utilisés pour entraver la marche
éventuelle des envahisseurs par l’anéantissement de leur moyen de

transport32. Toujours dans ce lot de Cgurines, on relèvera la présence
d’animaux qui peut aussi bien faire référence aux sources alimentaires
des populations visées33 qu’évoquer, en particulier dans le cas des
canards, ces animaux « sauvages » qui, pour les Égyptiens, sont une
des formes – au même titre que les ennemis étrangers ou les rebelles
de l’intérieur – que prennent les forces du désordre34.

La troisième remarque qu’on peut faire sur ce dépôt et qui est
essentielle pour ce qui nous concerne ici, c'est que, même si la
concentration des textes est maximale dans la fosse centrale, aucun
des deux autres enfouissements n’en est dépourvu. Cette répartition
de l’écrit n’est pas le fait du hasard et l’on peut considérer que ces
textes, sur le contenu desquels nous allons nous arrêter maintenant,
servent de lien entre ces trois points d’enfouissements et que cette
répartition a très probablement pour Cn de renforcer la puissance de
l’envoûtement et sans doute d’en rendre les effets plus durables.

Présentation des textes

Les textes d’envoûtement

L’essentiel des textes conservés dans le dépôt de Mirgissa appartient à
ce qu’on nomme « textes d’envoûtement » ou « d’exécration »35. Ils
sont écrits en cursive hiératique et sont organisés suivant un schéma
qui a été reconnu depuis l’étude pionnière qu’en a donné Kurt Sethe
en 1926 36. En dehors du lot de vases conservé à Berlin, étudié par Kurt
Sethe, et de celui de Mirgissa où les textes sont portés à la fois sur les
vases et sur les Cgurines, la plupart des autres documents connus qui
peuvent être rattachés à cet ensemble sont des figurines37.

Ces textes sont organisés en sections thématiques dont la longueur
peut varier en fonction de la place disponible, chaque section pouvant
être répartie sur plusieurs objets di@érents. Ces sections se succèdent
suivant la vision égyptienne du monde : la Nubie, l’Asie, la Libye, et
l’Égypte qui tient ici lieu de Nord38. À ces quatre sections
géographiquement réparties s’ajoute une cinquième n’ayant pas
d’attache territoriale particulière, qui est dirigée contre « toute
mauvaise chose », comme par exemple « toute mauvaise parole »,
« tout mauvais complot » ou encore « tout mauvais rêve »39. Le
contenu de chacune de ces sections respecte par ailleurs une
organisation qu’on retrouve sur les diverses attestations de ces textes
d’exécration, ce qui conCrme que nous avons a@aire à un formulaire
bien établi et, on peut le supposer, que cette pratique de
l’envoûtement politique a été soigneusement codiCée dans un des



bureaux de la cour égyptienne40. Pour donner un exemple de la
manière dont fonctionnent ces textes, nous observerons rapidement,
dans l’une des versions du dossier de Mirgissa, la première section
nubienne. Elle commence par les di@érents princes de la zone
géographique envisagée41 :

Le prince de Koush Triah, né de Kany, né pour Kaa et tous
les battus qui sont avec lui ; le prince de Shaât ( i .e . Saï)
Khasa, né de Ishtéken surnommée Ouapis et tous les battus
qui sont avec lui ; le prince de Oubatsépet, Bâkouayt
surnommé Tjaï né de Ihasy, né pour Ounkat et tous les
battus qui sont avec lui ; le Médja Ouahib né de Iouhi, né
pour Ounkat et tous les battus qui sont avec lui ; le prince
de Aousheq et tous les battus qui sont avec lui.

Le texte évoque ensuite des catégories plus générales de population
nubienne et se conclut avec ce qu’on appelle « la formule de
rébellion » qui décrit la situation politique nécessitant le rituel. Sont
ainsi donc concernés, en plus des princes et individus jusqu’ici
mentionnés42 :

Tous les Nubiens de Koush, de Shaât, de Oubatsépet, les
Iounout( you) de Nubie, leurs guerriers d’élite, leurs
courriers et tous les battus qui sont avec eux, leurs
confédérés, qui se révolteraient, qui se ligueraient, qui
combattraient, qui ont l’intention de combattre, qui ont
l’intention de se révolter, dans ce pays tout entier.

Ce modèle se retrouve avec plus ou moins de détail pour les deux
autres secteurs géopolitiques étrangers visés : princes, peuples et
troupes d’Asie et de Libye 43.

La section égyptienne est bien entendu di@éremment organisée. En
réalité, l’Égypte n’est pas explicitement mentionnée, mais la section
comprend des catégories générales de l’humanité qui servent
d’ordinaire à désigner di@érentes catégories ou populations
d’Égyptiens. À cet ensemble de portée générale a été adjointe une
série de morts aussi précisément désignés que les princes étrangers
par leurs noms – dans ce cas parfaitement égyptiens – et par le nom de
leur mère ou de leurs nourrices. À Mirgissa seront par exemple
combattus « le mort Imény qu’a allaité Satbastet, qu’a élevé Sathathor
Clle de Néférou » ou le mort « Sésostrisséneb le jeune, surnommé le
petit, qu’a allaité Satip Clle de Sathathor, qu’a élevé Kémou Cls de
Sathathor44 ».



Ces textes d’envoûtement apparaissent donc comme des listes
soigneusement hiérarchisées et, comme en témoignent les di@érentes

versions connues, sans doute très régulièrement mises à jour45. Il est
important pour nous de relever ici que, si ces textes, dans leur
précision concernant noms, surnoms et lignages des princes, semblent
directement issus des rapports d’un service de renseignement, ils
n’évoquent pas clairement le destin des princes, des peuples et des
individus ainsi mentionnés.

Plusieurs indices vont toutefois nous permettre de nous faire une idée
de ce qui les attend si, comme le dit le texte, ils « vien[n]ent à se
révolter, [à] se liguer, à combattre », voire simplement à « en avoir
l’intention », et ce sont ces indices qui font l’envoûtement proprement
dit. Ces indices sont à la fois textuels et matériels et c’est dans cette
relation ternaire entre le signiCant, le signiCé et le support que nous
verrons se manifester le rôle central de l’écriture dans le rituel dont la
fosse de Mirgissa a conservé les traces.

Indices textuels d’explicitation de l’envoûtement

Le premier indice de l’opération d’envoûtement passe explicitement
par l’énoncé que la suite des princes et des peuples en question est
constituée de « battus ». Le terme égyptien est séqér(y)ou qui dérive
certainement du verbe séqer (Cgure 2)  : « frapper, (a)battre »46. Il est
aussi possible que dans les textes d’exécration, séqerou soit une forme
abrégée du terme séqérou-ânkhdésignant les « prisonniers de guerre »
47. Le texte révèle donc ainsi son contenu idéologique en vouant, par
la puissance du mot choisi, la suite des princes et les peuples étrangers
à la défaite, la captivité ou la mort. On remarquera que ce terme de
séqérou n’est pas appliqué aux di@érentes catégories de population
constituant la section égyptienne.

Un deuxième indice nous est fourni par la graphie même des noms des
cibles de ce rituel. Tous les anthroponymes et ethniques étrangers
portent un même déterminatif (Cgure 5) qui est la transcription
hiératique – passée ensuite telle quelle en hiéroglyphes – du signe de
l’ennemi prisonnier ou mort (Cgures 6-7)48. Par la puissance active de
l’écriture, le destin de tous les hommes évoqués est donc tracé : ils
sont « liés » ou « tués » par le signe même qui détermine leurs noms et
réduits, en somme, à l’état de séqérou qu’évoquent par ailleurs
explicitement les formules.

Une fois encore, il faut ajouter que dans la section égyptienne, les
noms des di@érentes catégories de population ( rmṯ, p ʿ t, rḫyt) ne sont
jamais pourvus de ce déterminatif fatal49 et que seuls, logiquement, les
morts dangereux de la seconde partie de cette section en sont dotés.



L’emploi des signes semble donc bien avoir été calculé pour répondre
à un souci d’eQcacité et de précision magique. On devine en e@et une
menace graduée entre les princes étrangers, les Égyptiens vivants ou
morts. S’ils sont tous placés sous l’épée de Damoclès de la formule « de
rébellion », il y a bel et bien une di@érenciation graphique entre d’une
part les princes étrangers et morts dangereux dont le destin est tracé
par le signe fatal qui détermine leurs noms et, d’autre part, les sujets
directs du pharaon qui ne sont concernés que par la menace latente du
formulaire « de rébellion ».

Indices matériels d’explicitation de l’envoûtement

La relation entre l’écriture et le rituel d’envoûtement n’est toutefois
pas seulement portée par les signes mêmes du texte, elle est aussi
profondément inscrite dans la nature et le destin des supports de ces
formules. Les objets, Cgurines et vases sur lesquels ces textes ont été
écrits constituent en e@et un troisième indice — matériel cette fois —
de ce qui est recherché à travers ce rituel considéré dans son
ensemble.

Les figurines

Ces Cgurines ont les bras liés dans le dos au niveau des coudes50 et les
jambes repliées à partir des genoux, une manière conventionnelle de
rendre en trois dimensions la position agenouillée qui fait donc de ces
statuettes des représentations en ronde-bosse du signe d’écriture
hiéroglyphique de l’ennemi prisonnier ou mort (Cgures 6-7)51. Comme
on vient de le voir ce signe, ou plus exactement son équivalent
hiératique, sert de déterminatif aux noms des cibles du rituel et on
voit bien le jeu d’emboîtement magique qui est mis en œuvre de la
sorte autour de cette image du vaincu. En déCnitive, les signes
d’écriture et les supports sur lesquels ils sont inscrits se répondent et
cet aller-retour crée l’eQcacité magique d’un texte qui, sans cela,
serait à peine plus qu’une simple liste.

Quelques précisions doivent toutefois être apportées pour mieux
cerner la nature et le fonctionnement du lien magique entre la
figurine et la cible du rituel.

En premier lieu en e@et, et bien que la raison d’être de telles images
soit de « visualiser » l’ennemi, de le « piéger » dans une forme
neutralisée et vaincue52, il ne faudrait pas s’imaginer qu’il y a exacte
coïncidence entre tel prince – voire telle zone géographique – et telle
statuette. Les visages de ces statuettes à Mirgissa ne sont pas typés et,
dans certains autres ensembles, ils sont à peine ébauchés. Par rapport
à d’autres représentations de peuples étrangers soumis et vaincus où
l’art égyptien va jusqu’à la caricature, ce bou iconographique montre
assez clairement que le lien magique d’identiCcation nécessaire à la
réussite du processus d’envoûtement s’établit sur une autre base



qu’une simple ressemblance physique53. Certes, toutes proportions
gardées, c’est bien l’idée de « ressemblance » qui opère dans le cadre
plus général de l’attitude où la Cgurine agenouillée et ligotée
matérialise le sort auquel on voue l’ennemi ; il n’en reste pas moins
qu’en ce qui concerne l’identiCcation précise des cibles, c’est le texte
qui joue le rôle essentiel, lui qui les nomme – allant jusqu’à
mentionner des surnoms dont le sens reste problématique – et les
situe dans leur lignage. C’est l’écrit, sinon l’écriture, qui, en vertu de la
puissance créatrice qui lui est reconnue, fait, d’un même mouvement,
exister et disparaître le « prince untel né d’ une telle » à partir de
l’image d’un vaincu anonyme au visage lisse.

En second lieu – et cette remarque conforte la précédente –, il faut
relever qu’une « section géographique » peut être doublonnée ou a
contrario divisée sur plusieurs Cgurines. Si les statuettes
d’envoûtement découvertes à Saqqarah présentaient chacune la
totalité du formulaire54, celles, en albâtre, réputées provenir
d’Hélouan présentaient au contraire une organisation beaucoup plus
complexe, associant division et répétition des sections d’une statuette
à l’autre. Cette division des textes, qui est aussi très fréquente lorsque
les textes sont inscrits sur des vases, n’est pas seulement le fait de
contraintes matérielles mais répond semble-t-il à un « plan » comme le
montrent sans doute les traces de numéros d’ordres repérés par
Georges Posener sur ces figurines d’albâtre55.

Au total, l’indistinction des visages et la buidité dans la relation du
texte au support montrent que, pour le magicien égyptien, ce genre de
Cgurine jouait sans doute un rôle médian. C’était à la fois des poupées
d’envoûtement destinées à subir éventuellement la décapitation ou la
destruction qu’on voulait faire subir à celui que chacune
« représente »56, et un support de l’écrit, à ce dernier étant conféré
l’essentiel de la puissance magique57.

Les vases

Avec les vases, second support possible des textes d’envoûtement,
c’est un autre type de lien entre l’objet et l’écrit qui se dévoile58. Dans
le cas de la trouvaille de Mirgissa, autant chacune des Cgurines de
pierre semble avoir eu un destin propre, autant les vases paraissent
avoir été brisés aussi systématiquement que possible59.

Ce geste de destruction dont André Vila a pu repérer, grâce à la
typologie des fragments conservés, qu’il a été e@ectué « le vase étant
toujours tenu dans la même position et frappé de façon rébéchie60 »,



loin de diminuer l’eQcacité du texte en l’éparpillant, Cxait lui aussi le
sort de ceux qu’il décrit. Les princes et les peuples soigneusement
identiCés et assemblés en listes hiérarchisées étaient ainsi réduits,
sinon en poussière, du moins en fragments. André Vila a proposé que
la régularité et la répétition de ce coup destructeur indiquent qu’il ait
été directement inséré dans le rituel et que le geste ait pu être
accompagné d’une récitation61. On reviendra un peu plus loin sur ce
processus de destruction, mais on doit avant cela relever quelques faits
touchant à la matérialité même de ces vases.

Le premier point qui doit être noté est que la confrontation des
céramiques reconstituées à partir des fragments de Berlin et de ceux
de Mirgissa montre une très grande proximité dans les formes choisies
pour inscrire les textes ; il s’agit essentiellement d’écuelles, de bols et
de petits vases biconiques62.

Le second point à relever est que ces vases étaient assez
systématiquement de couleur rouge, teinte qui, dans la représentation
égyptienne, est prioritairement celle du désert et, par extension, celle
des ennemis étrangers ou cosmiques63. Cette couleur semble donc être
un élément supplémentaire d’identiCcation et participer à la trame du
rituel d’envoûtement, d’une manière Cnalement assez comparable à
celle dont opère, dans le texte lui-même, le signe « déterminatif »
suivant les noms des princes et peuples étrangers (figure 5).

En confrontant toutes ces données, on s’aperçoit d’ores et déjà que le
rituel d’envoûtement qui s’est pratiqué à Mirgissa était d’une grande
complexité. L’ensemble des relations qu’on peut discerner entre
chacun des éléments constitutifs du dépôt montre que l’eQcacité
rituelle reposait autant sur chacune des pièces de l’ensemble que sur
les relations qui les unissent les unes aux autres. Il apparaît en e@et
que la nature comme la forme des objets, le contenu comme la forme
des écrits qui ont été employés là, ou encore, et pour autant qu’on en
puisse juger, les gestes qui ont été pratiqués tendent tous à
l’instauration de ce qu’on pourrait appeler un cercle de contrainte
dont aucun ennemi potentiel ou réel ne saurait s’échapper.

Il ne fait guère de doute en e@et que le geste de destruction des vases
dans le cadre du rituel d’envoûtement à Mirgissa a constitué pour ceux
qui l’ont mis en œuvre un élément déterminant dans la réussite
souhaitée du processus exécratoire. Il est par ailleurs vraisemblable
qu’il faut mettre ce geste en relation avec un rituel qu’on voit
apparaître dès la première moitié du IIIe millénaire dans les Textes des
Pyramides, l’acte de sḏ dšrwt : « briser les vases rouges64 ». Pour
conCrmer l’existence d’un tel lien, il n’est pas inintéressant de noter
que le signe déterminatif du terme désignant ces vases rouges dans les
Textes des Pyramides  (Cgure 8) renvoie à une forme bien attestée dans
les lots de Mirgissa et de Berlin 65. De surcroît, si, dans les Textes des



Pyramides, ce rite du « bris des vases rouges » faisait partie d’une série
de formules concernant les funérailles et les o@randes et libations qui
sont e@ectuées à cette occasion, il n’en reste pas moins qu’il comprend
une évocation du mortier ou du percuteur servant à briser les vases et
que cet objet est mis en relation avec la terreur que, grâce à cet objet
présent comme « l’œil d’Horus dur », le roi sera en mesure d’inbiger à
un être non nommé, mais en qui il faut certainement reconnaître Seth,
l’ennemi d’Osiris par excellence66.

C’est encore en relation avec les o@randes alimentaires e@ectuées au
moment des funérailles, mais peut-être aussi avec la Cgure de
l’ennemi, qu’on voit réapparaître au Nouvel Empire,
iconographiquement cette fois, ce « bris des vases rouges » dans le
décor des tombes67. Il importe de s’arrêter un bref instant à l’une de
ces représentations dans la tombe memphite d’Horemheb où l’on peut
observer le « Clm » du rituel représenté en scènes adjacentes avec une
vivacité et un souci du détail propres aux œuvres de cette période
amarnienne et immédiatement post-amarnienne68. Sans entrer dans le
détail, on relèvera que l’oQciant s’empare des vases et les jette au sol
où ils se brisent et répandent le liquide qu’ils contiennent au moment
même où un acolyte égorge un taureau lié devant lui. Comme l’a fait
remarquer Jacobus van Dijk , il existe certainement une coïncidence
entre ces deux gestes, la destruction des vases renvoyant à la mise à
mort de l’animal et l’écoulement du liquide qui découle du bris
pouvant renvoyer à celui du sang du taureau69.

Il ne faut pas pour autant établir une stricte équivalence entre le bris
des vases qui a été e@ectué dans le cadre du rituel d’envoûtement de
Mirgissa et celui qu’on voit représenté en relation avec les funérailles
dans les tombes du Nouvel Empire. La communauté de l’acte du
« bris » ne gomme pas certaines di@érences de contexte ou de forme.
Le site nubien nous révèle un envoûtement « politique » à proximité
d’une forteresse là où les reliefs des tombes évoquent les rituels
d’o@randes accompagnant un enterrement « privé ». Il semble par
ailleurs que si les vases portent des textes à Mirgissa, rien ne permet
de supposer qu’ils aient été inscrits dans le cadre des funérailles70.

Il n’en reste pas moins que, outre ce geste du bris en lui-même, il
existe quelques indices qui permettent de supposer que ces pratiques
entretenaient des relations. La récurrence de la couleur rouge depuis
les Textes des Pyramides jusqu’aux reliefs des tombes du Nouvel Empire
n’est certainement pas vide de sens et il y a tout lieu de supposer que
cette teinte est le signe que le geste de briser les vases possédait une
forte dimension prophylactique dans un contexte aussi bien de magie
politique que funéraire. Un autre indice de ce genre de relation existe
et peut précisément être constaté entre le dépôt de Mirgissa et les
reliefs de la tombe d’Horemheb. Il repose sur la présence de Cgures
communes aux deux dossiers qui, même s’il est diQcile d’en donner



une vision autre que schématique, permettent de faire émerger une
constellation magique dont, faute de pouvoir explorer toutes les
branches, on peut au moins essayer de faire ressortir quelques-uns des
éléments principaux.

Le premier point est d’évidence puisqu’à Mirgissa, comme dans les
reliefs de la tombe d’Horemheb, on retrouve ce bris des vases rouges
dans le cadre d’un rituel comportant une mise à mort : celle d’un
prisonnier humain à Mirgissa, celle d’un taureau dans la tombe
d’Horemheb. Il n’est pas certain que ces deux mises à mort soient
porteuses du même sens, mais le taureau égorgé et décapité au
moment même où sont brisés les premiers vases est, potentiellement,
une Cgure de l’ennemi71. Il a été de surcroît préalablement entravé
par des liens.

La présence des liens est le second point notable, car il y a un écho
manifeste entre la position du taureau dans les reliefs d’Horemheb
(pour son équivalent dans l’écriture voir le hiéroglyphe Cgure 9) et
celle des Cgurines qui développent en trois dimensions le déterminatif
du prisonnier ou du vaincu lié (Cgure 6). Il est d’autant plus important
pour nous de relever cette coïncidence dans les « à-côtés » du bris des
vases rouges que ce signe hiéroglyphique sert, on l’a dit, sous sa forme
cursive, dans les textes d’envoûtement portés par les vases et les
figurines de Mirgissa, à signifier la déchéance de quiconque « viendrait
à se rebeller ».

On voit ainsi avec cette image de l’ennemi vaincu se refermer un
nœud conceptuel parfait. Qu’elle soit envisagée comme signe
d’écriture, comme Cgure en ronde-bosse, voire comme être vivant,
cette Cgure – en la forme de laquelle sont inscrites défaite et
servitude – sera de surcroît réduite à néant par une série de gestes
destructeurs, mise à mort par égorgement et décapitation d’un être
humain, bris des Cgurines la représentant et des vases la portant
comme caractère d’écriture.

Conclusions
La magie aux frontières : écrire la sujétion souhaitée

Les vestiges laissés par le rituel de Mirgissa témoignent donc d’une
opération magique extrêmement complexe. La subtilité des
agencements qu’on devine à travers les restes découverts, comme le
contenu des textes d’envoûtement, et aussi la situation du dépôt à
proximité de la forteresse ne laissent aucun doute sur l’aspect
« oQciel » de ce qui s’est passé là. Si l’on ajoute la présence de
Cgurines de calcaire, pierre absente de Nubie et donc directement
importée d’Égypte 72, on voit bien que les « magiciens » qui ont opéré
au pied de Mirgissa, forteresse centrale du limes du Batn-el-Haggar,



peuvent être considérés comme des sortes de « fonctionnaires »,
agents lettrés d’un type un peu spécial, servant leur souverain par un
usage, certainement codifié, de la puissance magique.

Il ne fait guère de doute que la magie, au côté de la diplomatie et de la
force militaire, a joué un rôle important dans les zones où les
frontières pouvaient être contestées, au même titre d’ailleurs qu’elle a
certainement fait partie des outils du pouvoir central pharaonique73.

Pour s’en tenir au banc sud de l’Égypte on connaît, en dehors de
Mirgissa, de possibles traces de sacriCce humain repérées au début du
xx e siècle dans les fouilles à proximité d’une forteresse d’Éléphantine 
74, et on sait par ailleurs que des Cgurines d’envoûtement ont aussi été
trouvées en relation avec quelques-unes des autres forteresses du Batn
el-Haggar75. Il existe par ailleurs des documents d’un autre genre qui
peuvent toutefois être mis en relation avec les opérations du
« containment » tentées par le biais du rituel de Mirgissa.

On connaît en e@et un certain nombre de stèles qui établissent les
bornes de la domination égyptienne en Nubie. On a évoqué plus haut
celle de l’an 8 de Sésostris III à Semna 76, mais cette pratique n’est pas
spéciCque au Moyen Empire et on la retrouve encore à la XVIIIe

dynastie sous les règnes de Thoutmosis Ier (1493-1483 av. J.-C. ) et
Thoutmosis III (1479-1425 av. J.-C. ) à un moment où l’empire d’Égypte
atteint son maximum d’extension. Les rochers de Kurgus à environ 450
kilomètres au sud-est de Mirgissa ont livré un ensemble de graQti,
reliefs et stèles rupestres laissés par des expéditions égyptiennes. Les
stèles portent un texte : « Quant à tout Nubien ( Néhésy) qui
transgresserait cette stèle qu’a placée pour moi mon père Amon, ses
chefs seront abattus, solidement tenus dans mon poing, le ciel ne
pleuvra plus pour lui, ses troupeaux ne se reproduiront plus, il n’aura
pas d’héritier sur terre77 », dont la tonalité n’est pas sans rappeler
certains aspects des textes d’envoûtement de Mirgissa.

On notera de fait que, si l’expression « tout Nubien » est
volontairement boue et englobante, au contraire donc de la
méticulosité dans la recherche des Cliations et des dénominations qui
est à l’œuvre dans les diverses sections des textes du Moyen Empire, le
sort auquel est voué l’eventuel rebelle n’en est pas moins construit
suivant une séquence qui témoigne sans doute du souci d’ancrer la
malédiction dans la réalité de l’écosystème des populations du haut Nil
visées. On peut en e@et comprendre que l’absence de pluie entraînera
une sécheresse qui frappera d’abord les troupeaux puis, à leur tour, les
hommes privés ainsi de leur principal moyen de subsistance. Même si
l’on a vu que les textes d’envoûtement du Moyen Empire cherchaient à
couvrir l’ensemble des horizons possibles de la menace – y compris
celui d’outre-tombe –, le souci particulier de protection magique qui
semble se manifester sur la frontière nubienne, même aux périodes où



la puissance militaire égyptienne ne sou@re guère de contestation,
tient peut-être à la conviction que les Égyptiens avaient de la grande

puissance et potentielle dangerosité de la magie nubienne78. Il est
manifeste en tout cas que l’écrit – soigneusement gravé et mis en
scène sur des stèles rupestres ou, au contraire, cursif et enterré en
fragments dans une poche de sable – occupe une place centrale dans la
construction de cette barrière de défense magique.

Écrire : où et comment ?
Reste posée maintenant la question, au cœur de notre problématique,
de l’acte d’écrire à proprement parler, de ses modalités et de son sens
dans le cadre d’un tel rituel.

S’il ne fait aucun doute que l’écrit qui en résulte occupe une position
centrale dans le processus magique mis en œuvre à Mirgissa, on peut
se demander si le geste lui-même participe du rituel d’envoûtement
– comme le font sans doute le bris des vases ou la décapitation du
prisonnier – ou s’il a été e@ectué en amont en une phase préparatoire.
La quantité des inscriptions conservées à Mirgissa comme la présence
de plusieurs mains di@érentes dans les graphies des textes assurent
qu’une équipe de scribes a écrit l’ensemble des inscriptions, celles des
vases comme celles des figurines79. Cela ne nous dit pas toutefois où ni
à quel moment précis ces scribes ont travaillé. On a déjà vu que les
Cgurines, en calcaire, ne peuvent avoir été sculptées qu’en Égypte
même. Georges Posener en avait tiré la conclusion que les textes
qu’elles portent pourraient être un modèle envoyé d’Égypte dans la
mesure où il lui paraît peu probable que les responsables de la
forteresse aient possédé la liste si précise des princes qui constitue le
cœur du formulaire80.

Nous ne possédons pas l’ordonnancement du ou des rituels qui furent
e@ectués à Mirgissa et dont les traces archéologiques seules nous sont
parvenues. Il est donc diQcile de dire si le lieu d’écriture avait un sens
dans le cadre d’un tel rituel. Si l’on se tourne vers la conCguration
générale de Mirgissa, trois lieux peuvent être suggérés : le site même
de l’opération d’envoûtement, la forteresse et la ville81. Il n’est
malheureusement pas possible en l’état de nos connaissances de
choisir entre chacun de ces sites.

Si nous postulons toutefois que l’acte d’écrire a fait partie du rituel lui-
même, le cadre formé par cet arpent de sable enserré dans ses rives
granitiques qui semble avoir été jugé adapté au rituel d’envoûtement
était-il convenable aussi à une telle séance d’écriture ? On ne saurait
l’assurer non plus, dans la mesure où les textes magiques ne



comportent guère d’indication à ce sujet. On possède toutefois au
moins une mention qui indique où doit être rédigée la formule
magique. Il s’agit d’une des conditions de la confection d’une amulette
contre le venin ; il est dit qu’elle est « à écrire dans la campagne, dans
la nécropole, dans la <voliè>re (?)82 ».

Ces indications peuvent être considérées comme signiCantes car, rien
n’étant laissé au hasard dans une formule magique, elles insistent sur
les lieux : campagne cultivée, nécropole désertique et, peut-être,
volière qu’habitent et fréquentent les serpents. Il semble donc que la
nécessité d’écrire un talisman contre le venin dans ces zones mêmes
où la menace en est la plus forte, répond à une recherche de
cohérence magique. Il s’agirait de créer de la sorte un lien
contraignant où l’espace du rituel joue un rôle aussi important que
chacun des éléments qui le composent83.

Sans exagérer pour autant l’importance du « lieu » de l’écriture dans
l’eQcacité du rituel d’envoûtement, on peut donc, semble-t-il,
sérieusement envisager qu’une partie des textes a pu être écrite au
bord de la fosse de Mirgissa, sur le sable – dont on a dit déjà le sens
magique84 – d’un désert montueux qui est, comme en témoigne le
signe déterminatif des pays étrangers dans le texte lui-même
(figure 14), la résidence de ceux qu’il s’agit de combattre85.

Il ne fait guère de doute que la répartition des textes sur les objets
aidant à l’envoûtement, Cgurines ou vases, répondait à des nécessités
d’ordre à la fois pratique et magique86. Comme on l’a déjà vu, on peut
toutefois tenir, étant donné la manière dont ces objets ont été utilisés,
que ces types de support ont, malgré leurs di@érences formelles
apparentes, une valeur et une efficacité magiques assez proches.

Si on veut se faire une vue plus claire des gestes par lesquels les textes
d’envoûtement ont été portés sur les Cgurines et les vases de Mirgissa,
il nous faut nous tourner vers quelques formules, en général plus
tardives, qui nous donneront quelques indices intéressants de ce point
de vue. On le verra, elles concernent toujours la constitution des
« images » de l’ennemi sans qu’il s’agisse forcément de
représentations réellement figurées.

À peu près contemporains du rituel de Mirgissa, les Textes des
Sarcophages mentionnent, comme on l’a déjà dit, une « image de
l’ennemi » sur laquelle sera récitée une formule qui le condamne à
l’échec, image dont il est précisé qu’elle est « faite en cire et inscrite au
nom de ce vil ennemi, sur sa poitrine au moyen d’une arrête de
synodonte et mise en terre dans la place d’Osiris », c’est-à-dire dans la
nécropole 87.

Quoique beaucoup plus tardive, une formule du Livre de renverser
Apophis l’ennemi de Rê semble beaucoup plus étroitement reliée au



rituel dont Mirgissa nous a conservé les restes88. Elle comprend
diverses récitations et opérations rituelles, parmi lesquelles on trouve
quelques indications techniques qui rappellent les vestiges rituels
retrouvés à Mirgissa. Il s’agit d’un texte qui concerne précisément la
fabrication de figurines d’envoûtement89 :

Fais donc (une Cgurine de) tout ennemi de Rê ou tout
ennemi de Pharaon vie-santé-force, qu’il soit vivant ou
mort, ainsi que (de) tout déchu à son opinion ; les noms de
leurs père(s), de leurs mères et de leurs enfants consistent
en toute Cgure qui a été inscrite à l’encre fraîche sur une
feuille de papyrus neuve ; inscris leur nom sur leur poitrine,
(eux ayant été) fabriqués en cire, ainsi que liés au moyen de
« cheveux » de Cl noir. Crache dessus. Marche (dessus) du
pied gauche. Renverse (?) (les) au moyen d’un harpon et
d’un couteau. Jette (les) au feu dans les creusets des
métallurgistes.

La mention des « vivants » et des « morts », l’évocation du nom des
parents et des descendants, celle du couteau, dont le nom signiCe
littéralement « silex90 », ou encore des « creusets des métallurgistes »
nous montrent que nous sommes bien dans le cadre d’une lutte
magique de même type que celle qui s’est déroulée à Mirgissa. La seule
di@érence est que ce papyrus tardif nous fournit la recette théorique
du processus d’envoûtement là où le site du Moyen Empire nous a livré
son résultat concret.

On notera pour ce qui nous intéresse ici que c’est l’écriture des noms
qui sert de lien à toutes les opérations pratiques évoquées par le Livre
de renverser Apophis. D’ailleurs, dans la suite du texte, à un moment où
il s’agit de combattre Apophis lui-même, le pire de tous les ennemis de
Rê, il faudra pour cela « brûler les noms d’Apophis sur un feu de
bryone » à diverses heures du jour et de la nuit et en divers moments
du mois91.

Dans cette formule le terme « nom » ( rn) semble bel et bien désigner
des objets concrets, qu’il s’agisse de feuilles de papyrus ou de Cgurines
de bois ou de cire et, en tout cas, porte, au même titre que les mots
« ennemi » ( ḫ ftj) et « mort » (  mt), ce déterminatif néfaste du
« mort/prisonnier » (figure 5) que nous avons déjà rencontré plusieurs
fois92. Cette imbrication des mots et des signes que l’on percevait à
travers la trouvaille de Mirgissa se retrouve donc encore dans ce
formulaire beaucoup plus récent. Si l’on veut bien admettre toutefois
que les principes fondamentaux de la magie égyptienne ne se sont pas



complètement transformés pendant le millénaire et demi qui sépare
ces deux sources, on peut concevoir que le souci de fraîcheur qu’on
voit à l’œuvre dans la mention de l’« encre fraîche » et du « papyrus

neuf »93 dans le papyrus Bremner-Rhind avait déjà cours au Moyen
Empire, ce qui permet de supposer que, pour les mêmes raisons de
« fraîcheur », les textes de Mirgissa – sur les vases ou sur les
Cgurines – ont pu être écrits au dernier moment, celui-là même du
rituel.

Les temps de l’envoûtement

En déCnitive, dans la magie égyptienne, le rôle de l’écriture – aussi
bien comme geste que comme signes résultant de cet acte – ne prend
tout son sens que dans la tension qui la relie à d’autres acteurs. Les
mots et les gestes, certes, mais aussi les images car, même cursive,
l’écriture égyptienne conserve une forte charge iconique ; mais encore
les objets comme représentations manipulables d’une réalité hors
d’atteinte, formes tridimensionnelles des signes d’écriture ou simples
outils techniques du rituel.

Le dépôt de Mirgissa en tant qu’espace marqué par les gestes rituels
qui y ont été accomplis peut donc être considéré comme une sorte de
« grande amulette » dont la complexité est à la mesure des enjeux qui
en ont réclamé la fabrication et dont l’implantation frontalière
correspond bien au rôle de sentinelle qu’on attendait d’elle. En ce sens,
par-delà le geste de la main qui trace les signes, jette la Cgurine de cire
au feu, brise les vases ou même met à mort et décapite un prisonnier,
par-delà la bouche qui récite, par-delà ce qui relève en somme de
l’instant, on devine un souci très net de durée. Les textes
d’envoûtement eux-mêmes disent bien cela qui, par leur forme
particulière, instaurent une contrainte latente sur quiconque aurait
« l’intention de se rebeller ». S’il ne fait pas de doute que la bonne
réalisation des rites manuels et oraux a eu pour les magiciens de
Mirgissa – au moment même où ils s’activaient sur le sable – une
importance fondamentale, il n’en est pas moins probable qu’ils n’en
attendaient pas nécessairement un résultat immédiat. Dans l’étrange
inventaire des enfouissements de Mirgissa, l’écrit joue en déCnitive un
rôle sans doute assez proche de celui qu’on lui reconnaît généralement
dans les monuments de la civilisation pharaonique : lutter contre
l’oubli et prolonger au-delà de l’instant l’œuvre entreprise.



Tableau : Lier l’ennemi. Hiéroglyphes et
formules hiéroglyphiques cités dans le texte.

Figure 1

Figure 2

Figure 3

Figure 4

Figure 5

Figure 6

Figure 7

Figure 8

Figure 9

Figure 10

Figure 11

Figure 12

Figure 13

Figure 14

Figure 15

Figure 16

Figure 17

Figure 18

Figure 19

Figure 20



Notes

1.  Suivant Baines, 2007, p. 49-50, p. 64-78, on peut estimer que le taux
moyen d’alphabétisation de la population égyptienne n’a guère
dépassé 1 % tout au long de la période pharaonique.
2 .  La dimension religieuse de l’acte d’écrire est perceptible dans la
relation qu’entretiennent les scribes avec Thot, maître des écrits, et
Séshat, déesse de l’écriture (Budde, 2000, p. 71-79) et dans l’utilisation
rituelle qui peut être faite de certains objets propres à leur métier
comme le godet à eau (Kitchen, 1978, p. 35, 5-12 ; Barbotin, 2005, p. 54).
Voir aussi la représentation de la chancellerie royale de Piramsès dans
la tombe de Tjaï (TT 23) qui semble avoir été organisée un peu à la
manière d’un temple et où le travail des scribes s’effectue sous la garde
d’une statue de « Thot de la place des lettres de Pharaon v.s.f. » qui
garde aussi des co@res contenant les archives de la chancellerie
(Borchardt, 1907, p. 59, Cg. 1 ; Raedler, 2005, p. 59-60). Sur Thot,
l’écriture et la parole voir Volokhine, 2004 en particulier p. 131-134,
pour ce qui concerne l’écriture.
3 .  Sur la magie égyptienne en général, voir : Ritner, 1993 ; Koenig,
1994 ; Pinch, 1994 ; Étienne, 2000.
4.  Koenig, 1994, p. 17-18.
5.  On perçoit peut-être l’existence d’un savoir magique ne passant pas
forcément par la maîtrise de l’écriture à travers la Cgure de « La
savante » ou « Celle qui sait » ( tȝ-rḫt), magicienne guérisseuse et
oracle à Deir el-Médina au Nouvel Empire (Borghouts, 1982, p. 24-27 ;
Karl, 2000, en part. p. 151-160 et en dernier lieu Toivari-Viitala, 2001,
p. 228-231).
6.  Sethe, 1910, § 2029-2030 ; Allen, 2005, 278.
7 .  De ce point de vue on relèvera aussi que le terme employé pour
magie : ( ḥkȝ), porte pour signe déterminatif le rouleau de papyrus
scellé (Cgure 1). Même si celui-ci sert souvent à déterminer les choses
« abstraites » (Gardiner, 1957, p. 533 : Y1-Y2) il n’est pas impossible, au
vu du contexte, qu’il soit ici dans son sens plein et que la magie dont
les deux adversaires disent avoir la possession se matérialise sous la
forme d’écrits.
8.  La relation de ce texte avec le thème qui nous intéresse est peut-
être même encore plus étroite qu’il n’y paraît. Dans la dernière
phrase : « Pépy Néferkarê est un possesseur de biens », l’expression
traduite par « possesseur de biens » ẖrj jḫt peut se comprendre
di@éremment. Le terme jḫt, très polysémique (Meeks, 1980,
n° 77.0432 ; Meeks, 1981, n° 78.0458 ; Meeks, 1982, n° 79.0322), possède
en e@et le sens de « nécessaire au rite, rite ». Dès lors c’est aussi en
tant que « ritualiste » ( litt. « chargé du rite ») que le roi obtiendrait sa
victoire magique sur le scribe divin qui s’oppose à lui.
9 .  Pour les « statues guérisseuses » en général, voir Lacau, 1922
(inventeur du terme) et plus récemment : Kákosy, 1987 ; Satzinger,
1987 ; Koenig, 1994, 98-114 ; Kákosy, 1999, en particulier p. 9-34 ;
Étienne, 2000, p. 66-67.



10.  C’est le cas d’une des plus connues et mieux conservées de ces
statues, celle de Djed ḥ er (Caire, Journal d’Entrée 46341 : Jelínková-
Reymond, 1956), que les textes autobiographiques de sa statue
désignent comme Pashed, « Le sauveur » qui, de son vivant déjà, a lutté
contre serpents et scorpions (Jelínková-Reymond, 1956, P. 122-135) et
dont la statue commémore et prolonge tout à la fois l’œuvre.
11.  Koenig, 1994, p. 113-114 ; on notera toutefois que l’appel lancé aux
guérisseurs sur la statue de Djed ḥ er (Jelínková-Reymond, 1956, p. 122-
123) n’évoque en rien l’usage de l’eau mais, adressé à « tout prêtre,
tout scribe, tout savant », les évoque « récitant » ou « connaissant » les
écrits et formules magiques. Il est donc vraisemblable que le rituel de
guérison autour de la statue a pu être fondé autant sur la récitation
(ou la lecture) que sur l’usage de l’eau.
12.  On suivra pour le sens d’« envoûtement » les déCnitions fournies
par le TLFi : « opération magique par laquelle on envoûte quelqu’un ;
résultat de cette opération », « envoûter » signiCant lui-même :
« exercer à distance une inbuence maléCque sur une personne par
l’intermédiaire le plus souvent d’une Cgurine à son eQgie ou d'une
autre représentation symbolique » (http://atilf.atilf.fr/). Pour
l’envoûtement dans l’Égypte pharaonique, voir : Koenig, 1994, p. 131-
185 ; Étienne, 2000, p. 16-21.
13.  Lawrence, 1965, p. 73, p. 79-88 ; Smith, 1991 ; Meurer, 1996, p. 33-
51.
14.  Trigger, 1982. Le texte d’une stèle de l’an 8 de Sésostris III (Berlin
14753) retrouvée à Semna, à l’extrémité Sud de la chaîne de forts, le dit
clairement. Il Cxe en e@et la frontière aCn « d’interdire à tout Nubien
de la traverser en allant en aval, par la rive ou en barque, ainsi qu’à
tout troupeau appartenant à des Nubiens ; excepté pour le Nubien qui
viendra faire du commerce dans Iqen (Mirgissa) ou en mission officielle
et pour tout ce qu’on pourra faire de proCtable avec eux » (Obsomer,
1995, 352-359 ; Meurer, 1996, 10-32).
15.  Vila, 1963 ; repris, corrigé et développé par : Vila, 1973.
16.  Vila, 1963, p. 138-139, fig. 3 (M. VIII) ; Vila, 1973, p. 627-629.
17.  Sur la valeur « magique » du sable, voir : Ritner, 1993, p.  155-157.
18.  Vila, 1963, p. 139-141, fig. 4 ; Vila, 1973, loc. cit.
19.  Vila, 1963, p. 141, fig. 4.
2 0 .  Ces objets correspondent sans doute aux « creusets des
métallurgistes » qui servent à l’anéantissement des Cgurines des
ennemis dans le Rituel de renverser Apophis  sur lequel on reviendra plus
loin (infra, § 57).
21.  Les premiers de ces tessons inscrits n’apparurent qu’à 10 cm de
profondeur (Vila, 1963, P. 142) et ils étaient inégalement répartis, la
concentration augmentant au fur et à mesure qu’on descendait :
environ 1 pour 20 jusqu’à 30 centimètres de profondeur ; 1 pour 10
dans les 40 centimètres suivants » (Vila, 1963, p. 144). Sur un total de
7130 tessons inscrits, « 3745 (...) entrèrent dans la recomposition de
197 poteries » (Vila, 1973, p. 630) auxquels « il faut ajouter 166 tessons
qui provenaient eux-mêmes de 13 ostraca (…) et 39 tessons issus

http://atilf.atilf.fr/


d’autant de petits vases ovoïdes à col, chacun ne portant qu’un seul
symbole graphique, celui d’Isis, celui de Nephthys ou encore celui de
Thot » (Vila, 1973, p. 630 ; voir encore, infra, n. 35).
22.  Environ 15000 « provenant de 437 poteries brisées rituellement de
la même façon que les poteries inscrites » (Vila, 1973, p. 630).
23.  Vila, 1963, p. 144 ; Vila, 1973, p. 637.
24.  Vila, 1963, p. 145, fig. 6, p. 146-147.
25.  Vila, 1973, p. 628-629.
26.  André Vila, tout en notant qu’aucune mensuration précise n’a pu
être obtenue du crâne lui-même, considère, sur la base de l’expérience
qu’il a acquise lors des fouilles en Nubie, que certaines des
caractéristiques morphologiques de ce crâne le rapprochent de ceux
de la civilisation de Kerma. Il relève par ailleurs qu’étrangement ce
crâne a « une allure générale plus féminine que masculine », tout en
précisant que le « dimorphisme sexuel crânien est peu accusé dans
cette population » (Vila, 1973, p. 637-638 et n. 34). Il se peut aussi qu’il
se soit agit d’un criminel égyptien, spécialement d’un sacrilège, dont
Harco Willems a montré — reprenant d’ailleurs le cas de Mirgissa —
que la mise à mort pouvait s’inscrire dans un cadre rituel (Willems,
1990 en particulier, p. 46-51).
27.  Sur ce point voir encore infra, § 69.
28.  Vila, 1963, p. 146-147, Cg. 9 ; Vila, 1973, p. 631 qui ne donne que
trois statuettes et doit être corrigé par Koenig, 1990, p. 101. Voir
encore Étienne, 2000, p. 81 et p. 105 (cat. 83). On notera aussi que des
fragments de Cgurines, semble-t-il anépigraphes, de prisonniers en
limon ont été retrouvés dans le remplissage de la fosse principale
(Vila, 1963, p. 157, fig. 17, n° 6 et p. 158).
29.  Vila, 1973, p. 637.
30.  Mirgissa en tant que siège d’un gouverneur, place forte et centre
commercial devait posséder une population assez importante. Voir
Vila, 1970, en part. p. 198-199 pour l’aspect militaire ; Gratien, 1994 et
Gratien, 1995 en ce qui concerne les structures administratives des
forteresses du Batn-el-Haggar.
31.  Seules « deux poteries inscrites et 8 non inscrites [ont] échappé au
bris » (Vila, 1973, p. 630).
32.  Vila, 1963, p. 157, Cg. 17, n° 5 et p. 158-159 ; Vila, 1973, p. 635 et
p. 636, Cg. 2. On se souviendra en e@et que la stèle de Semna de l’an 8
de Sésostris III Cxe la frontière que les Nubiens ne doivent pas franchir
« par la rive ou en barque » ( supra, n. 14).
33.  Ainsi les représentations d’ovidés et chiens (Vila, 1963, p. 157,
Cg. 17, n° 8-12 et p. 158) pourraient renvoyer aux troupeaux de ces
pasteurs nubiens (voir encore infra, § 54). Une telle tentative
d’envoûter les ressources « alimentaires » des adversaires pourrait
peut-être expliquer les minuscules « objets lenticulaires » contenant
des boules d’argile ou des Cbres végétales et textiles (Vila, 1963, p. 157,
Cg. 17, n° 7 et p. 159 ; Vila, 1973, p. 635-637 et n. 30) : ne pourrait-il
s’agir de modèles de plats comparables aux o@randes alimentaires
miniatures trouvées dans la tombe de Djéhoutynakht (Moyen Empire)



(D’Auria, Lacovara, Roehrig, 1992, p. 117, Cg. 75) ? Il n’est peut-être pas
anodin de relever qu’avec ses multiples Cgurines, le dépôt magique de
Mirgissa utilise, en en renversant les Cns, les pratiques qui président à
la constitution du mobilier funéraire des tombes de la même époque,
où se multiplient les modèles miniatures (Tooley, 1995). Le
rapprochement proposé par Vila, 1973 ( loc. cit) avec des boules
d’argiles trouvées dans quelques tombes du début de l’Ancien Empire
(voir Garstang, 1904, p. 59 et pl. XXX ; Peet, 1915, p. 8-9, pl. IV) paraît
difficile à défendre au vu de la forme très différente de ces dernières.
34.  Sur « la chasse comme rite d’envoûtement », voir Koenig, 1994,
p. 149-156.
35.  En dehors de ceux-ci, il y avait aussi quelques vases ovoïdes à col
portant un seul hiéroglyphe servant à écrire les noms d’Isis, de
Nephthys et de Thot (Vila, 1963, p. 151, Cg. 12, n° 8 et p. 152,e ; Vila,
1973, p. 630). Bien que ces trois divinités fassent partie du cercle qui
entoure Osiris, et puissent éventuellement être mises en relation avec
la notion de jugement, et partant de punition, ces vases n’en dévoilent
pas moins un pan inconnu du rituel sur lequel nous ne disposons pas
d’autre information.
36.  Sethe, 1926, à partir d’un lot de provenance précise inconnue
acheté en 1925 chez un antiquaire de Louqsor ( op. cit. , p. 5).
37.  Voir une liste de ces documents : Posener, 1987, p. 2-6 (qui recense
aussi les documents anépigraphes).
38.  Sur l’organisation générale, voir Sethe, 1926, en particulier p. 12-
13. Sur les principes présidant à l’orientation du monde chez les
anciens Égyptiens : Posener, 1965 ; et sur leur application dans le cas
des textes d’envoûtement : Posener, 1987, p. 35.
39.  Sur cette cinquième section, voir Koenig, 1990, p. 116-117.
40.  Voir Posener, 1966, p.  279-284.
41.  Koenig, 1990, p. 103-106, p. 118-119, l. 1-6 ; comparer aux textes de
Berlin : Sethe, 1926, p. 33-38 et à ceux de Saqqara : Posener, 1940, p. 48-
54. Ce sont pour chacun de ces dossiers (Berlin, Saqqara et Mirgissa)
les même principautés qui sont concernées : Koush, Shaât, Oubatsépet
et Aoushek auxquelles vient s’ajouter à Mirgissa et Berlin seulement
« le Médja Ouahib » qui désigne probablement le chef d’un peuple
nomadisant à cette époque autour de la deuxième cataracte, mais dont
le nom égyptien montre qu’il est partiellement intégré à la sphère
d’inbuence culturelle égyptienne (sur les Médjaou, voir Schneider,
2003, II, p. 92-99).
42.  Koenig, 1990, p. 106-110, p. 118-119, l. 6-8 ; voir Sethe, 1926, p. 38-
43 ; Posener, 1940, p. 54-62.
43.  Koenig, 1990, p. 111-114, p.  118-119, l. 8-14 ; Sethe, 1926, p. 38-43 ;
Posener, 1940, p. 54-62.
44.  Koenig, 1990, p. 114-116, p. 118-119, l. 14-18 ; Sethe, 1926, p. 62-69 ;
ce dernier interprétait di@éremment ces formules car il voulait voir
dans le terme mt une malédiction « Que meure ... » et considérait donc
les noms suivants comme ceux d’ennemis vivants du Pharaon. Sur
cette lutte contre les morts, voir : Posener, 1958 (en particulier p. 266-



270), qui a par ailleurs montré qu’il s’agissait bien d’une magie
destinée à combattre l’inbuence néfaste de défunts jugés dangereux
pour des raisons qui restent toutefois diQciles à établir : criminels
exécutés, morts de morts violentes ou accidentelles, individus isolés
de leur vivant déjà par tel ou tel aspect de leur personnalité (couleur
des cheveux, comportement, etc.), nombre d’hypothèses peuvent être
proposées. Ce qui est acquis en revanche c’est qu’il s’agit de morts
décédés relativement récemment quand on déclenche contre eux le
rituel (Posener, 1958, p. 263, p. 267-268 ; Koenig, 1994, p. 209-215). Pour
la crainte des fantômes, voir aussi Demarée, 1983, en particulier p. 267-
275.
45.  La confrontation des listes conservées par les séries de Berlin, de
Saqqara et de Mirgissa montre que s’il s’agit sans doute d’un
formulaire ancien, il n’est pas Cgé et répété sans variation mais, d’une
période à l’autre, régulièrement et précisément remis à jour (Posener,
1940, p. 24-25). Les textes de Berlin et de la fosse de Mirgissa sont
d’ailleurs probablement presque contemporains car ils ont plusieurs
noms en commun (Posener, 1966, p. 284-285).
46.  Meeks, 1980, n° 77.3912 ; Meeks, 1981, n° 78.3872 ; Meeks, 1982,
n° 79.2794 ; voir n° 79.2795 pour séqéry(ou) « prisonniers ».
47.  Meeks, 1980, n° 77.3913 ; Meeks, 1982, n° 79.2796. Même si le texte
dans la version de Mirgissa ne présente pas de déterminatif particulier
pour les séqérou (Cgure 3) on peut trouver ailleurs une variante
(Cgure 4 : Posener, 1940, p. 28) ou la présence du déterminatif Z6
(Gardiner, 1957, p. 537 : Z6 ; infra, Cgure 5) montre clairement que ce
terme a partie liée avec la captivité ou la mort. Il est en tout cas
relativement aisé de se faire une idée de ce que peuvent représenter
les séqérou dans l’imaginaire égyptien. Ils apparaissent à foison dans
l’iconographie royale où l’on voit un pharaon abattant une poignée
d’ennemis d’un coup de massue (Swan Hall, 1986). Ces images sont,
toute proportion gardée, la minéralisation monumentale du concept
même qui préside à l’usage du terme dans les textes d’exécration :
abattre à jamais les adversaires de l’Égypte et elles ont donné lieu à des
pratiques relevant de la piété personnelle (Schulman, 1988, p. 8-10,
p. 39-62 ; Devauchelle, 1994 ; voir aussi van Dijk, 1986, col. 1390, n. 12-
13).
48.  Voir respectivement : Gardiner, 1957, p. 443 : A13 et A14 (comparer
Meeks, 2004, p. 15 § 35-36).
49.  Il en va de même pour le lot de Berlin : Sethe, 1926, p. 60-62 ou
celui d’Hélouan : Posener, 1987, p. 35-38.
50.  Voir Vila, 1963, p. 146, fig. 9 ; Étienne, 2000, p. 81, Cat. 83.
51.  Posener, 1987, p. 9.
52.  Étienne, 2000, p. 16-22.
53.  Posener, 1940, p. 19 ; Posener, 1987, p. 8, qui voit dans l’aspect
d’ébauches de ces figurines « le substitut et la dégradation » volontaire
de l’art de la ronde-bosse et propose même que l’aplatissement des
visages qui en résulte soit sciemment recherché pour en faire ressortir
la frontalité, rare et généralement à connotation négative dans l’art



égyptien. À ce sujet, voir : Volokhine, 2000, p. 41-46. Derrière cette
« Cgure déCgurée » nous pouvons probablement deviner la même
nébuleuse conceptuelle que celle où gravite l’envoûtement en
Occident, puisque ce terme dérive de l'ancien français volt, vous, «
visages, traits », du latin classique vultus, « visage, physionomie »
(http://atilf.atilf.fr/).
54.  Posener, 1940, p. 22.
55.  Posener, 1987, p. 12-13.
5 6 .  L’état de conservation de ces Cgurines et leurs conditions
d’utilisation semblent beaucoup varier d’un lot à l’autre. La variété des
matières (argile, bois, calcaire ou albâtre) ainsi que certains détails
comme les trous de suspension au niveau des coudes de presque
toutes les Cgurines en argile trouvées à Saqqara (Posener, 1940, p. 18-
19), qu’on ne retrouve pas dans les autres séries, laissent penser que
plusieurs types de rites manuels pouvaient être associés au même
formulaire d’exécration.
5 7 . On ajoutera que les Cgurines en pierre de Mirgissa jouaient
vraisemblement un rôle complémentaire à celui des Cgurines de
prisonniers en limon ( supra, n. 28 ; à Mirgissa anépigraphes, ce qui
n’est pas toujours le cas, cf. Posener, 1987, P. 10-11) et d’autres en cire,
matière dont on a retrouvé quelques fragments à Mirgissa à proximité
du crâne (Vila, 1973, P. 638 ; supra,§ 16). Si, normalement, ces Cgurines
sont vouées à la destruction complète, quelques fragments en ont
parfois été conservés (Posener, 1987, p. 10-11, pl. 3). Concernant les
figurines d’envoûtement en cire, voir encore infra, n. 87).
5 8 .  Pour un exemple comparable, sur le lien intime entre le bol
comme support de texte et le rite de la « lettre au mort », voir Donnat,
2001.
59.  Si, des quatre Cgurines en pierre, deux furent retrouvées presque
intactes, la troisième pulvérisée tandis que de la quatrième, la tête
seule avait été conservée, la presque totalité des vases ont eux été
cassés en très nombreux morceaux ( supra, n. 31). Le lot des vases
conservé à Berlin ne contredit d’ailleurs pas cette impression qui
consiste en un ensemble, incomplet, de fragments (Sethe, 1926, p. 5-7).
60.  Vila, 1973, p. 637.
61.   Ibidem ; la présence d’une récitation est en e@et des plus probables
même si elle reste en l’absence du texte du rituel lui-même
indémontrable. On notera que la plus grande part des textes magiques
égyptiens d’époque pharaonique conservés est précisément constituée
d’invocations ou de récitations dont il est parfois précisé dans quel
contexte et accompagnées de quel geste elle doivent être dites ; voir
ainsi e.g. Borghouts, 1978, p. 14-15, n° 14 dans la conclusion d’une
formule pour chasser la menace d’un souoe pestilentiel : « Paroles à
dire sur une paire de plumes de vautour. Frapper un homme avec
elles ».
62.  Comme le remarque Posener, 1966, p. 279 et n. 3, la présence de
formes supplémentaires à Mirgissa s’explique aisément par le fait que
ce dépôt a été trouvé et entièrement fouillé par des archéologues et

http://atilf.atilf.fr/


non des chasseurs de trésor comme ce fut sans doute le cas pour celui
qui a produit le lot de Berlin (Sethe, 1926, 5-6 ; 21).
63.  Voir à ce sujet les nombreuses références réunies par Ritner, 1993,
p. 147-148. Cette couleur, pour ce qui concerne les vases de Mirgissa, a
généralement été obtenue par adjonction d’un engobe rouge (Vila,
1963, p. 150-152) ; cette couleur n’est donc pas due à la qualité de
l’argile choisie pour la pâte ou aux hasards de la cuisson.
64.  Sethe, 1908, § 249, compléter le texte par Hayes, 1937, pl.  IV, col.
290 et Leclant (dir.), 2001, pl. IVB, P/F/Ne III, 29 ; voir Sethe (†), 1935,
p. 234 qui met déjà ce texte en relation avec les vases rouges de Berlin
(voir déjà Sethe, 1926, p. 20). Pour le rituel des vases rouges, voir :
Borchardt, 1929 ; van Dijk, 1986 ; Van Rinsveld, 1986 ; Ritner, 1993,
p. 144-153 ; Willems, 2001, p. 319-322.
65.  Voir Sethe, 1908, § 249b et comparer avec : Sethe, 1926, p. 12,
fig. 16 ; Vila, 1963, p. 151, fig. 12.
66.  Sethe (†), 1935, p. 232-233 ; Allen, 2005, p. 29 ([W] 139). Dans les
Textes des Sarcophages , textes funéraires à peu près contemporains du
dépôt de Mirgissa, la seule évocation explicite du rituel du bris des
vases rouges fait partie d’un ensemble de prescriptions relatives à la
purification et à l’alimentation du défunt et il n’y a là aucune allusion à
un quelconque ennemi (de Buck [†], 1961, CT VII, 128j ; Carrier, 2004,
p. 1972-1973). On verra toutefois Willems, 2001, loc. cit., qui propose de
rapprocher ce rituel de l’envoûtement évoqué par le chapitre 37 des
Textes des Sarcophages  (de Buck, 1935, CT I, 156h-157d ; Carrier, 2004,
p. 72-75 ; Koenig, 1994, p. 142-143 ; Willems, 2001, p. 312).
67.  van Dijk, 1986, col. 1391, n. 32. Du point de vue des découvertes
archéologiques, voir un dépôt thébain datant du début du Nouvel
Empire (Graefe, 2005) et aussi l’étrange dépôt composite de la
Troisième Période Intermédiaire fouillé à Tanis, où les céramiques
brisées se taillent la part du lion, dépôt qui rebète sans doute un rituel
dont les modalités et les raisons d’être restent malheureusement à ce
jour inexplicables : Brissaud, 2000, en particulier p. 81-92, p. 104-105 ;
voir aussi Zivie-Coche, 2000, p. 109-124 pour le matériel trouvé dans le
remplissage du dépôt et Defernez, Isnard, 2000, pour la céramique.
68.  Martin, 1989, p. 100-101, p. 103 ; pl. 118-124.
69.  On notera toutefois qu’au contraire de ce qui se passe pour les
vases brisés qu’on voit bien rendre leur liquide, détail très visible en
Martin, 1989, pl. 121-122, le sang coulant du cou du taureau décapité
n’a pas été représenté. Au vu de la méticulosité de la représentation, il
est possible d’imaginer qu’il n’a pas été jugé souhaitable dans ce cas
précis de Cgurer et donc de donner une puissance magique à cet
aspect du rituel dans la tombe, et que le liquide coulant des vases tient
en quelque sorte lieu de substitut iconographique au sang de l’animal.
Ceci n’est toutefois pas une règle absolue, cf. Eyre, 2002, p. 92-93, fig. 2.
70.  Sur les représentations ils sont anépigraphes (Martin, 1989, loc.
cit.) comme le sont aussi ceux retrouvés à Thèbes (Graefe, 2005, p. 415-
416). Il n’en reste pas moins que la présence d’un grand nombre de
vases anépigraphes à Mirgissa ( supra, n. 21 et n. 22) montre bien que la



présence de l’écriture n’est pas nécessaire à l’eQcacité du geste même
du bris.
71.  van Dijk, 1986, col. 1393 ; Vernus, Yoyotte, 2005, p. 562-563, p. 575.
72.  Posener, 1966, p. 284, n. 1.
73.  Koenig, 1994, p. 171-173.
74.  Yoyotte, 1981, p. 39, n. 30.
75.  Posener, 1987, p. 5 ; Vercoutter, 1994, p. 31.
76.  Voir supra, n. 14.
77.  Davies, 2003 ; Davies, 2004.
78.  Koenig, 1987.
79.  Posener, 1966, p. 278.
80.   Supra, n. 72.
81.  Respectivement M.VIII, M et M.I sur le plan sommaire donné par
Vila, 1963, p. 139, fig. 3.
82.  Leitz, 1999, p. 18, pl. 6, l. 17 (Cgure 10). Le dernier lieu (Cgure 11)
est incompréhensible en l’état. L’éditeur suggère (  op. cit. , pl. 6, n. 17.a)
que quelque chose doit manquer. Nous proposons, sous réserve, d’y
voir la Cn du terme h ȝ (t)-r-mw désignant la « volière » des oiseaux
aquatiques (comparer graphies : Meeks, 1976, p. 94, cf. infra, figures 12-
13).
83.  Le chapitre 37 des Textes des Sarcophages  (cf. supra, n. 66 et juste ci-
après) indique ainsi que la Cgurine d’envoûtement devrai être
enterrée dans la nécropole (lit. « la place d’Osiris »). On possède
justement bon nombre d’indices montrant qu’avec les alentours des
forteresses ( supra, n. 75) les nécropoles étaient aussi des lieux
privilégiés pour l’exécution de rituels d’envoûtement à connotations
politiques. Les Cgurines de Saqqara ont été trouvées dans un
cénotaphe (Posener, 1940, p. 15-17, Cg. 2) et les cimetières de Giza ont,
quant à eux, livré plusieurs vestiges qui peuvent être mis plus ou
moins directement en relation avec des rituels du même genre
(Posener, 1958 ; Abu Bakr, Osing, 1973 ; Osing, 1976) parmi lesquels ont
distinguera les restes d’une cage destinée au transport d’un prisonnier
vraisemblablement lors d’un rituel « d’anéantissement des ennemis »
(Grimm, 1987).
84.   Supra, n. 17.
85.  Pour ce signe en général, voir : Gardiner, 1957, p. 488 : N 25 ;
Roquet, 1985 ; Meeks, 2004, p. 139, § 375. E.g. Koenig, 1990, p. 119, l. 1 :
Koush (figure 15), l. 2 : Shaât/Saï (figure 16), etc.
86.  Pour les vases : Sethe, 1926, p. 7-12 ; pour les Cgurines : Posener,
1940, p. 20-22 ; Posener, 1987, p. 12‑13.
87.   Supra, n. 66. Il est intéressant de constater que le déterminatif de
l’image twt en question est une variante du signe de l’« ennemi mort »
(Cgure 7) (de Buck, 1935, CT I, 156h, B4L) dont on a vu qu’il était une
des sources possible du signe Z6 (Cgure 5) utilisé dans les textes
d’envoûtement pour indiquer préventivement l’échec des éventuels
rebelles ( supra, § 30 et 31).
88.  Ce document, daté de : « l’an IV d’Alexandre Cls d’Alexandre »,
porte le titre complet de : « Livre de renverser Apophis l’ennemi de Rê,



l’ennemi du roi (Osiris) Ounnéfer vie-santé-force, juste de voix. qu’on
accomplit chaque jour dans le domaine d’Amon-Rê maître des trônes
des Deux Terres qui préside à Karnak » (papyrus Bremner-Rhind, 22,1
= Faulkner, 1933, p. 42 ; Faulkner, 1937, p. 167).
8 9 .  Faulkner, 1933, p. 56, l. 4-11 (pap. Bremner-Rhind, 26, 2-4) ;
Faulkner, 1937, p. 171.
90.  Le terme ds « couteau, silex » (Meeks, 1980, n° 77.5092 ; Meeks,
1981, n° 78.4831 ; Meeks, 1982, n° 79.3591 ; ici Cgure 17) porte ici un
double déterminatif : le couteau et un bloc de pierre, indiquant la
matière dans laquelle cet objet est, au moins dans l’absolu, fabriqué.
Pour la place du couteau dans la magie, voir : Ritner, 1993, p. 163-167.
91.  « Après (ça) le nom d’Apophis est brûlé dans un feu de bryone  quand Rê
se lève, quand Rê est à son zénith, quand Rê se couche dans l’Ouest, à la
première heure du jour et de la nuit ; de la deuxième heure de la nuit
jusqu’à la troisième heure de la nuit ; à l’aube et pareillement à toute
heure de la nuit et à toute heure du jour, lors de la fête de la lune
nouvelle, lors de la fête du 6e jour, lors de la fête du 15e jour et
pareillement lors de la fête du mois » (pBremner-Rhind, 26, 2-6 =
Faulkner, 1933, p. 56, l. 11-57, l. 1 ; Faulkner, 1937, p. 171).
92.   Supra, § 31 et n. 48 ; voir pour rn : Cgure 18 (Faulkner, 1933, p. 56,
l. 11), pour ḫftj : Cgure 19 ( Id., p. 56, l. 5) et pour m t : Cgure 20 ( Id.,
p. 56, l. 6). Sur le rôle important joué par le nom propre dans la magie
égyptienne, voir Koenig, 1994, p. 156-165.
93.  À ce sujet, Koenig, 1994, p. 144.

Bibliographie

Abu Bakr, Osing, 1973 : Abdel Moneim Abu Bakr, Jürgen Osing,
« Ächtungtexte aus dem Alten Reiche », Mitteilungen des Deutschen
Archäologischen Instituts Abteilung Kairo, 29, p. 97-133, pl. XXI-LVI.
Allen, 2005 : James P. Allen, The Ancient Egyptian Pyramid Texts ,
Leiden.
Baines, 2007 : John Baines, Visual & Written Culture in Ancient Egypt ,
Oxford.
Barbotin, 2005 : Christophe Barbotin, La voix des hiéroglyphes, Paris.
Borchardt, 1907 : Ludwig Borchardt, « Das Dienstgebäude des
Auswärtigen Amtes unter den Ramessiden », Zeitschrift für
Ägyptische Sprache, 44, p. 59-61.
Borchardt, 1929 : Ludwig Borchardt, « Bilder des „Zerbrechens der
Krüge“ », Zeitschrift für Ägyptische Sprache, 64, p. 12-16 ; pl. 1.
Borghouts, 1978 : Joris F. Borghouts, Ancient Egyptian Magical Texts,
Religious Texts Translation Series NISABA, 9, Leiden.
Borghouts, 1982 : Joris F. Borghouts, « Divine Intervention in
Ancient Egypt and its Manifestation ( b ȝ w) », i n R.J. Demarée, J.J.
Janssen (éd.), Gleanings from Deir el-Medîna , Egyptologische Uitgaven, I,
Leiden.
Brissaud, 2000 : Philippe Brissaud, « La structure elliptique. Un



aménagement énigmatique contemporain des tombes royales » in
P. Brissaud, C. Zivie-Coche, Tanis. Travaux récents sur le Tel Sân el-
Hagar, 2, Paris, p. 53-107.
de Buck, 1935 : Adriaan de Buck, The Egyptian CoQn Texts , I. Texts of
Spells 1-75, Chicago.
de Buck (†), 1961 : Adriaan de Buck (†), The Egyptian CoQn Texts , VII.
Texts of Spells 785-1185 , Chicago.
Budde, 2000 : Dagmar Budde, Die Göttin Seschat, Kanobos, 2, Leipzig.
Carrier, 2004 : Claude Carrier, Textes des Sarcophages du Moyen Empire
égyptien, I-III, Paris.
D’Auria, Lacovara, Roehrig, 1992 : Sue D’Auria, Peter Lacovara,
Catharine H. Roehrig, Mummies & Magic. The Funerary Arts of Ancient
Egypt, Dallas.
Davies, 2003 : W. Vivian Davies, « La frontière méridionale de
l’Empire : Les Égyptiens à Kurgus », Bulletin de la Société Française
d’Égyptologie, 157, p. 23-37.
Davies, 2004 : W. Vivian Davies, « The Rock Inscriptions at Kurgus in
the Sudan », in A. Gasse, V. Rondot (éd.), Séhel entre Égypte et Nubie.
Inscriptions rupestres et graffiti de l’époque pharaonique. Actes du colloque
international (31 mai–1er juin 2002), Orientalia Monspeliensia, XIV.
Defernez, Isnard, 2000 : Catherine Defernez, Fabien Isnard, « La
céramique provenant de la structure elliptique », in P. Brissaud, C.
Zivie-Coche, Tanis. Travaux récents sur le Tel Sân el-Hagar , 2, Paris,
p. 155-218.
Demarée, 1983 : Robert J. Demarée, The ȝ ḫ ỉ ḳ r n Rʿ - Stelae. On
Ancestor Worship in Ancient Egypt, Egyptologische Uitgaven, III,
Leiden.
Devauchelle, 1994 : Didier Devauchelle, « Un archétype de relief
cultuel en Égypte ancienne », Bulletin de la Société Française
d’Égyptologie, 131, p. 38-60.
van Dijk, 1986 : Jacobus van Dijk in Lexikon der Ägyptologie, VI, col.
1389-1396, s.v. « Zerbrechen der roten Töpfe ».
Donnat, 2001 : Sylvie Donnat, « Le bol comme support de la Lettre
au mort. Vers la mise en évidence d’un rituel magique » in
Y. Koenig (éd.), La magie en Égypte : à la recherche d’une dé^nition .
Actes du colloque organisé par le musée du Louvre, les 29 et 30 septembre
2000, Paris, p. 209-236.
Étienne, 2000 : Marc Étienne, Heka. Magie et envoûtement dans l’Égypte
ancienne, Exposition-dossier du département des Antiquités égyptiennes,
Paris.
Eyre, 2002 : Christopher Eyre, The Cannibal Hymn. A Cultural and
Literary Study, Liverpool.
Faulkner, 1933 : Raymond O. Faulkner, The Papyrus Bremner-Rhind
(British Museum N° 10188), Bibliotheca Aegyptiaca, III, Bruxelles.
Faulkner, 1937 : Raymond O. Faulkner, « The Bremner-Rhind
Papyrus-III », Journal of Egyptian Archaeology , 23, p. 166-185.
Gardiner, 1957 : Alan Gardiner, Egyptian Grammar, Oxford.
Garstang, 1904 : John Garstang, Tombs of the Third Egyptian Dynasty at



Reqâqnah and Bêt Khallâf, Report of Excavations at Reqaqnah 1901-2,
Westminster.
Graefe, 2005 : Erhart Graefe, « Ein archäologischer Beleg für das
Ritual des Zerbrechens der Roten Töpfe », in Studies in Honor of Ali
Radwan, Supplément aux Annales du Service des Antiquités de l’Égypte ,
34, I, Le Caire, p. 413-419.
Gratien, 1994 : Brigitte Gratien, « Départements et institutions dans
les forteresses nubiennes au Moyen Empire », in C. Berger, G. Clerc,
N. Grimal (éd.), Hommages à Jean Leclant , II, Nubie, Soudan, Éthiopie ,
Bibliothèque d’Étude, 106/2, Le Caire, p. 185-197.
Gratien, 1995 : Brigitte Gratien, « Les Institutions égyptiennes en
Nubie au Moyen Empire d’après les empreintes de sceaux », Cahiers
de Recherches de l’Institut de Papyrologie et d’Égyptologie de Lille, 17,
p. 149-166.
Grimm, 1987 : Alfred Grimm, « Ein KäCg für einen Gefangenen in
einem Ritual zur Vernichtung von Feinden », Journal of Egyptian
Archaeology, 73, p. 202-206.
Hayes, 1937 : William C. Hayes, The Texts in the Ma ṣṭ abeh of Se’n-
wosret- ʿ ankh at Lisht, Publications of the Metropolitan Museum of Art
Egyptian Expedition, XII, New York.
Jelínková-Reymond, 1956 : Eva Jelínková-Reymond, Les inscriptions
de la statue guérisseuse de Djed- ḥ er -le-Sauveur, Bibliothèque d’Étude ,
23, Le Caire.
Kákosy, 1987 : László Kákosy, « Le statue magiche guaritrici. Some
Problems of the Magical Healing Statues », in A. Roccati, A. Siliotti
(éd.), La Magia in Egitto, Convegno Internazionale di Studi , Milano 29-31
ottobre 1985, Milano.
Kákosy, 1999 : László Kákosy, Egyptian Healing Statues in three
Museums in Italy, Catalogo del Museo di Torino, I, 9, Torino.
Karl, 2000 : Doris Karl, « Funktion und Bedeutung einer weisen Frau
im alten Ägypten », Studien zur Altägyptischen Kultur , 28, p. 131-160.
Kitchen, 1978 : Kenneth A. Kitchen, Ramesside Inscriptions, III,
Oxford.
Koenig, 1987 : Yvan Koenig, « La Nubie dans les textes magiques.
“L’inquiétante étrangeté” », Revue d’Égyptologie, 38, 1987, p. 105-110.
Koenig, 1990 : Yvan Koenig, « Les textes d’envoûtement de
Mirgissa », Revue d’Égyptologie, 41, p. 101-125.
Koenig, 1994 : Yvan Koenig, Magie et magiciens dans l’Égypte ancienne ,
Paris.
Lacau, 1922 : Pierre Lacau, « Les statues “guérisseuses” dans
l’ancienne Égypte », Monuments Piot, 25, p. 189-209 ; pl. XV-XVI.
Lawrence, 1965 : Arnold Walter Lawrence, « Ancient Egyptian
FortiCcations », Journal of Egyptian Archaeology , 51, p. 69-94, pl. XV-
XVI.
Leitz, 1999 : Christian Leitz, Magical and Medical Papyri of the New
Kingdom, Hieratic Papyri in the British Museum, VII, London.
Martin, 1989 : Geo@rey Thordike Martin, The Memphite Tomb of Ḥ
orem ḥ eb Commander-in-Chief of Tut‘ankhamūn , I, The Reliefs,



Inscriptions, and Commentary, Egypt Exploration Society Excavation
Memoir, 55, London.
Meeks, 1980-1982 : Dimitri Meeks, Année Lexicographique. Égypte
Ancienne, 1977-1979, Paris.
Meeks, 1976 : Dimitri Meeks, « Notes de lexicographie (§ 2-4) »,
Revue d’Égyptologie, 28, p. 87-96.
Meeks, 2004 : Dimitri Meeks, Les architraves du temple d’Esna.
Paléographie, Paléographie hiéroglyphique, 1, Le Caire.
Meurer, 1996 : Georg Meurer, Nubier in Ägypten bis zum Beginn des
Neuen Reiches. Zur Bedeutung der Stele Berlin 14753, Abhandlungen des
Deutschen Archäologischen Instituts Kairo, Ägyptologische Reihe, 13,
Berlin.
Obsomer, 1995 : Claude Obsomer, Sésostris I er . Étude chronologique et
historique du règne, Connaissance de l’Égypte ancienne, 5, Bruxelles.
Osing, 1976 : Jürgen Osing, « Ächtungtexte aus dem Alten Reiche
(II) », Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Instituts Abteilung
Kairo, 32, p. 133-185, pl. 40-51.
Peet, 1915 : Thomas Eric Peet, « A Remarkable Burial Custom of the
Old Kingdom », Journal of Egyptian Archaeology , 2, p. 8-9, pl. IV.
Pinch, 1994 : Geraldine Pinch, Magic in Ancient Egypt, London.
Posener, 1940 : Georges Posener, Princes et Pays d’Asie et de Nubie.
Textes hiératiques sur des ^gurines d’envoûtement du Moyen Empire ,
Bruxelles.
Posener, 1958 : Georges Posener, « Les Empreintes Magiques de
Gizeh et les Morts Dangereux », Mitteilungen des Deutschen
Archäologischen Instituts Abteilung Kairo, 16, p. 252-270, pl. XXVI-
XXVII.
Posener, 1965 : Georges Posener, « Sur l’orientation et l’ordre des
points cardinaux chez les Égyptiens », Nachrichten der Akademie der
Wissenschaften in Göttingen, 1965, 2, p. 69-78.
Posener, 1966 : Georges Posener, « Les textes d’envoûtement de
Mirgissa », Syria, 43, p. 277-287.
Posener, 1987 : Georges Posener, Cinq ^gurines d’envoûtement,
Bibliothèque d’Étude, 101, Le Caire.
Raedler, 2005 : Rolf Gundlach, Christine Raedler, Silke Roth, « Der
ägyptische Hof im Kontakt mit seinen vorderasiatischen Nachbarn:
Gesandte und Gesandtschaftswesen in der Zeit Ramses’ II. », in
W. Bisang, T. Bierschenk, D. Kreikenbom, U. Verhoeven (éd.),
Prozesse des Wandels in historischen Spannungsfeldern
Nordostafrikas/Westasiens, Würzburg.
Ritner, 1993 : Robert K. Ritner, The Mechanics of Ancient Egyptian
Magical Practice, Studies in Ancient Oriental Civilization, 54, Chicago.
Roquet, 1985 : Gérard Roquet, « Avant le désert, savanes, vénéreries
et caravanes. Réflexions sur une inscription d’Ancien Empire », in F.
Geus, F. Thill (éd.), Mélanges offerts à Jean Vercoutter , Paris, p. 365-374.
Satzinger, 1987 : Helmut Satzinger, « Acqua guaritrice: le statue e
stele magiche ed il loro uso magico-medico nell’Egitto faraonico »,
in A. Roccati, A. Siliotti (éd.), La Magia in Egitto, Convegno



Internazionale di Studi, Milano 29-31 ottobre 1985, Milano.
Schneider, 2003 : Thomas Schneider, Ausländer in Ägypten während
des Mittleren Reiches und der Hyksozeit, Ägypten und Altes Testament, 42,
Wiesbaden.
Sethe, 1908 : Kurt Sethe, Die Altaegyptischen Pyramidentexte , I,
Leipzig.
Sethe, 1910 : Kurt Sethe, Die Altaegyptischen Pyramidentexte , II,
Leipzig.
Sethe, 1926 : Kurt Sethe, Die Ächtung Feindlicher Fürsten, Völker und
Dinge auf Altägyptischen Tongefässscherben des Mittleren Reiches , APAW
Einzelausgabe 1926, Nr. 5, Berlin.
Sethe (†), 1935 : Kurt Sethe, Übersetzung und Kommentar zu den
altägyptischen Pyramidentexten, I, Glückstadt.
Smith, 1991 : Stuart Tyson Smith, « Askut and the Role of the
Second Cataract Forts », Journal of the American Research Center in
Egypt, 28, p. 107-132.
Swan Hall, 1986 : Emma Swan Hall, The Pharaoh Smites his Enemies,
Münchner Ägyptologische Studien, 44, Berlin.
Toivari-Viitala, 2001 : Jaana Toivari-Viitala, Women at Deir el-
Medina. A Study of the Status and Roles of the Female Inhabitants
in the Workmen’s Community during the Ramesside Period,
Egyptologische Uitgaven, XV, Leiden.
Tooley, 1995 : Angela M.J. Tooley, Egyptian Models and Scenes, Shire
Egyptology, 22, Princes Risborough.
Trigger, 1982 : Bruce G. Trigger, « The Reasons for the Construction
of the Second Cataract Forts », Journal of the Society for the Study of
Egyptian Antiquities, 12, p. 1-6.
Van Rinsveld, 1986 : Bernard Van Rinsveld, « Deux allusions
littéraires au rituel de la destruction des pots (P. Beatty III pl. 8, R°,
10, 9 et Psaume 2:9) », in A. Théodoridès, P. Naster, J. Ries (éd.),
Archéologie et Philologie dans l’étude des Civilisations Orientales ,
(Analecta Orientalia Belgica, 4), Leuven, p. 207-212.
Vercoutter, 1970 : Jean Vercoutter, « Le Site de Mirgissa », i n Jean
Vercoutter et alii, Mirgissa, I, Mission Archéologique Française au
Soudan, I, Paris, p. 3-36, pl. I-XII.
Vercoutter, 1994 : Jean Vercoutter, « Les Forteresses égyptiennes
du Batn-el-Haggar ou les failles d’une campagne », in Actes de la VIII
e Conférence Internationale des Études Nubiennes. Lille 11-17 septembre
1994. I — Communications principales, Cahiers de Recherches de l’Institut
de Papyrologie et d’Egyptologie de Lille, 17/1, p. 25-35.
Vernus, Yoyotte, 2005 : Pascal Vernus, Jean Yoyotte, Bestiaire des
Pharaons, Paris.
Vila, 1963 : André Vila, « Un dépôt de textes d’envoûtement au
Moyen Empire », Journal des Savants, juillet-septembre, p. 135-160.
Vila, 1970 : André Vila, « L’armement de la forteresse de Mirgissa-
Iken », Revue d’Égyptologie, 22, p. 171-199, pl. 11-14.
Vila, 1973 : André Vila, « Un rituel d’envoûtement au Moyen Empire
égyptien » in L’homme hier et aujourd’hui. Recueil d’études en hommage



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

à André Leroi-Gourhan, Paris, p. 625-639.
Volokhine, 2000 : Youri Volokhine, La frontalité dans l’iconographie de
l’Égypte ancienne, Cahiers de la Société d’Égyptologie , 6, Genève.
Volokhine, 2004 : Youri Volokhine, « Le dieu Thot et la parole »,
Revue de l’Histoire des Religions , 221, 2004, p. 131-156.
Willems, 1990 : Harco Willems, « Crime, Cult and Capital
Punishment (Mo‘alla Inscription 8) », Journal of Egyptian Archaeology ,
76, p. 27-85.
Willems, 2001 : Harco Willems, « The Social and Ritual Context of a
Mortuary Liturgy of the Middle Kingdom ( CT Spells 30-41) » in H.
Willems (éd.), Social Aspects of Funerary Culture in the Egyptian Old and
Middle Kingdoms. Proceedings of the international symposium held at
Leiden University 6-7 June, 1996, Orientalia Lovaniensia Analecta  103,
Leuven, p. 253-372.
Yoyotte, 1981 : Jean Yoyotte, « Héra d’Hélipolis et le sacriCce
humain », Annuaire de l’École Pratique des Hautes Études. Ve section —
Sciences Religieuses, LXXXIX, 1980-1981, Paris, p. 31-102.
Zivie-Coche, 2000 : Christiane Zivie-Coche, « Les objets provenant
de la structure elliptique » i n P. Brissaud, C. Zivie-Coche, Tanis.
Travaux récents sur le Tel Sân el-Hagar, 2, Paris, p. 109-154.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
=nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré@exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Résumé
	L’écrit et l’écriture dans l’Égypte pharaonique
	Écrit(ure) et magie
	Le chapitre 678 des Textes des Pyramides
	Les « statues guérisseuses »

	Le dossier Mirgissa
	Présentation du site et de la trouvaille
	Les forts du Batn-el-Haggar
	Le dépôt de Mirgissa

	Présentation des textes
	Les textes d’envoûtement
	Indices textuels d’explicitation de l’envoûtement
	Indices matériels d’explicitation de l’envoûtement
	Les figurines
	Les vases



	Conclusions
	La magie aux frontières : écrire la sujétion souhaitée

	Écrire : où et comment ?
	Les temps de l’envoûtement

	Bibliographie
	Nos partenaires


