Défis et chansons en
compagnonnage

L'Homme. Revue frangaise d'anthropologie, n°215, 2015, p. 171-196

Nicolas Adell

Résumé

Challenges and Songs Within Journeymen’s Society

Journeymen design rules for singing with other aspects of their
culture of craftsmen. From an ethnography of journeymen'’s
songs, this article seeks to reveal the logic that rules these songs
within customs of the various journeymen’s communities. In
reporting situations within which these songs are performed, we
suggest the following hypothesis : journeymen’s songs are, in
different forms and at different levels, challenges of recognition
that are situated in the social, cognitive, emotional and physical
areas. Thus, they are the theatre of a « struggle for recognition »
and offer a vantage point to observe how journeymen'’s society is

ruled.

On trouve dans les sociétés du compagnonnage enFrance, sociétés
vouées a la transmission de métiers artisanaux par le biais d'une
pédagogie réglée lors d'un voyage d’apprentissage, le Tour de France,
et de rituels d’initiation, une tradition de chansons compagnonniques
attestée depuis la fin duxviii © siecle. Elles constituent aujourd’hui
encore un élément saillant de la vie collective des compagnons du
Tour de France. Ces chansons sont en effet largement mobilisées lors
des rassemblements, des plus formels, tels ceux des fétes patronales,

aux plus informels.

Pris dans la trame de la sociabilité compagnonnique et notamment des
moments qui la manifestent et la renforcent tout a la fois, le chant est
un élément indispensable de la coutume compagnonnique, ritualisée

ou non'. 1l cimente les relations en méme temps qu'il les organise et

les explicite. Les compagnons reconnaissent dans le chant un moyen


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=22

d’éducation et un outil traduisant et construisant d’'un méme
mouvement I'unité d'un collectif, comme la discipline qui le traverse.
On retrouve dans le fait de chanter le fonctionnement « idéal » de la
société compagnonnique, le compagnonnage « révé ». Un individu
réalise une démonstration qui obéit a un répertoire et a des formes
prédéfinies tout en y exprimant, par le choix fait et la performance
elle-méme, sa singularité. Cette performance individuelle s’articule au
collectif a la fois par le cadre qui la suscite et, dans sa réalisation
méme, par le fait que les refrains et/ou les vers bissés sont repris en
choeur par I'assemblée des compagnons présents. Ce mode chanté
d’inscription dans le groupe, en tant que réalisation de soi dans un
cadre précontraint, se décline finalement dans tous les compartiments
de la vie compagnonnique, qu’il s’agisse du rapport au métier (dans la
réalisation du chef-d’ceuvre et la vie de chantier) ou du rapport a la

communauté (dans I'épreuve initiatique et le Tour de France)’. Les
compagnons organisent leurs chants, congoivent les régles de leur
pratique et leur donnent un sens dans un plasma culturel qui les lie
indissolublement a l'ensemble des domaines de la vie

compagnonnique.

Le répertoire convoqué emblématise ainsi une posture générale que le
chanteur propose au déchiffrement des compagnons : revendiquer son
attachement a un corps de métier, a un Devoir, a un groupement
compagnonnique ; rappeler une fidélité a un corps imprécis de
traditions qui sont, pour soi, le « vrai » compagnonnage ou, au
contraire, manifester son go(it pour les transformations
contemporaines. Le message chanté est amorcé dans le choix méme de
la chanson, comme undéfi de reconnaissance : I'auditoire saura-t-il
situer, et avec quelle précision, la proposition du chanteur dans le
paysage moral, politique, historique, affectif du compagnonnage ? Et
le chanteur relévera-t-il, dans sa performance, le défi qu’elle constitue

en elle-méme ?

Car la chanson compagnonnique est I'un des théatres privilégiés de
I'expression de lestime sociale chez les compagnons. Estime
symétrique au fondement méme de toute forme de solidarité
(Honneth 2013 [1992] : 206-221) que le compagnonnage a hissée, avec
la transmission des savoirs plus récemment, au rang de ses valeurs
cardinales. Mais Axel Honneth néglige un aspect que la chanson
compagnonnique permet de souligner. Tandis qu’l insiste sur
I'importance de l'expérience partagée, notamment l'expérience de
résistance (a un traumatisme, a une oppression, etc.) comme scéne
élémentaire ou surgit l'estime symétrique, il semble considérer
strictement le partage immédiat ou simultané de I'expérience par les
uns ou les autres. Or, dans la performance compagnonnique chantée
comme dans bien d’autres cas, il est largement question d’'un partage
différé de I'expérience, qui fonctionne sur l'anamnése et la

réactivation. Des Anciens, tel est le titre réservé a ceux qui ont achevé



le Tour de France et se sont sédentarisés, apprécient une performance
et reconnaissent la valeur et les qualités d'un plus jeune a I'aune de
leur propre expérience de la méme situation, vécue des années
auparavant. Qualifions cette solidarité d’ expérientielle. Elle n’est pas
exclusive de I'autre type de solidarité, celle élaborée dans le partage
immédiat d'un moment, par exemple la féte patronale, et que I'on
qualifie de situationnelle pour la distinguer de la précédente. Lestime
sociale qui est en jeu dans les deux cas, le type de symétrie qui se noue
relevent, a notre sens, de mécanismes différents de reconnaissance qui

aboutissent a la production de la méme solidarité.

Conservons l'hypothése, qui mériterait cependant une ample
démonstration qui déborderait largement le cadre de cet article, et
déployons-la sur le terrain de la chanson compagnonnique. Lune des
propriétés de cette derniere — qu’elle a en commun avec les situations
agonistiques, celles des combats, des jeux et des sports - est de
s’engager dans le processus de production d’estime sociale symétrique
par un défi et une provocation. Ne retrouve-t-on pas chez les
compagnons du Tour de France ce qui est peut-étre 'un des ressorts
de la chanson traditionnelle a son degré zéro, celui de la parole
mélodisée 7 Toute parole mélodisée n’est-elle pas en effet d’abord une
parole provocante, au sens premier du terme, c’est-a-dire qui lance la
voix en avant comme pour annoncer qu’elle exprime davantage que ce
qu'elle énonce et pour requérir des personnes auxquelles elle est

adressée une attention supplémentaire ?

C’est ce geste inaugural, dont la chanson compagnonnique a gardé la
trace dans ses performances les plus actuelles, que cet article voudrait
reconstituer en rendant compte de la maniére dont le chant engage un
éveil de l'attention et une série de défis de reconnaissance que les sociétés
compagnonniques ont particuliérement travaillés et réélaborés tout
au long des deux derniers siecles : un défi social - on recherche
I'estime des « autres qui comptent », comme dirait George H. Mead -,
un défi cognitif - on fait appel aux connaissances des auditeurs qui
sauront lire, pour certains, dans le choix du texte, I'intention du
message -, un défi affectif - il faut créer 'empathie et surmonter
I'"émotion sans paraitre indifférent -, un défi corporel - chanter en
compagnon implique une tenue et une présence qui distinguent la
scéne du chant compagnonnique de toute autre.

Tour de chants, ou les cadres sociaux de la chanson

compagnonnique contemporaine

De nos jours, les chants compagnonniques trouvent généralement leur
place lors de banquets formels associés a des événements réglés de la
vie en compagnonnage (une féte patronale, la cloture d’une initiation,

le départ ou 'arrivée dans une ville du Tour de France d’un itinérant),



ou informels réunissant des compagnons pour d’autres circonstances
souvent lies a la vie « profane » (un mariage, une retraite, une
naissance, etc.). Mais c’est plus particulierement a l'occasion des
premiers que les caractéres fondamentaux du chant ressortent le
mieux car les acteurs y traduisent avec plus d’application et de
réflexion ce que chanter veut dire. Lon n’a pas d’un cdté le théatre
cérémonialisé du chant compagnonnique et, de l'autre, le « vrai »
chant ou le chant compagnonnique dans sa pratique ordinaire. Ce sont
bien deux scenes dont les compagnons ont conscience quelles les
mettent toutes deux dans des rdles et des situations que la premiére
ne fait que distribuer de maniére plus tranchée et plus complete. Les
défis sociaux, cognitifs, affectifs et corporels qui sont en jeu y sont
vécus plus intensément, car la pratique s’inscrit a l'intérieur d’'un
cadre routinier et rituel plus large qui rend les acteurs disponibles pour
la performance, mais aussi pour '’écoute et le déchiffrement d’une
parole provocante. « Cest un moment impressionnant de chanter
devant cent cinquante personnes. C’est plutdt un bon moment car il y
a tout ce qu’il y a autour » (Jean-Paul Chapelle, dit Limousin Va de Bon
Coeur, compagnon charpentier des Devoirs, le 22 septembre 2011).
« Tout ce qu’il y a autour », c’est d’abord I'assemblée des compagnons,
en tenue compagnonnique, la famille parfois et quelques amis qui sont
venus assister a la partie publique de la féte durant laquelle les jeunes
doivent chanter. 1l s’agit donc de montrer aux compagnons qu’on est
des leurs, d’étre reconnus par eux, et de faire en sorte que les siens,
« profanes », comprennent a quel point vous étes des autres, initiés.
Mais le charpentier fait également allusion a I’environnement
contextuel, la fin d'un moment initiatique, qui met sur le devant de la

scene les récipiendaires de I'année qui « doivent » leur chanson.
L’encadrement du chant

Depuis les années 1950, une formule liminaire originale, unique dans

le paysage chansonnier francais du xxi € siécle, sert d’introduction

routiniére a chaque chanson :

Le rouleur 3 : « Notre Mere, Pays et Coteries4, trouvez-vous le Pays
Abel Boyer, Périgord Ceeur Loyal, maréchal-ferrant, capable de nous
chanter une chanson ? »

L’assistance : « Capable ! »

Le rouleur : « Et vous Périgord Coeur Loyal, vous en sentez-vous
capable ? »

Le compagnon : « Oui, Pays, et si je ne le suis pas, les compagnons me

reprendront ».

Cette annonce rituelle masque une réalité tres souvent faite de petites
tractations, de mises au défi, de conquétes symboliques de positions au
sein du groupe. Parmi les plus jeunes, ceux qui viennent de passer le
premier moment initiatique, ’Adoption ou I'Affiliation, et qui vont se

produire généralement pour la premiere fois devant une assemblée



aussi nombreuse et dans un moment aussi formel, n’attendent pas le
jour méme pour s’en préoccuper. Pour beaucoup, 'inquiétude est forte
et, si l'on se sent assez a l'aise avec son rouleur, 'on peut espérer y

couper.

« Le moment que je craignais le plus, c’était les chants. Je ne voulais
pas chanter. Je n’y croyais pas trop mais j'allais voir Bruno, avec qui je
m’entendais trés bien et qui était alors le rouleur, pour lui demander
de ne pas me faire chanter. Il se marre et me dit que ce n’est pas
possible mais que je peux choisir une chanson pas trop compliquée,
avec beaucoup de refrains ou des couplets courts. J'ai direct choisi Vive
les Bordelaises | ».(Alsacien, aspirant charpentier des Devoirs, 2004)

Pour d’autres, qui ont de moins bonnes relations ou que I'on veut
mettre a I'épreuve parce qu'ils ont fait défaut a un moment dans le
courant de I'année, I'on peut imposer une chanson réputée difficile
(car longue, complexe, avec un lexique inusuel, etc.), voire changer la
chanson au dernier moment. Mais, a celui que I'on charge ainsi d’'un
défi plus élevé, les compagnons procureront également le soutien d’'un
refrain collectif.

De défi, il est explicitement question dans la formule : « Vous en
sentez-vous capable ? ». Ces mots résonnent singulierement a celui qui
s’est vu imposer sa chanson et qui se sait sous le regard particulier de
I'assemblée des compagnons et de son rouleur. Si la formule peut

changer d’'un compagnonnage a l'autre - le « capable » semble assez

caractéristique des compagnons du rite Soubise® (charpentiers,
couvreurs, platriers), de leurs bravades et de leur réputation
d’hommes de métier courageux et robustes -, il reste que la situation a
surmonter, chanter en public et en compagnon, demeure invariable.
Lon ne trouvait pas, par exemple, dans d’anciens compagnonnages du
rite de Maitre Jacques (bourreliers, cordiers, vanniers ou blanchers-
chamoiseurs, entre autres) le terme « capable ». En revanche et d'une
maniere générale, des formules du type « Demandez la permission » et

le terme « Permis » étaient utilisés. Chez les cordonniers et les

€ siecle, la formule « Permis ? » était

tanneurs, au début duxix
prononcée avant qu'on entonne deux couplets d’une chanson (Hyvert
2015 : 69-74). Le rouleur répondait « Permis ». Le défi semble la moins

explicite, sinon absent. Mais, dans le compte rendu qui est fait de la

scéne, on a simplement noté : « Il chantera d’une voix médiocre »,

Signe que I'évaluation de la performance importait, qu’il y avait en jeu
quelque chose qui dépassait la simple satisfaction d'une regle.

Passé la formule introductive et une fois I'attention centrée sur
I'interprete, 'adhésion de la communauté au chant est garantie et
I'encouragement systématique, car il n’arrive jamais qu'un chanteur
potentiel ne soit pas « capable ». Et I'on s’assure méme de cette
réussite de la performance par des consignes. Dans le Chansonnier de

'Union compagnonnique (Union compagnonnique des compagnons



du Tour de France des Devoirs unis 2010), il est notifié : « N'oubliez pas
que l'on ne se moque jamais d'un chanteur dans le compagnonnage » ;
expression formelle d’une solidarité réglée qui n’est cependant pas la
simple manifestation théitrale de l'unité et de la coopération
compagnonniques. L'échange des formules rituelles comprenant la
demande tout aussi réglée de coopération de la part du chanteur
désigné (le souhait d’étre repris par l'assemblée en cas d’erreur)
s’accompagne d’un effet éprouvé qui est la marque du moment : « ¢a
fait quelque chose », répetent les compagnons.

Linterprétation solo du chant est soutenue par le collectif qui reprend
les refrains et les vers bissés. A ces moments, toute I'assemblée est
invitée a chanter a cappella formant l'unisson qui « fait quelque
chose ». Le résultat sonore varie donc selon le potentiel du chanteur
amateur (il n’y a pas d’apprentissage musical dans le cadre de la
formation chez les compagnons), mais aussi selon la capacité de

I'assemblée des compagnons a « faire ensemble » ce jour-la.

Lon comprend aisément que le « capable ! » lancé comme un défi,
dont la coutume fait qu’il sera invariablement relevé et réussi, ne
concerne pas uniquement la chanson et les compétences musicales,
mais s’'adresse a des compétences liées au statut de compagnon en
général : capacité a se mobiliser pour une cause générale, a coopérer, a
transmettre, capacité a vivre et a se comporter en compagnon. Difficile
de ne pas chanter, de ne pas répondre a 'appel quand on sait qu’il
manifeste au moins autant 'examen d’une valeur individuelle qu'une
maniére d'exprimer des valeurs telles que la solidarité ou la
transmission. Que penser alors de ce couvreur du Devoir que nous
avions observé tout au long d'un banquet et qui ne chantait pas et ne
reprenait pas non plus les refrains ? Interrogé sur son silence, il avait
déclaré : « Mais si, je chante mais dans ma téte ». Uépreuve initiale
passée, le maintien d’une pratique chansonniére, méme dans le cadre
de la coutume compagnonnique, n’a pas le caractére systématique
quon aurait pu lui supposer de prime abord et que les regles

énoncent :

« A mon Adoption, j'ai chanté Les Deux saisons. C’est mon responsable
de corporation qui me I'avait apprise un mois avant. C’est un bon
souvenir mais je n’ai jamais osé le refaire. J’ai jamais eu le cran de me
relancer. J'ai envie de recommencer, a chaque fois je me dis au
prochain repas, je le fais mais je ne le fais pas ! Je n’ose pas mais j’aime
¢a ».(Nantais, aspirant serrurier métallier du Devoir, 20 ans)

Mais le moment lui-méme reste largement plébiscité. Beaucoup
gardent a vie le souvenir de la premiere chanson qui les met a

I'honneur :

« La premiere fois que j'ai chanté a mon Adoption, Les Adieux de Lyon,
c’est un bon souvenir, ca m’a plu et il faut avoir le courage de chanter

devant tout le monde. On m’a félicitée a la fin ».(Dauphiné, aspirant



sellier garnisseuse du Devoir, 20 ans)

Les parents ou les amis, venus assister a la partie publique de
I’Adoption en quoi consiste notamment le banquet, participent
également de l'entretien du souvenir chargé, la encore, d’une
rhétorique implicite du défi exprimée dans les termes du risque et de
la surprise qu'évoquent les « premieres fois » : « Je suis épatée de voir
mon fils chanter », rapporte la mere d’'un jeune compagnon. « 1l faut
que je vienne chez les compagnons pour I’entendre chanter. C’est bien
la premiere fois que je 'entends chanter ! ».

Mais l'ordre, largement ludique, du défi par le chant compagnonnique
s’exprime également a lissue de la performance elle-méme. La
chanson terminée, il est d’'usage de célébrer par des bans le chanteur,
puis d’entonner une ritournelle collective conclusive d’'une maniére

dont seuls les membres de la communauté possedent les codes.

Les applaudissements rituels que sont les bans’ cléturent chaque

performance vocale. Les compagnons s’y adonnent depuis le xix ©

siecle, a tout le moins. En 1889, le rouleur des charpentiers du Devoir a
Bordeaux, le compagnon Belle, « avait toujours un banc [sic] de prét

pour remercier le chanteur »%. Ces bans sont 'un des lieux privilégiés
du travail de la reconnaissance par corps et de la manifestation la plus
concrete d’une solidarité forte par une conduite collective rythmée

qui dit, d'un méme mouvement, le partage de savoirs, de savoir-faire

et de valeurs’. 1l s’agit de séries d’applaudissements en salves
rythmées et chiffrées qui marquent la fin de la performance. On s’y
applique au point qu’il n’est pas rare qu'un rouleur organise, avant le

banquet, une répétition pour les plus jeunes.

Cette attention prétée par les compagnons aux débuts et aux fins doit
probablement beaucoup au souci du partage, de la rupture et de la
coupure qui caractérise les sociétés de forme initiatique prises « dans
le siecle » et ayant quotidiennement a vivre la coupure entre les
espaces (sacré et profane) et les temps (initiatique et ordinaire). Cela
est d’ailleurs explicitement transposé dans le cadre de la chanson. En
effet, tandis que seules les personnes qui ont activement participé a la
vie communautaire (Méres, aspirants, compagnons, stagiaires)
peuvent entonner les « chants compagnonniques », les autres invités
ne peuvent interpréter que les chants dits « profanes ». Lors de la féte
de I'Ascension des compagnons magons des Devoirs, le 24 mai 2013 a
Tours, a la demande du rouleur, les chants compagnonniques ont fait
place au bout d'un moment aux chants profanes. Parmi ceux-ci
figuraient : Dans les prisons de Nantes (accompagnée du rythme battu en
tapant du plat de la main sur la table, puis de la ritournelle « Cette
chanson fait honneur a celui qui la chante, j'espére que vous
I'applaudirez »), La Boiteuse (chanson paillarde), Mon Dieu que j'en suis a
mon aise ou La Piémontaise (suivie d’une ritournelle sur l'air de La

Marseillaise : « 1l a fort bien chanté / J’espére que vous 'applaudirez /



Buvons, buvons, a leur santé / qu'ils ont fort bien chanté ! »), La Jeune
fille du métro (suivie de « Cette chanson est vraiment épatante / elle fait
honneur a celui qui I'a chantée / j'espére que vous 'applaudirez »), La
Rirette, Les Petits oiseaux zo-zo-zo, Chanson du Toc-toc-toc (jeu en chanson
popularisé par 1'éphémere Trombone illustré de Franquin, puis
construite au fur et a mesure des « Toc toc toc, qui est 1a ? » lancés a la
cantonade).

Lon comprend aisément qu’une fin coordonnée des applaudissements
soit I'objectif a atteindre. Le nombre de « pattes » (les frappes) est
codifié et varie selon I’état, le grade ou la fonction d'un membre du
compagnonnage, voire d’'un non-compagnon. Mais 13 aussi la coupure
est marquée de fagon sensible. Les profanes auront ainsi droit, selon
les sociétés, a « un simple ban a sept pattes » (Association ouvriére des
compagnons du Devoir), a des « bravos classiques » (Union
compagnonnique), ou a des « battements de mains rythmés »
(Fédération compagnonnique des métiers du batiment). Mais c’est a
propos des chants compagnonniques que le respect de la rythmique
des bans doit étre le plus strict. A 'occasion du banquet de I’Ascension
a Tours, le9 mai 2013, des compagnons de la Fédération
compagnonnique ont évoqué les pénalités encourues par ceux qui
avaient le malheur de frapper dans leurs mains apres les autres, donc

de ne pas marcher sur les « bonnes pattes » :

« Toute 'assemblée chantait alors : Il la boira ou bien la chantera . 11 avait
alors intérét a chanter une chanson, sinon il était invité a boire une
mixture horrible. On lui attachait autour du cou une grande serviette
et on préparait la boisson ou entraient des ingrédients divers : un ceuf
dans du Ricard, du vin rouge, du vinaigre, de la moutarde et de la
poudre a récurer ; de l'huile, du vinaigre, du vin, du poivre, du sel ».

« Le verre a biére, la cuillére tenait debout dedans. Ca t’arrachait.
C’était surtout les charpentiers qui faisaient ¢a », insiste 'un d’entre
eux. Ils disaient avoir connu durant leur Tour de France ces amendes a
boire qui auraient cessé d’étre pratiquées sous cette forme radicale
dans les années 1980. Certains corps de métier, et en effet les
charpentiers des Devoirs, les ont cependant maintenues.

Comparaison des schémas musicaux du ban pour un compagnon et

pour un profane

Pour un compagnon : triple ban a sept pattes

Pour un “profane” : simple ban a sept pattes




Transcriptions rythmiques de Julie Hyvert d’apres les enregistrements

de terrain

La réponse aux bans, qu’ils soient destinés a des compagnons ou a des
profanes, est un couplet routinier entonné tres fort par I'assemblée
tout entiére, parfois rythmé de coups de coude sur la table sur les fins
de phrase. Transmis oralement, ils sont connus de tous, répétés a
I'occasion des différents banquets. Par exemple, a la Fédération
compagnonnique des métiers du batiment, le rouleur chante
fréquemment :

« Notre Mére, Mesdames, Messieurs, Pays et Coteries vous le savez,
C’est un serrurier qui vient de chanter.

J'espere que vous I'applaudirez.

Tralala ¢a ne va guere, tralala ¢a ne va pas.

[parlé] Je vous demande un triple ban a sept pattes ».

Cette formule, qui « emprunte I'air d'une chanson du Sud-Ouest qui
servait a faire danser les ours » selon le témoignage d'un compagnon,
a été abandonnée au milieu des années 1970 par I’Association ouvriere
des compagnons du Devoir. Elle est désormais remplacée par ces
paroles mélodisées : « Cette chanson est vraiment ravissante, elle fait
honneur a celui qui la chante / C’est un compagnon [nom du métier et
société] qui vient de chanter / Tralalala tralalalalalalére tralalala
tralalalalalala ». Ces ritournelles conclusives font partie intégrante de
la pratique du chant compagnonnique en contexte formel. Elles
renforcent le sentiment de I'entre soi et mettent, davantage encore
que le chant lui-méme, les profanes a I'écart, puisque 'assemblée ne
fait jamais que reprendre un refrain ou répéter des vers bissés en
distinguant les protagonistes. Certains membres - surtout les jeunes
itinérants - s’amusent volontairement a accélérer le tempo de la
ritournelle et a taper du coude sur la table de fagon désordonnée, alors
qu'ils savent, ou parce qu'ils savent, que cela n’est pas apprécié par les
Anciens et la Meére.

« Le rituel est galvaudé, les coudes sur la table ne sont pas
compagnonniques, ce n’est pas marqué dans le rituel du chansonnier
mais il faut toujours qu’ils fassent du bruit ! Ce n’est pas bien de taper
sur la table comme ca. Ils en rajoutent tout le temps ».(Mére des
compagnons de Nantes, Association ouvriére des compagnons du
Devoir, février 2012)

Signe en réalité que le temps de la performance a bien fini avec les
bans, les jeunes investissent les interstices non réglés (c’est-a-dire,
comme souvent chez les compagnons, non fixés par écrit) par la
coutume compagnonnique en la détournant et en jouant avec elle. Ils



battent des coudes au lieu des mains, dans un rythme désordonné ot
la réussite ne réside plus dans I'unité d’une fin coordonnée, mais dans
I'éparpillement des fins presque individualisées. Le vacarme est
épouvantable et fait littéralement piéce au moment du chant
compagnonnique. Il en va alors de 'autorité du rouleur de rappeler les
jeunes a l'ordre et au rythme, en montrant I'exemple avec sa canne.
Mais ce théatre d’une « délinquance légitime », que 'on retrouve en
d’autres occasions de la vie collective compagnonnique, ne fait
finalement que renforcer la cohésion du groupe vis-a-vis des profanes
présents. Si les plus hardis d’entre eux ou les mieux informés se
prétent au jeu de reprendre, discrétement, les vers bissés, voire
tachent d’exécuter les bans, ils ne s’agrégent pas au désordre qui suit
et qui reste plus ou moins improvisé. Car la mascarade de la
provocation et du conflit n’est jamais aussi efficace que lorsqu’elle
s’établit sur la ligne de créte qui sépare la simulation évidente du
conflit d'une tension réelle sur le point de s’exprimer. N'échappant
pas toujours a la seconde pente (les Anciens s’agacent pour de bon et
le rouleur fait un rappel a I'ordre plus musclé que d’habitude ; mais il
faut précisément en étre pour identifier ces variations et ces degrés), il
est impossible pour les profanes de prendre le risque de la

perturbation d'un moment auquel ils sont présents a titre d’« invités ».

La plupart des « renards »'° ne connaissent pas, de toute fagon, les
codes d’usage de la ritournelle ni des bans. Et puis, si la participation
au vacarme est tout simplement impensable, on fera également
comprendre, par un regard appuyé, a un renard qui aurait le mauvais
golt de « jouer » le compagnon que ses applaudissements fautifs

perturbent I'expression de 'unité compagnonnique. Mais il y a plus.
“Il la boira ou il la chantera”, ou le réglement du désordre

A mesure que la soirée se prolonge, il n’est pas rare qu'un compagnon
se trompe dans les bans ou qu'une faute d’un autre ordre (tenue
vestimentaire non réglementaire, retard, faute de langage, conduite
inappropriée, etc.) soit révélée. L'assemblée se tourne alors vers le
fautif, chantant : « 11 la boira celui qui a fait la faute / il la boira ou bien

il la chantera »'!. Lors de la « mise 4 I'amende » (ou « mise en
déduction », suivant les sociétés compagnonniques), il s’agit de choisir
entre la boire ou la chanter, tandis qu'en contexte plus ordinaire,
I'amende est souvent littéralement payée a la caisse commune. La
collecte des fautes alimente ainsi une cagnotte qui peut servir a
I'organisation d’un repas, d'un week-end, ou d’une féte en fin d’année.

Or, dans la logique du défi qui est celle du chant, la faute ne se solde
que par la proposition d’'un autre défi de nature équivalente (Adell
2008 : 139). Il est d’usage de « la chanter » :

« Quelquefois, rarement, par bravade le gicheur décidait de boire. On
lui préparait un infame breuvage avec du vin salé. 1l devait boire d'une

seule traite. Cela rappelait le breuvage d’amertume des anciennes



civilisations. Vivre ou mourir. Dans notre cas, c’était beaucoup moins
grave. Je me souviens aussi, lorsqu'un chanteur avait du mal a
terminer son chant, d’'un air qui était repris en cheoeur par la
communauté : “Toute chanson qui perd sa fin mérite a boire, toute
chanson qui perd sa fin mérite a boire un verre de vin”. En regle
générale, le voisin, s’il en était capable, lui donnait un coup de main ».

(Georges le Provencal, compagnon serrurier du Devoir, 67 ans)

Le serrurier nous laisse entendre que si 'usage veut que la faute soit
« chantée », il est sans doute bon, de temps a autre, de « la boire » pour
augmenter le plaisir de la féte, défier I'infAime boisson proposée,
procurer aux autres le plaisir de sa grimace. Se révéle ici une tradition
assez générale en compagnonnage, a savoir le fait qu’il est de coutume
de transgresser la coutume pour attester qu’on la sait vraiment ( Ibid. :
169-170).

Le défi d’assumer son statut qu'il faut comprendre comme la maitrise
de l'ensemble des droits et devoirs qui lui sont inhérents, la
connaissance des regles de la vie collective et la capacité a identifier
les moments ol 'on peut, ot il est recommandé méme, de ne pas s’y
soumettre. Tel est I'enjeu que la pratique du chant compagnonnique
permet de manifester, se cristallisant tout particulierement dans la

figure du maitre de cérémonie, le rouleur.

Car, apres le chanteur soliste - souvent fraichement initié et achevant
en quelque sorte ses épreuves du jour a ce moment - et peut-étre
méme d’abord, c’est le rouleur, le maitre de cérémonie, qui est
examiné, mis au défi dans le temps des chants qu'il a a sa charge
d’annoncer rituellement. Les compagnons, souvent les plus jeunes,
maitres de la coutume (Fabre 1999 [1985]), épient ses gestes et ses
mots, détectant la moindre de ses erreurs : se tromper ou écorcher le
nom d’'un compagnon ou d’un aspirant au moment de la formule
introductive, ne pas la dire d’'une traite, égratigner la ritournelle
finale ; mais également, manquer a sa tenue réglementaire, oublier sa
canne, chanter « faux ». La encore, il faut que le rouleur se mette ou
soit mis a la faute ; non trop souvent parce qu’il doit assurer le bon
déroulement du banquet ; non trop rarement pour que le banquet soit
une réussite joyeuse. Certains rouleurs sont trés habiles dans cet
exercice qui consiste a manifester le contréle du cérémonial et de la
coutume jusque dans le surgissement faussement involontaire d’'une
erreur. D’autres, un peu trop consciencieux comme le sont souvent les
plus jeunes rouleurs, sont tourmentés pour que la faute vienne. On
peut lui reprocher de ne pas avoir assez vite commandé la chanson
suivante, de ne pas avoir sa cravate bien mise, de ne pas avoir sa
canne, attribut essentiel du compagnon, qu'un camarade diligenté
vient de lui dérober. Le rouleur doit étre a la faute parce qu’il doit
chanter ; il doit chanter parce qu'il est la représentation méme, ici
superlative et excessive, de cette lutte permanente pour la reconnaissance
que le fait d’étre compagnon, le fait de « faire son Devoir » et d’obéir a



une éthique singuliere, impose a tout individu qui en porte le titre.

Certains, mieux que d’autres, relévent le défi avec passion et un certain
talent. Nous avions demandé a Rouergue la Fidélité s’il existait des
compagnons plus réputés que d’autres pour chanter : « Oui, ceux qui
savent chanter, ce sont ceux qui chantent donc on les repére. Il y a
ceux qui aiment chanter et ceux qui aiment écouter ! » (Rouergue la
Fidélité, compagnon passant couvreur du Devoir, 22 ans, juin 2012). On
comprend mieux cette demande d’'un Ancien au rouleur lors d’un
banquet compagnonnique : « Ce soir, tu fais chanter des bons, les
autres s’entraineront une autre fois » (Savoyard ’Ami du Progres,
compagnon passant couvreur du Devoir, Brest, mai 2011). Ce qui
révele la tension qui traverse le chant compagnonnique
contemporain, pris entre le souci de la belle performance (qui n’est pas
sans rapport avec la rhétorique de la belle ouvrage qui distingue la
formation compagnonnique) et le goiit pour le défi sur lequel plane la
possibilité d'un ratage. Si, « ce soir », on fait chanter les « bons », c’est
bien qu’on ne fait ordinairement pas chanter qu’eux, car il est d’autres

enjeux a faire valoir.

Lon congoit également que, méme si les mélodies des chants (Hyvert
2015 : 25-43) éloignent toute forme de virtuosité musicale (rythmes
simples et répétitifs, intervalles conjoints, tonalités stables, formules
mélodiques facilement mémorisables), une belle interprétation se
construit dans la durée. Du point de vue des compagnons, il est certain
que le niveau des chanteurs augmente avec I'entrainement, I'intérét
personnel pour le chant, I'assiduité et la participation aux banquets,
les rencontres avec des Anciens ou des camarades de chambre qui
aiment chanter. Et parmi ceux-ci, certains peuvent avoir a cceur de
travailler spécifiquement leur puissance vocale ou encore I’émotion
qu’ils cherchent a procurer en osant des nuances ou des registres plus
aigus pour des chansons qui s’y prétent et que 'on identifie. Le coterie
Guérin, charpentier du Devoir (35 ans) plie le coin des pages de son
chansonnier lorsqu’il est capable de bien chanter la chanson, et s’est
promis de les apprendre par cceur et de pouvoir les chanter toutes, en

cérémonie, avant la fin de sa vie.

Enfin, les « bons », « ceux qui savent chanter », se distinguent
également au moment de la cléture du banquet quand s’exécute le
geste qui, par-dela les défis, les écarts et les degrés manifestés dans les
performances individuelles, rappelle 'unité collective a laquelle la
pratique du chant doit participer. 11 s’agit de la formation d’une ronde
par les membres de la communauté, bras croisés sur la poitrine et se
donnant la main ; au centre, la Mére, le rouleur et un compagnon
réputé pour ses qualités de chanteur. Lensemble forme ainsi la

« chaine d’alliance »'? ( Ibid. : 265-274). Une chanson spécifique y est
aujourd’hui interprétée, Les Fils de la vierge, qui a été extraite du
répertoire des compagnons tisseurs pour étre reprise par I'ensemble

des sociétés compagnonniques en cette occasion dans le courant du



siecle dernier. Dés le xix © siecle, le caractere hautement symbolique
de ce dispositif était souligné et abondamment glosé, témoignant de la
vive émotion collective qu’il pouvait susciter. Le menuisier Agricol

Perdiguier la rapporte au début des années 1860 :

« La chaine symbolique s’est mise en mouvement, s’est agitée en
tournant, a formé une immense ronde, et la musique lui envoyait ses
notes les plus sympathiques. Les mains se pressaient, les yeux
rayonnaient, les cceurs battaient avec force. Un éclatant vivat a
terminé cette cérémonie d’une si haute portée ».(in Le Siécle, 7 janvier
1862)

Aujourd’hui encore, les instructions données concernant I'exécution
de la chaine d’alliance a ’Association ouvriere attestent 'importance

qui est accordée a ce moment :

« La chaine d’alliance est un moment fort pour les Compagnons et le
public apprécie la dignité dans laquelle elle se déroule. Il convient
néanmoins de veiller a la tenue de chacun des participants. La tenue
vestimentaire ainsi que I'attitude digne doivent étre de rigueur. Tout

écart sur ces plans doit faire l'objet d’une sanction et d’'une mise a
I'écart sur-le-champ, décidée par le rouleur de cérémonie » '3,

Lieu d’expression de I'unité compagnonnique, la chaine d’alliance est
également un objet qui, a linstar du répertoire chanté dans un
banquet, marque une appartenance a une société, a un Devoir. La
maniére de I'exécuter, les facons de tourner, de se tenir, d’y chanter
d’autres chansons que Les Fils de la Vierge sont autant de décrochages,
illisibles pour les profanes (qui ne lisent que I'unité et la fraternité que
veut présenter la ronde et que les compagnons explicitent), mais tres
signifiants pour les compagnons (qui savent I’étendue des variantes de
la performance). Pour ne prendre qu'un exemple, depuis 1984, les
compagnons menuisiers et serruriers du Devoir de Liberté, dits Gavots,
pratiquent une variante de la chaine d’alliance appelée la « ronde
unitaire », au cours de laquelle les cannes sont tenues par les
participants (et non les mains). En 2012, lors de la Saint-Eloi & Limoges,
Médoc Ceeur-Loyal, compagnon menuisier du Devoir de Liberté (62

ans), le chanteur désigné, commentait ainsi le moment :

« Aujourd’hui, j’ai chanté la chaine d’union car le premier compagnon
me I'a demandé, c’est lui qui s’occupe du programme de chants. On
peut la chanter sur trois airs mais on la chante toujours sur I'air du
Blason. On la chante depuis les années 1980, la premiére fois c’était a la
réception d’'une Mere a Tarbes suite a une décision nationale des
Gavots. On a moins d’affinité avec la chaine d’alliance ».

Chanteurs et chansons



Chanter en compagnon

Il nous parait évident que les performances liées aux chants
compagnonniques dans le cadre des banquets formels et I'intense
activité réflexive qui en découle sont 'occasion de mettre en ceuvre le
compagnonnage révé, celui qui exprime immédiatement les valeurs
pronées par les compagnons (la fraternité, la solidarité, I'excellence, la
transmission, etc.), et que le compagnonnage pratique, celui des
comportements situés plus que des valeurs, vient menacer par les
débordements coutumiers des plus jeunes, mais aussi les ratages et
leur résolution.

Cette tension fait que, finalement, hors le rappel des valeurs
transmises dans le chant et sa pratique, les compagnons parlent peu de
leurs actions de chant de maniére générale et que peu de chose a été
écrit sur son mode d’exécution (on ne trouve pas de manuel du chant
compagnonnique). C’est pourquoi les rares données que nous
possédons en la matiere sont précieuses. Dans les années 2000, dans un
texte inédit intitulé L’Animation et contenant un chapitre « Le chant
dans nos banquets », le compagnon Lorenzi (qui avait une formation
musicale de clarinettiste, ce qui explique cet intérét tout singulier)

note :

« Si l'on veut que le chanteur assume correctement sa chanson
compagnonnique, nos traditions méritent un peu plus d’attention.
Autant le rituel préalable, assumé par le rouleur demandant I'avis de
I'assemblée est bien rodé, autant la déception des convives est
fréquente ensuite. Surtout a cause du manque de préparation du
chanteur, de sa tenue, de son élocution. Il ne suffit pas de mettre une
veste et de porter sa couleur, c’est I'interprétation du chant qui doit
étre préparée (surtout pour les débutants) ».(Lorenzi 2004 : 177)

Aussi le compagnon joint-il un certain nombre de propositions dont
un schéma descriptif du compagnon interprete. Les recommandations
concernant les gestes et les postures semblent avoir été entendues
puisqu’elles correspondent a ce que nous avons pu observer lors des
fétes compagnonniques actuelles : on insiste sur la posture droite (car
elle permet de dégager la colonne dair, explique le compagnon
Lorenzi), la téte haute bien que légérement penchée sur le
chansonnier, les pieds posés a plat sur le sol. Le chanteur se tient alors
debout, toujours aux cdtés du rouleur, sur la scéne ou derriere sa
chaise. Limmobilité est de mise durant 'interprétation du chant. Elle
est strictement respectée a la Fédération compagnonnique. A
I’Association ouvriere, on peut observer depuis une dizaine d’années
des chanteurs se déplacer durant leur performance. On y lit volontiers
le souci, constant au sein de ce groupement depuis quelques années,
de réinterpréter les traditions, de les adapter, de devancer la
modernité. Cela a dailleurs conduit a des refondations de rituels

d’initiation que l'on jugeait trop archaiques. Il reste que ces



interprétations libres et individuelles du chant (qui ne sont pas
explicitées et pensées collectivement comme des changements)
déplaisent assez aux Anciens : « Pourquoi il bouge comme ¢a 7 Cest
n’importe quoi » ; « on se demande pourquoi il ne reste pas tranquille

a sa place », entend-on souvent.

Il n’est ainsi, de la posture a la voix proprement dite, pas un élément
de la performance qui ne fasse l'objet d'une évaluation. La voix
surtout : « Il y a quelques fois de trés bonnes voix sur le Tour, des voix
puissantes. Comme t’as 'occasion de les cotoyer a des fétes, tu sais
qu’ils chantent bien » (Breton Noble Coeur, compagnon mécanicien du
Devoir, 57 ans, février 2012). Mais il existe aussi « des résultats
désastreux, trop forts, avec voyelles accentuées sur “é” ou “eu” en fin
de phrases » (Daniel Le Guépin, compagnon serrurier du Devoir, 85
ans, 2013). Et I'on tiche de mettre a profit les qualités des « bons
chanteurs » qui peuvent « faire leur Devoir », c’est-a-dire transmettre
leur savoir aux plus jeunes, en enseignant le « chanter en
compagnon » lors des arrosages au moment des départs et des
arrivées sur le Tour de France, voire en organisant de véritables cours
de chants dans les maisons de compagnons. Le compagnon Daniel Le
Guépin avait ainsi participé a une tentative de mise en place de cours

de chant avec son frére Jean a Nimes :

« Lorsqu’avec 'age, les regrets s’ajoutent les uns aux autres, celui de
n’avoir pas réussi a faire aimer la musique aux jeunes compagnons
représente une vraie fausse note dans ma volonté de partager. Ce
bonheur inextinguible nous accorde a nous-mémes, en nous élevant
hors du temps, hors des contingences ; j’aurais voulu communiquer ce
phénomene miraculeux a tous ceux que j'aime. Mais hélas, il n’est pas
donné a tout le monde le privilege d““entrer en musique”, parfois cette

impossibilité frise le handicap ».(Souriou 2013 : 99)

Aujourd’hui et devant ce constat d’une incapacité a chanter pour
quelques-uns - le « capable ? » du rouleur résonne pour eux d'une
maniere particuliere -, certains déplorent finalement que la pratique
chansonniére demeure obligatoire. Ce n’est d’ailleurs plus strictement
le cas a I’Association ouvriere depuis cinq ans avec le renouvellement
du rituel de I’Adoption, méme si chanter en compagnon reste tres
valorisé. La encore, cet assouplissement est vécu comme une
adaptation nécessaire a I’époque. Et c’est un sentiment partagé au-dela
méme de ce groupement compagnonnique, jusque chez certains
charpentiers de la Fédération compagnonnique réputés les plus
pointilleux quant au maintien des « anciennes traditions ». Limousin

Va de Bon Coeur nous I'expliquait :

« Chanter c’est d’abord pour I'exercice de chanter, pour forcer les gens
a chanter. Pour montrer sa capacité a, pour pousser a s’exprimer.
Aujourd’hui, chanter devant jusqu'a sept cents personnes - et ca

arrive de plus en plus souvent dans des fétes comme la Sainte-Anne -



peut amener les jeunes a se ridiculiser et ils peuvent en garder un
mauvais souvenir. Réciter un poéme pourrait suffire. Ou alors faire
chanter la chanson par un “coterie de remplissage”, quelqu'un qui
chante bien et qui pourrait interpréter le chant a la place du jeune qui
ne sait pas bien chanter. Afin d’éviter que les jeunes viennent
“dégueuler” ce qu’ils ont mal digéré [...]. 1l suffirait que les chanteurs
d’exception mettent la main sur I’épaule. Car ridiculiser 'homme, ce
n’est pas élever 'homme. Parfois certains rigolent et ¢a c’est mauvais.
1l faudrait faire chanter ceux qui savent chanter. Quand on est dans
I'intime, en famille, c’est normal que I'on soit obligé de chanter mais
quand un jeune chante mal, c’est lourd pour tout le monde. Il ne
devrait y avoir un caractére obligatoire que lorsque I'on est entre
nous ».(Limousin Va de Bon Cceur, compagnon charpentier des
Devoirs, 22 septembre 2011)

Lon pergoit clairement le conflit qui existe désormais, a I'occasion de
ces banquets ouverts aux profanes et au siecle, entre le gofit de mettre
au défi et la volonté de faire corps. Dans le cas de la Fédération
compagnonnique dont il est ici question, la solution adoptée est celle
d’'un partage plus net des registres public et privé de la féte.
Lobligation du chant rejoindra la sphére « intime », comme le dit
Limousin. Car il faut la maintenir, non seulement pour le défi qu’elle
représente, mais également parce qu’il s’y dit davantage qu’une
compétence vocale : une facon d’étre, une disposition a prendre un
risque, a se préter au jeu collectif. C’est ce type d’exigence et d’enjeu
qui explique que les « bons chanteurs » ne sont pas les seuls, loin de la,

\ A Ve . 7 .
a proner la valeur et la nécessité du chant compagnonnique :

« J'ai rarement chanté. Malgré ma mauvaise voix, j’ai quand méme
chanté pour encourager les jeunes a apprendre les chants
compagnonniques et surtout a se manifester en public et ce n’était pas
évident ».(Jean Le Quimper, compagnon menuisier du Devoir, 84 ans,
décembre 2011)

Mais la solution suggérée par Limousin n’a pas la valeur d’une regle.
Aussi faut-il que chacun adopte des stratégies personnelles pour
relever ce qui est pour certains une épreuve permanente. Parmi ces
stratégies, il en est une qui consiste a s’appliquer a la maitrise d’'une
seule chanson, qui sera des lors toujours celle qui sera chantée :

« Des compagnons ont une chanson avec laquelle ils font toute leur
vie. Par exemple, il y a un compagnon mécanicien de 68 ans, sa
chanson c’est L'Hiver. Il n’a toujours chanté que celle-la. D’ailleurs, on
dit que c’est “la chanson a Noél Léger” ».(Breton Noble Ceceur,
compagnon mécanicien du Devoir, février 2012)

Une théorie indigéne de la chanson

S'il n’y a pas véritablement de manuel du chant compagnonnique, en



dépit des tentatives isolées de formalisation du compagnon Lorenzi, il
existe en revanche, diffuse au sein des communautés

compagnonniques, une certaine théorie indigéne du chant :

« Les chants étaient une maniere d’exprimer des idées, des avis. De
transmettre les traditions. Tout ce que les hommes ne pouvaient pas
se dire avec des mots. Les gens ne savaient pas lire mais ils savaient
chanter ».(Franc-Comtois, aspirant menuisier du Devoir, 21 ans, juin
2012)

La encore, la parole mélodisée, 'énonciation chantée offrent de dire

ce qui ne se dit pas. Non dans le sens de ce qui peut exister dans

4 ou cela serait interdit ou contraire

d’autres usages du chant ailleurs’
aux régles de la pudeur, mais dans celui ol ce qui est énoncé excede les
codes de la parole ordinaire car cela la rendrait pesante, maladroite,
impropre. Ce sont la aussi bien des formules d’interpellation directe
excessivement déployées (« Dis-moi donc, Compagnon, quand aurons-
nous compris ? », Témoignage °), que des jeux de répétition (« Et rifle,
et rifle, 6 menuisier [...] / Et pan ! et pan ! dans l'atelier », Le Menuisier

16) des formules d’exhortation insistante (« Allons, debout ! Marchons

17)

avec franchise »,La Fraternelle , des morales et devises

proverbialisantes (« Travail joyeux vaut paradis », Travaille et chante
18)'

Lieu de transmission des valeurs et des formes d’adresse, la chanson
est également pour les compagnons l'un des lieux privilégiés,
probablement le lieu séminal hors le métier, d’expression de leur
identité compagnonnique. D’ou I'importance qu’ils accordent au fait
de livrer, dans un dernier couplet, les noms et qualité de I'auteur de la

chanson :

« Pour voyager : talent, honneur,
Il en a fait sa devise ;

C’est un maréchal, nommé Coeur-Loyal,
9

[bis] Marchant toujours avec franchise »'°.
1l est probable d’ailleurs que cet usage ait contribué a I’émergence de
I'idée de propriété intellectuelle ou a celle de la notion d’auteur chez
les compagnons (Adell 2010). En tous les cas, la coutume est ancienne :
il faut que 'on sache, dans la chanson méme, a qui elle appartient.
Dans les années 1880, Angevin la Fierté du Devoir rappelait ainsi a
I'ordre un compagnon qui venait d’interpréter une chanson de sa

composition :

« Tu oublies de nous dire ton nom, tu sais que 'usage veut que l'auteur

se nomme au dernier couplet, allons, travaille, il nous faut le nom de

I'auteur »2°,

Lenjeu était, derriere l'affirmation individuelle, de constituer des



répertoires de chansons propres a chacune des sociétés
compagnonniques.  Derriere la  déclinaison de l'identité
compagnonnique de I'auteur, on lisait un Devoir et un corps de métier.
Si le chant fabrique biendu collectif par reconnaissance (d’une
« capacité », d’'une identification, d’'une émotion suscitée), il institue
égalementdes collectifs spécifiques, identifiés par 1'usage de
répertoires particuliers. Que chaque groupement compagnonnique de
nos jours ait « son » chansonnier confirme cette dimension. Plus
encore, le choix de telle ou telle chanson au sein du répertoire
proposé indiquera aux compagnons avertis a quel sous-groupe, peut-
étre moins institué que les groupements tels que I’Association
ouvriere, la Fédération compagnonnique et I'Union compagnonnique,
mais soudés par des liens plus denses (de métier, d’4ge, de partages de
valeurs, de conceptions de la vie compagnonnique, etc.), le chanteur
veut qu'on l'identifie. Défi de reconnaissance qui recouvre d’anciens

enjeux d’identité et de propriété de la vérité du compagnonnage.

E n 1855, Jacques-Paul Migne remarquait, dans son Encyclopédie
théologique, que « chaque Devoir a sa chanson, et ces chansons sont
ordinairement de la composition des compagnons eux-mémes [...]. Les
couplets sont souvent agressifs ou injurieux pour les devoirs
ennemis » (1855 : 1212). Jusque dans les années 1890, un genre a part

entiere, la chanson satirique en compagnonnage, alimente de larges

rubriques de la presse compagnonnique?’.

En 1892, on trouve par
exemple une chanson contre la venue a Marseille de Lucien Blanc,
compagnon bourrelier-harnacheur, fondateur et président de 'Union
compagnonnique, qui restitue le mauvais accueil que lui firent les

compagnons maréchaux du Devoir??,

En 1909 encore, Jean Connay
décrivait cette situation de conflits permanents que les chants

avivent :

« Lorsqu’une féte, un banquet ou une conduite réunit les compagnons,
ils aiment a chanter des chansons glorifiant le compagnonnage - le
leur, bien entendu - et lorsqu’en vers, les poétes parlent des sociétés
adverses, c’est en termes peu courtois. Si ces derniers montrent peu de
soucis pour les régles de la versification, par contre ils en montrent un
grand a s’attribuer toutes les qualités et a leurs adversaires tous les
défauts ».(Connay 1909 : 101)

Ces chants de combat ont été progressivement supprimés des
chansonniers contemporains, en adéquation avec le développement
d’une théorie indigéne de la chanson qui en fait un lieu de
transmission des valeurs partagées par l'ensemble des
compagnonnages. Les conlflits, qui pouvaient étre largement armés,
ont pris des allures de bravades symboliques par la manifestation
d’appartenances plus spécifiques que le fait d’étre « compagnon », ce
qui par ailleurs est une idée qui a peu de prise. Lon est
nécessairement compagnon d’un corps de métier, d'une société, d’'un

groupement. Parfois, ces collectifs sont parfaitement explicites dans



les chansons interprétées, notamment quand le théeme porte sur un
métier en particulier et que celui-ci est renforcé par la désignation de
'auteur dans le dernier couplet. Pour ne puiser que dans le répertoire
contemporain, c’est le cas, entre autres, du Tailleur de pierre de Joseph
Dulaud, du Menuisier de Pierre Morin, ou du Métallier d’Henri Lorenzi.
Limousin Va de Bon Cceur nous confiait qu'il y a une majorité de
chants en hommage ou a destination de certains métiers, un effet sans
doute renforcé par la signature dans le dernier couplet qui donne la
profession du compagnon. Et d’ajouter : « Il y a aussi beaucoup de
chansons de charpentiers, c’est difficile a comprendre mais nous
sommes les plus nombreux ». 1l faut dire que les charpentiers, outre
les chansons « de métier », ont pu également s’approprier ou étre
associés a des chansons qu’ils ont pris 'habitude d’entonner et qui
appartiennent des lors a leur patrimoine chansonnier. C’est le cas par
exemple de Vive les Bordelaises !, trés chantée dans les différents
groupements, mais dont les interprétations sont surreprésentées chez
les charpentiers. De méme, ils ont intégré a leur répertoire des
chansons qui les moquaient, telle Les Charpentiers qui aurait été écrite
par un auteur de revue et « fut chantée au théatre sous le Second
Empire pour se moquer des compagnons charpentiers qui tenaient

alors le haut du pavé »%3. Malgré ses paroles piquantes sur les traits de
caracteére des charpentiers (« Léchelle sociale a des degrés / Ils sont
tous en haut les charpentiers »), la chanson a été largement adoptée

par les compagnons et est interprétée avec humour aujourd’hui.
Des défis et des combats

Ces défis de reconnaissance en chansons, qui relevent aujourd’hui
d’un travail cognitif et affectif sur les liens, les types et les degrés
d’attachement et de solidarité a l'intérieur méme du groupe, prennent
une autre dimension quand on les restitue dans une perspective
historique.  Les  chants  compagnonniques  étaient  alors
fondamentalement adressésa  lextérieur, provocations non
symboliques, appels a la reconnaissance qui pouvaient générer de
véritables conflits, en écho avec la fonction des chansons dans I'espace

public des xviii € et xix € siecles (Darnton 2014).

Les appartenances corporatives ou de Devoir qui continuent d’étre
manifestées aujourd’hui encore dans le choix des chansons et la
composition d'un chansonnier formaient alors des groupes en conflit
régulier autour de questions telles que la préséance ou le droit méme a
prétendre au statut de compagnon. Les motifs de ces querelles allaient
du port un peu haut d’un ruban de couleur au refus de répondre a un
appel a reconnaissance ritualisé, connu sous le nom de « topage » et

qui était le nom méme de la provocation pour les compagnons au xix ©
siécle. La chanson participait de ces différentes formes d’adresse
provocante, car elle excitait les esprits et annongait parfois I'intention
d’en découdre. Sous le Premier Empire, les sociétés compagnonniques

s'illustraient particulierement par le désordre et les rixes qui les



déchiraient sur les chantiers, dans les ateliers, sur les routes, dans les

e e

lieux de divertissement. Les archives de police desxviii ¢ et xix
siecles sont chargées de ces comptes rendus de rixes qui aboutissaient
a des saisies, des arrestations et ou la violence des combats alimentait
I'imaginaire des classes ouvrieres en tant que « classes dangereuses »
(Chevalier 1958). Ces rapports consigneront certaines des chansons
alors entonnées, comme preuve des intentions belligérantes des
compagnons et cause de la rixe. Lon indique ainsi qu’outre les propos,
le contenu de I'adresse qui constituait une « hymnodie de combat »
(Hyvert 2015 : 131-134), sa forme participait largement de 'outrage
lui-méme. On rapporte que plusieurs de ces chansons devaient se
chanter « face a 'ennemi ». Des batailles meurtriéres opposaient ainsi
fréquemment les « Bons Drilles Compagnons Passants du Devoir » ou
« Dévoirants » (se réclamant de Maitre Jacques et de Soubise) aux
« Gavots » ou « Etrangers du Devoir de Liberté », que I'on dit nés d’'une
scission située en 1804 (et qui se réclament de Salomon). Les
réformateurs du compagnonnage, entre les années 1830 et 1880 en
particulier, ont largement dénoncé ces usages, nous permettant ainsi
de les documenter et de révéler, en quelque sorte, I'ancienne théorie
indigene de la chanson, ou elle apparait comme le creuset méme de
'accusation et du soupgon. Chanter était provoquer. Lun de ces
réformateurs, le menuisier Agricol Perdiguier, I'a indiqué avec

beaucoup de clarté :

« Les chansons de compagnons sont une des principales causes de
désordre dans le Compagnonnage, ce sont elles qui aigrissent les
esprits, nourrissent la haine et provoquent tant de batailles ».(1841 :
78)

Et de poursuivre en décrivant les effets de ces chants qui emportent

les individus :

« Quand ils avaient fait entendre, avec une énergie indescriptible, des
chants de cette nature, les compagnons, de part et d’autre, ne se
possédaient plus, ils étaient préts a combattre, a tuer, a mourir ».
(1854 :134)

Lon en fut si convaincus, et pendant si longtemps, que dans les années
1960, au moment de la refonte des répertoires, 'on attribuait les

(S

difficultés du compagnonnage auxix € siecle a leurs pratiques

chansonnieres : « C'est ce mauvais génie de nos poetes qui fut la
o\ d d. . 24 l h/ . . d

premiére cause de nos dissensions »““, Et la théorie contemporaine du

chant s’appliquera a s’édifier contre I'ancienne : chanter désormais

sera transmettre.

% %k

« Lhiver de mon Adoption, je me suis fait chambrer parce que je

venais de Provence et on me cherchait en permanence avec la chanson



Le Compagnon mécontent *° qui fait une mauvaise réputation aux
Provencaux. Le jour de mon Adoption, je I'ai chantée pour me
venger ».(Provengal, aspirant magon, Brest, 9 juin 2015)

Ce jeune aspirant condense en quelques mots ce que nous avons taché
d’expliciter ici, a savoir l'intrication de la chanson et de la logique du
défi dans le compagnonnage contemporain. En effet, une trés grande
majorité de compagnons partage la conviction selon laquelle le chant
compagnonnique exprime a la fois I'unité du groupe, la solidarité, la
coopération et l'entraide, en méme temps qu’il permet une
transmission et une diffusion de ces valeurs. Parallelement, la pratique
chansonnieére est effectivement jouée sur le mode du défi ; registre
d’action sur lequel elle s’effectue concrétement chez les compagnons.
La chanson compagnonnique doit étre véritablement une prise de
position, par rapport a un groupe, a une situation (comme évoquée
par le jeune Provencal taquiné par ses camarades avec Le Compagnon
mécontent), a des valeurs, a un projet. Et ce positionnement peut étre
aussi bien le rappel d’'une position déja acquise, la conquéte d’'une
autre a prendre, I'effort fait pour maintenir son rang. Mais ce défi pese
tout autant sur le chanteur que sur I'auditoire des compagnons et sur
le maitre de cérémonie, qui, a tous les sens du terme, ordonne les
chants. Chacun, de sa place et dans son réle, doit répondre aux
exigences de la coutume chansonniere compagnonnique qu'une mise
en pratique précise contraint (répertoire limité, moment privilégié du
banquet pour les performances, formules introductives et conclusives
routiniéres a respecter, etc.), mais au sein duquel une place
importante est faite aux perspectives individualisées. Rien n’est plus
désespérant pour un compagnon, et en particulier dans le cadre formel
de ces banquets, que I'absence totale de surprise, le respect strict des
contraintes, la prédictibilité des comportements. Il est probable que
I’habitude, sinon le gofit d’une certaine dose d’incertitude développé
dans le registre professionnel (la conduite d’un chantier, la réaction
d’un matériau, la singularité d’'une configuration, etc.) ne soit pas sans
effet sur l'attente de lincertain. C'est en ce sens que, dans le
compagnonnage comme dans beaucoup d’autres configurations
sociales, il existe, a I'instar de certaines langues, un systeme de régles a
tons, tons qui permettent de distinguer entre celles qui, dans telle
situation, vont étre impératives au bon déroulement de la vie
collective (et, dans d’autres situations, se font secondaires) et celles
qui, au méme moment, doivent faire I'objet d’'une dose contrdlée de
désobéissance. C’est a ce niveau que peut s’exprimer le talent, ou la
médiocrité interprétative des individus. Savoir quand il faut étre a
I'amende plutét que de suivre le réglement ; savoir quand il faut

« boire sa faute » plutdt que la chanter, et inversement. Tout cela



constituant le principe général d’une infinité de petits déséquilibres

qui, loin de contribuer a ruiner l'ordre social compagnonnique, le

dynamisent.

Notes

1. Pour une étude de la place de la chanson dans la sociabilité des
compagnons, cf. Julie Hyvert (2015 : 199-254).

2 .Concernant larticulation des différents registres de la vie
compagnonnique, cf. Nicolas Adell (2008).

3.1l s’agit du compagnon qui assure dans un siege compagnonnique,
pour une année ou deux, la fonction de maitre des cérémonies.

4.« Pays » et « Coterie » sont des termes d’adresse génériques qui
désignent les compagnons travaillant au sol (pays) et les compagnons
travaillant en élévation (coterie : comme les charpentiers, les
couvreurs, etc.). La Mére a longtemps été la seule présence féminine
au sein des sieges compagnonniques, assurant la fonction de logeuse
quand elle était propriétaire de I'établissement (« la Mére » finissant
par désigner le siége lui-méme). Elle cumule aujourd’hui les réles
d’intendante et de psychologue, et fait l'objet d’une initiation
particuliere qui lui confére un réle symbolique spécifique qu’elle joue
notamment a I'occasion de la cérémonie de ’Adoption des jeunes qui
vont partir sur le Tour de France.

5.La source la plus ancienne que nous ayons retrouvée qui fasse
mention du mot « capable » chez les compagnons se trouve dans le
rituel de réception du rite de Soubise : « Le rouleur prend la parole et
dit : “Les Compagnons, me trouvez-vous capable de lever et conduire a
son lieu et place la couronne du bienheureux Saint-Joseph, pour
commencer I'assemblée de Saint-Joseph, le 19 mars 1884 ? En présence
des compagnons, quoiqu'a moi '’honneur n’appartienne pas”. Les
compagnons répondant : “Capable !” » (Connay 1909 : 137). Les
compagnons du rite du Pére Soubise (il aurait été 'un des architectes
du Temple de Salomon ou encore un moine bénédictin de la fin du xiii

¢ siécle selon les légendes compagnonniques) font partie des

compagnons du Devoir. Ils sont charpentiers, couvreurs et platriers.
6. Entrée de chambre des cordonniers et des tanneurs (Manuscrit,
Archives nationales : F7 4236).

7. Le mot « ban » (du xii © siécle, selon le Trésor de la langue francaise ) a
plusieurs significations. De la désignation d’une proclamation ou d’'une
annonce officielle et publique qu'il a encore conservée (les bans du
mariage), le terme indiquait par extension, et surtout dans le milieu
militaire, un morceau musical au tambour ou au clairon marquant le
début et la fin de la cérémonie ou de 'annonce. C’est donc ce dernier
usage, moins répandu, que les compagnons ont conservé. On le trouve

également dans certaines régions francaises, en Bourgogne par



exemple.

8. « Féte du Ralliement de Bordeaux a la Pentecdte », Le Ralliement, 23
juin 1889, 138 : 4.

9. Llimportance du rythme comme manifestation de savoirs et de
valeurs se retrouve dans plusieurs registres de la vie compagnonnique,
et d’abord dans la pratique du métier. Sur ce point, cf. Nicolas Adell
(2013).

10. Le terme « renard » désigne les personnes non regues compagnon
mais proches du compagnonnage. Cela comprend tout a la fois ceux
qui aspirent a le devenir, comme ceux qui ne le souhaitent pas ou ne
I'envisagent pas.

11. Ce couplet figure dans la catégorie « Pour faire boire » chez Patrice
Coirault, dans cette variante : « Il boira, il boira celui qui a fait la faute
/ 1l boira, il boira, ou I'diab’T’emportera » (2006 : 175).

12. Terminus post quem, 1850 (cf. Anonyme, Le Secret des compagnons
cordonniers dévoilé, Paris, Payrard, 1858). Il s’agit, a l'origine, d'une
chanson de Jules Lyon, Parisien le Bien Aimé, compagnon cordonnier.
Elle a été publiée, en 1858, dans le Chansonnier du Tour de France
d’Agricol Perdiguier, compagnon menuisier du Devoir de Liberté.

13. Cf. le Rapport de synthése sur la vie des maisons (inédit), 55° Assises
nationales des compagnons du Devoir, Bruxelles, 11 et 12 juin 1993
(Association ouvriere des compagnons du Devoir du Tour de France,
article 5: 87).

14. Parmi de nombreux exemples, on pourra lire les descriptions de
Fiona Magowan (2007 : 136-139), a propos des chants yolngu du Nord-
Est de la Terre d’Arnhem.

15. Association ouvriére des compagnons du Devoir 1996 : 237-239.

16. Association ouvriére des compagnons du Devoir 1996 : 198-201.
17.1bid. : 71-73.

18. Ibid. : 143-146.

19. Dernier couplet de Ah ! Dis-moi joli Compagnon, d’Abel Boyer ( Ibid.
150-142).

20. Le Ralliement des Compagnons du Devoir, 24 avril 1887 : 6 ; lire aussi a
ce propos, Julie Hyvert (2015 : 279-282).

21. Philip [sans titre], Le Ralliement des Compagnons du Devoir, 26 juillet
1891, 188 (Air de Buffalo, Incipit : Un beau dimanche de juillet).

22. Filhiol [sans titre], Le Ralliement..., 14 février 1892, 201 : 5-6 (Air de
Oh quel nez !, Incipit : Chantons tous a 'unisson).

23. Association ouvriére des compagnons du Devoir 1996 : 132.

24. Cf. « Nos belles chansons compagnonniques », in Le Compagnonnage,
1966, 539-540: 2.

25. Cette chanson conte les mésaventures de Compagnons dauphinois
mal regus en Provence : « Ces maudits Provencaux / Sont pires que le
Diable / Nous font boire de 'eau / Et coucher a I’étable... / Mais les
draps qu’ils nous baillent / Grand Dieu qu’ils sont trop gros / Ils ont

servi de voiles / A tous leurs vieux bateaux » (in Association ouvriére

des compagnons du Devoir 1996 : 32, 2° couplet).



Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDES=

CIEMCES
SOCIALES

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques
et des croyances

que méthodes et outils
CALN pour l'édition structurée

/

Mahon de Ly Becherchs en Scence. B
[ ] B UNIVIREITE BF

%

b U enssib

s t P G 5 b D U P g école natlonale supérieure

e sciences de mlformation
et des bibothégues

ANivA
W[ J B,

fondation
maison des
sciences

de l'homme

¢ CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET

=Pr-L

PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
b ks e DEVELOPPEMENT :
L DAMIEN
Centre Alexandre-Koyré RISTERUCCI,
Histoing dhis schersoe it ces tiachricpees IMAGILE, MY

s SCIENCE WORK.
..-:#!L—‘@@ DESIGN : WAHID
| |

MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Tour de chants, ou les cadres sociaux de la chanson compagnonnique contemporaine
	L’encadrement du chant
	“Il la boira ou il la chantera”, ou le règlement du désordre

	Chanteurs et chansons
	Chanter en compagnon
	Une théorie indigène de la chanson
	Des défis et des combats

	Nos partenaires

