
Défis et chansons enDéfis et chansons en
compagnonnagecompagnonnage

L'Homme. Revue française d'anthropologieL'Homme. Revue française d'anthropologie , , n°215n°215 , , 20152015 , , p. 171-196p. 171-196

Résumé
Challenges and Songs Within Journeymen’s Society
Journeymen design rules for singing with other aspects of their
culture of craftsmen. From an ethnography of journeymen’s
songs, this article seeks to reveal the logic that rules these songs
within customs of the various journeymen’s communities. In
reporting situations within which these songs are performed, we
suggest the following hypothesis : journeymen’s songs are, in
di"erent forms and at di"erent levels, challenges of recognition
that are situated in the social, cognitive, emotional and physical
areas. Thus, they are the theatre of a « struggle for recognition »
and o"er a vantage point to observe how journeymen’s society is
ruled.

On trouve dans les sociétés du compagnonnage en France, sociétés
vouées à la transmission de métiers artisanaux par le biais d’une
pédagogie réglée lors d’un voyage d’apprentissage, le Tour de France,
et de rituels d’initiation, une tradition de chansons compagnonniques
attestée depuis la ,n du xviii e siècle. Elles constituent aujourd’hui
encore un élément saillant de la vie collective des compagnons du
Tour de France. Ces chansons sont en e"et largement mobilisées lors
des rassemblements, des plus formels, tels ceux des fêtes patronales,
aux plus informels.

Pris dans la trame de la sociabilité compagnonnique et notamment des
moments qui la manifestent et la renforcent tout à la fois, le chant est
un élément indispensable de la coutume compagnonnique, ritualisée
ou non1. Il cimente les relations en même temps qu’il les organise et
les explicite. Les compagnons reconnaissent dans le chant un moyen

Nicolas Adell

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=22


d’éducation et un outil traduisant et construisant d’un même
mouvement l’unité d’un collectif, comme la discipline qui le traverse.
On retrouve dans le fait de chanter le fonctionnement « idéal » de la
société compagnonnique, le compagnonnage « rêvé ». Un individu
réalise une démonstration qui obéit à un répertoire et à des formes
prédé,nies tout en y exprimant, par le choix fait et la performance
elle-même, sa singularité. Cette performance individuelle s’articule au
collectif à la fois par le cadre qui la suscite et, dans sa réalisation
même, par le fait que les refrains et/ou les vers bissés sont repris en
chœur par l’assemblée des compagnons présents. Ce mode chanté
d’inscription dans le groupe, en tant que réalisation de soi dans un
cadre précontraint, se décline ,nalement dans tous les compartiments
de la vie compagnonnique, qu’il s’agisse du rapport au métier (dans la
réalisation du chef-d’œuvre et la vie de chantier) ou du rapport à la
communauté (dans l’épreuve initiatique et le Tour de France)2. Les
compagnons organisent leurs chants, conçoivent les règles de leur
pratique et leur donnent un sens dans un plasma culturel qui les lie
indissolublement à l’ensemble des domaines de la vie
compagnonnique.

Le répertoire convoqué emblématise ainsi une posture générale que le
chanteur propose au déchi"rement des compagnons : revendiquer son
attachement à un corps de métier, à un Devoir, à un groupement
compagnonnique ; rappeler une ,délité à un corps imprécis de
traditions qui sont, pour soi, le « vrai » compagnonnage ou, au
contraire, manifester son goût pour les transformations
contemporaines. Le message chanté est amorcé dans le choix même de
la chanson, comme un dé� de reconnaissance  : l’auditoire saura-t-il
situer, et avec quelle précision, la proposition du chanteur dans le
paysage moral, politique, historique, a"ectif du compagnonnage ? Et
le chanteur relèvera-t-il, dans sa performance, le dé, qu’elle constitue
en elle-même ?

Car la chanson compagnonnique est l’un des théâtres privilégiés de
l’expression de l’estime sociale chez les compagnons. Estime
symétrique au fondement même de toute forme de solidarité
(Honneth 2013 [1992] : 206-221) que le compagnonnage a hissée, avec
la transmission des savoirs plus récemment, au rang de ses valeurs
cardinales. Mais Axel Honneth néglige un aspect que la chanson
compagnonnique permet de souligner. Tandis qu’il insiste sur
l’importance de l’expérience partagée, notamment l’expérience de
résistance (à un traumatisme, à une oppression, etc.) comme scène
élémentaire où surgit l’estime symétrique, il semble considérer
strictement le partage immédiat ou simultané de l’expérience par les
uns ou les autres. Or, dans la performance compagnonnique chantée
comme dans bien d’autres cas, il est largement question d’un partage
di"éré de l’expérience, qui fonctionne sur l’anamnèse et la
réactivation. Des Anciens, tel est le titre réservé à ceux qui ont achevé



le Tour de France et se sont sédentarisés, apprécient une performance
et reconnaissent la valeur et les qualités d’un plus jeune à l’aune de
leur propre expérience de la même situation, vécue des années
auparavant. Quali,ons cette solidarité d’ expérientielle. Elle n’est pas
exclusive de l’autre type de solidarité, celle élaborée dans le partage
immédiat d’un moment, par exemple la fête patronale, et que l’on
quali,e de situationnelle pour la distinguer de la précédente. L’estime
sociale qui est en jeu dans les deux cas, le type de symétrie qui se noue
relèvent, à notre sens, de mécanismes différents de reconnaissance qui
aboutissent à la production de la même solidarité.

Conservons l’hypothèse, qui mériterait cependant une ample
démonstration qui déborderait largement le cadre de cet article, et
déployons-la sur le terrain de la chanson compagnonnique. L’une des
propriétés de cette dernière – qu’elle a en commun avec les situations
agonistiques, celles des combats, des jeux et des sports – est de
s’engager dans le processus de production d’estime sociale symétrique
par un dé, et une provocation. Ne retrouve-t-on pas chez les
compagnons du Tour de France ce qui est peut-être l’un des ressorts
de la chanson traditionnelle à son degré zéro, celui de la parole
mélodisée ? Toute parole mélodisée n’est-elle pas en e"et d’abord une
parole provocante, au sens premier du terme, c’est-à-dire qui lance la
voix en avant comme pour annoncer qu’elle exprime davantage que ce
qu’elle énonce et pour requérir des personnes auxquelles elle est
adressée une attention supplémentaire ?

C’est ce geste inaugural, dont la chanson compagnonnique a gardé la
trace dans ses performances les plus actuelles, que cet article voudrait
reconstituer en rendant compte de la manière dont le chant engage un
éveil de l’attention  et une série de dé�s de reconnaissance  que les sociétés
compagnonniques ont particulièrement travaillés et réélaborés tout
au long des deux derniers siècles : un dé, social – on recherche
l’estime des « autres qui comptent », comme dirait George H. Mead –,
un dé, cognitif – on fait appel aux connaissances des auditeurs qui
sauront lire, pour certains, dans le choix du texte, l’intention du
message –, un dé, a"ectif – il faut créer l’empathie et surmonter
l’émotion sans paraître indi"érent –, un dé, corporel – chanter en
compagnon implique une tenue et une présence qui distinguent la
scène du chant compagnonnique de toute autre.

Tour de chants, ou les cadres sociaux de la chanson
compagnonnique contemporaine

De nos jours, les chants compagnonniques trouvent généralement leur
place lors de banquets formels associés à des événements réglés de la
vie en compagnonnage (une fête patronale, la clôture d’une initiation,
le départ ou l’arrivée dans une ville du Tour de France d’un itinérant),



ou informels réunissant des compagnons pour d’autres circonstances
souvent liées à la vie « profane » (un mariage, une retraite, une
naissance, etc.). Mais c’est plus particulièrement à l’occasion des
premiers que les caractères fondamentaux du chant ressortent le
mieux car les acteurs y traduisent avec plus d’application et de
réQexion ce que chanter veut dire. L’on n’a pas d’un côté le théâtre
cérémonialisé du chant compagnonnique et, de l’autre, le « vrai »
chant ou le chant compagnonnique dans sa pratique ordinaire. Ce sont
bien deux scènes dont les compagnons ont conscience qu’elles les
mettent toutes deux dans des rôles et des situations que la première
ne fait que distribuer de manière plus tranchée et plus complète. Les
dé,s sociaux, cognitifs, a"ectifs et corporels qui sont en jeu y sont
vécus plus intensément, car la pratique s’inscrit à l’intérieur d’un
cadre routinier et rituel plus large qui rend les acteurs disponibles pour
la performance, mais aussi pour l’écoute et le déchi"rement d’une
parole provocante. « C’est un moment impressionnant de chanter
devant cent cinquante personnes. C’est plutôt un bon moment car il y
a tout ce qu’il y a autour » (Jean-Paul Chapelle, dit Limousin Va de Bon
Cœur, compagnon charpentier des Devoirs, le 22 septembre 2011).
« Tout ce qu’il y a autour », c’est d’abord l’assemblée des compagnons,
en tenue compagnonnique, la famille parfois et quelques amis qui sont
venus assister à la partie publique de la fête durant laquelle les jeunes
doivent chanter. Il s’agit donc de montrer aux compagnons qu’on est
des leurs, d’être reconnus par eux, et de faire en sorte que les siens,
« profanes », comprennent à quel point vous êtes des autres, initiés.
Mais le charpentier fait également allusion à l’environnement
contextuel, la ,n d’un moment initiatique, qui met sur le devant de la
scène les récipiendaires de l’année qui « doivent » leur chanson.

L’encadrement du chant

Depuis les années 1950, une formule liminaire originale, unique dans
le paysage chansonnier français du xxi e siècle, sert d’introduction
routinière à chaque chanson :

Le rouleur 3 : « Notre Mère, Pays et Coteries4, trouvez-vous le Pays
Abel Boyer, Périgord Cœur Loyal, maréchal-ferrant, capable de nous
chanter une chanson ? »
L’assistance : « Capable ! »
Le rouleur : « Et vous Périgord Cœur Loyal, vous en sentez-vous
capable ? »
Le compagnon : « Oui, Pays, et si je ne le suis pas, les compagnons me
reprendront ».

Cette annonce rituelle masque une réalité très souvent faite de petites
tractations, de mises au défi, de conquêtes symboliques de positions au
sein du groupe. Parmi les plus jeunes, ceux qui viennent de passer le
premier moment initiatique, l’Adoption ou l’AWliation, et qui vont se
produire généralement pour la première fois devant une assemblée



aussi nombreuse et dans un moment aussi formel, n’attendent pas le
jour même pour s’en préoccuper. Pour beaucoup, l’inquiétude est forte
et, si l’on se sent assez à l’aise avec son rouleur, l’on peut espérer y
couper.

« Le moment que je craignais le plus, c’était les chants. Je ne voulais
pas chanter. Je n’y croyais pas trop mais j’allais voir Bruno, avec qui je
m’entendais très bien et qui était alors le rouleur, pour lui demander
de ne pas me faire chanter. Il se marre et me dit que ce n’est pas
possible mais que je peux choisir une chanson pas trop compliquée,
avec beaucoup de refrains ou des couplets courts. J’ai direct choisi Vive
les Bordelaises ! ».(Alsacien, aspirant charpentier des Devoirs, 2004)

Pour d’autres, qui ont de moins bonnes relations ou que l’on veut
mettre à l’épreuve parce qu’ils ont fait défaut à un moment dans le
courant de l’année, l’on peut imposer une chanson réputée diWcile
(car longue, complexe, avec un lexique inusuel, etc.), voire changer la
chanson au dernier moment. Mais, à celui que l’on charge ainsi d’un
dé, plus élevé, les compagnons procureront également le soutien d’un
refrain collectif.

De dé,, il est explicitement question dans la formule : « Vous en
sentez-vous capable ? ». Ces mots résonnent singulièrement à celui qui
s’est vu imposer sa chanson et qui se sait sous le regard particulier de
l’assemblée des compagnons et de son rouleur. Si la formule peut
changer d’un compagnonnage à l’autre – le « capable » semble assez
caractéristique des compagnons du rite Soubise5 (charpentiers,
couvreurs, plâtriers), de leurs bravades et de leur réputation
d’hommes de métier courageux et robustes –, il reste que la situation à
surmonter, chanter en public et en compagnon, demeure invariable.
L’on ne trouvait pas, par exemple, dans d’anciens compagnonnages du
rite de Maître Jacques (bourreliers, cordiers, vanniers ou blanchers-
chamoiseurs, entre autres) le terme « capable ». En revanche et d’une
manière générale, des formules du type « Demandez la permission » et
le terme « Permis » étaient utilisés. Chez les cordonniers et les
tanneurs, au début du xix e siècle, la formule « Permis ? » était
prononcée avant qu’on entonne deux couplets d’une chanson (Hyvert
2015 : 69-74). Le rouleur répondait « Permis ». Le dé, semble là moins
explicite, sinon absent. Mais, dans le compte rendu qui est fait de la
scène, on a simplement noté : « Il chantera d’une voix médiocre »6.
Signe que l’évaluation de la performance importait, qu’il y avait en jeu
quelque chose qui dépassait la simple satisfaction d’une règle.

Passé la formule introductive et une fois l’attention centrée sur
l’interprète, l’adhésion de la communauté au chant est garantie et
l’encouragement systématique, car il n’arrive jamais qu’un chanteur
potentiel ne soit pas « capable ». Et l’on s’assure même de cette
réussite de la performance par des consignes. Dans le Chansonnier de
l’Union compagnonnique (Union compagnonnique des compagnons



du Tour de France des Devoirs unis 2010), il est noti,é : « N’oubliez pas
que l’on ne se moque jamais d’un chanteur dans le compagnonnage » ;
expression formelle d’une solidarité réglée qui n’est cependant pas la
simple manifestation théâtrale de l’unité et de la coopération
compagnonniques. L’échange des formules rituelles comprenant la
demande tout aussi réglée de coopération de la part du chanteur
désigné (le souhait d’être repris par l’assemblée en cas d’erreur)
s’accompagne d’un e"et éprouvé qui est la marque du moment : « ça
fait quelque chose », répètent les compagnons.

L’interprétation solo du chant est soutenue par le collectif qui reprend
les refrains et les vers bissés. À ces moments, toute l’assemblée est
invitée à chanter a cappella formant l’unisson qui « fait quelque
chose ». Le résultat sonore varie donc selon le potentiel du chanteur
amateur (il n’y a pas d’apprentissage musical dans le cadre de la
formation chez les compagnons), mais aussi selon la capacité de
l’assemblée des compagnons à « faire ensemble » ce jour-là.

L’on comprend aisément que le « capable ! » lancé comme un dé,,
dont la coutume fait qu’il sera invariablement relevé et réussi, ne
concerne pas uniquement la chanson et les compétences musicales,
mais s’adresse à des compétences liées au statut de compagnon en
général : capacité à se mobiliser pour une cause générale, à coopérer, à
transmettre, capacité à vivre et à se comporter en compagnon. Difficile
de ne pas chanter, de ne pas répondre à l’appel quand on sait qu’il
manifeste au moins autant l’examen d’une valeur individuelle qu’une
manière d’exprimer des valeurs telles que la solidarité ou la
transmission. Que penser alors de ce couvreur du Devoir que nous
avions observé tout au long d’un banquet et qui ne chantait pas et ne
reprenait pas non plus les refrains ? Interrogé sur son silence, il avait
déclaré : « Mais si, je chante mais dans ma tête ». L’épreuve initiale
passée, le maintien d’une pratique chansonnière, même dans le cadre
de la coutume compagnonnique, n’a pas le caractère systématique
qu’on aurait pu lui supposer de prime abord et que les règles
énoncent :

« À mon Adoption, j’ai chanté Les Deux saisons. C’est mon responsable
de corporation qui me l’avait apprise un mois avant. C’est un bon
souvenir mais je n’ai jamais osé le refaire. J’ai jamais eu le cran de me
relancer. J’ai envie de recommencer, à chaque fois je me dis au
prochain repas, je le fais mais je ne le fais pas ! Je n’ose pas mais j’aime
ça ».(Nantais, aspirant serrurier métallier du Devoir, 20 ans)

Mais le moment lui-même reste largement plébiscité. Beaucoup
gardent à vie le souvenir de la première chanson qui les met à
l’honneur :

« La première fois que j’ai chanté à mon Adoption, Les Adieux de Lyon ,
c’est un bon souvenir, ça m’a plu et il faut avoir le courage de chanter
devant tout le monde. On m’a félicitée à la ,n ».(Dauphiné, aspirant



sellier garnisseuse du Devoir, 20 ans)

Les parents ou les amis, venus assister à la partie publique de
l’Adoption en quoi consiste notamment le banquet, participent
également de l’entretien du souvenir chargé, là encore, d’une
rhétorique implicite du dé, exprimée dans les termes du risque et de
la surprise qu’évoquent les « premières fois » : « Je suis épatée de voir
mon ,ls chanter », rapporte la mère d’un jeune compagnon. « Il faut
que je vienne chez les compagnons pour l’entendre chanter. C’est bien
la première fois que je l’entends chanter ! ».

Mais l’ordre, largement ludique, du dé, par le chant compagnonnique
s’exprime également à l’issue de la performance elle-même. La
chanson terminée, il est d’usage de célébrer par des bans le chanteur,
puis d’entonner une ritournelle collective conclusive d’une manière
dont seuls les membres de la communauté possèdent les codes.

Les applaudissements rituels que sont les bans7 clôturent chaque
performance vocale. Les compagnons s’y adonnent depuis le xix e

siècle, à tout le moins. En 1889, le rouleur des charpentiers du Devoir à
Bordeaux, le compagnon Belle, « avait toujours un banc [sic] de prêt
pour remercier le chanteur »8. Ces bans sont l’un des lieux privilégiés
du travail de la reconnaissance par corps et de la manifestation la plus
concrète d’une solidarité forte par une conduite collective rythmée
qui dit, d’un même mouvement, le partage de savoirs, de savoir-faire
et de valeurs9. Il s’agit de séries d’applaudissements en salves
rythmées et chi"rées qui marquent la ,n de la performance. On s’y
applique au point qu’il n’est pas rare qu’un rouleur organise, avant le
banquet, une répétition pour les plus jeunes.

Cette attention prêtée par les compagnons aux débuts et aux ,ns doit
probablement beaucoup au souci du partage, de la rupture et de la
coupure qui caractérise les sociétés de forme initiatique prises « dans
le siècle » et ayant quotidiennement à vivre la coupure entre les
espaces (sacré et profane) et les temps (initiatique et ordinaire). Cela
est d’ailleurs explicitement transposé dans le cadre de la chanson. En
e"et, tandis que seules les personnes qui ont activement participé à la
vie communautaire (Mères, aspirants, compagnons, stagiaires)
peuvent entonner les « chants compagnonniques », les autres invités
ne peuvent interpréter que les chants dits « profanes ». Lors de la fête
de l’Ascension des compagnons maçons des Devoirs, le 24 mai 2013 à
Tours, à la demande du rouleur, les chants compagnonniques ont fait
place au bout d’un moment aux chants profanes. Parmi ceux-ci
figuraient : Dans les prisons de Nantes  (accompagnée du rythme battu en
tapant du plat de la main sur la table, puis de la ritournelle « Cette
chanson fait honneur à celui qui la chante, j’espère que vous
l’applaudirez »), La Boiteuse (chanson paillarde), Mon Dieu que j’en suis à
mon aise ou La Piémontaise (suivie d’une ritournelle sur l’air de La
Marseillaise : « Il a fort bien chanté / J’espère que vous l’applaudirez /



Buvons, buvons, à leur santé / qu’ils ont fort bien chanté ! »), La Jeune
fille du métro (suivie de « Cette chanson est vraiment épatante / elle fait
honneur à celui qui l’a chantée / j’espère que vous l’applaudirez »), La
Rirette, Les Petits oiseaux zo-zo-zo, Chanson du Toc-toc-toc  (jeu en chanson
popularisé par l’éphémère Trombone illustré de Franquin, puis
construite au fur et à mesure des « Toc toc toc, qui est là ? » lancés à la
cantonade).

L’on comprend aisément qu’une ,n coordonnée des applaudissements
soit l’objectif à atteindre. Le nombre de « pattes » (les frappes) est
codi,é et varie selon l’état, le grade ou la fonction d’un membre du
compagnonnage, voire d’un non-compagnon. Mais là aussi la coupure
est marquée de façon sensible. Les profanes auront ainsi droit, selon
les sociétés, à « un simple ban à sept pattes » (Association ouvrière des
compagnons du Devoir), à des « bravos classiques » (Union
compagnonnique), ou à des « battements de mains rythmés »
(Fédération compagnonnique des métiers du bâtiment). Mais c’est à
propos des chants compagnonniques que le respect de la rythmique
des bans doit être le plus strict. À l’occasion du banquet de l’Ascension
à Tours, le 9 mai 2013, des compagnons de la Fédération
compagnonnique ont évoqué les pénalités encourues par ceux qui
avaient le malheur de frapper dans leurs mains après les autres, donc
de ne pas marcher sur les « bonnes pattes » :

« Toute l’assemblée chantait alors : Il la boira ou bien la chantera . Il avait
alors intérêt à chanter une chanson, sinon il était invité à boire une
mixture horrible. On lui attachait autour du cou une grande serviette
et on préparait la boisson où entraient des ingrédients divers : un œuf
dans du Ricard, du vin rouge, du vinaigre, de la moutarde et de la
poudre à récurer ; de l’huile, du vinaigre, du vin, du poivre, du sel ».

« Le verre à bière, la cuillère tenait debout dedans. Ça t’arrachait.
C’était surtout les charpentiers qui faisaient ça », insiste l’un d’entre
eux. Ils disaient avoir connu durant leur Tour de France ces amendes à
boire qui auraient cessé d’être pratiquées sous cette forme radicale
dans les années 1980. Certains corps de métier, et en e"et les
charpentiers des Devoirs, les ont cependant maintenues.

Comparaison des schémas musicaux du ban pour un compagnon et
pour un profane

Pour un compagnon : triple ban à sept pattes

Pour un “profane” : simple ban à sept pattes



Transcriptions rythmiques de Julie Hyvert d’après les enregistrements
de terrain

La réponse aux bans, qu’ils soient destinés à des compagnons ou à des
profanes, est un couplet routinier entonné très fort par l’assemblée
tout entière, parfois rythmé de coups de coude sur la table sur les ,ns
de phrase. Transmis oralement, ils sont connus de tous, répétés à
l’occasion des di"érents banquets. Par exemple, à la Fédération
compagnonnique des métiers du bâtiment, le rouleur chante
fréquemment :

« Notre Mère, Mesdames, Messieurs, Pays et Coteries vous le savez,
C’est un serrurier qui vient de chanter.
J’espère que vous l’applaudirez.
Tralala ça ne va guère, tralala ça ne va pas.
[parlé] Je vous demande un triple ban à sept pattes ».

Cette formule, qui « emprunte l’air d’une chanson du Sud-Ouest qui
servait à faire danser les ours » selon le témoignage d’un compagnon,
a été abandonnée au milieu des années 1970 par l’Association ouvrière
des compagnons du Devoir. Elle est désormais remplacée par ces
paroles mélodisées : « Cette chanson est vraiment ravissante, elle fait
honneur à celui qui la chante / C’est un compagnon [nom du métier et
société] qui vient de chanter / Tralalala tralalalalalalère tralalala
tralalalalalala ». Ces ritournelles conclusives font partie intégrante de
la pratique du chant compagnonnique en contexte formel. Elles
renforcent le sentiment de l’entre soi et mettent, davantage encore
que le chant lui-même, les profanes à l’écart, puisque l’assemblée ne
fait jamais que reprendre un refrain ou répéter des vers bissés en
distinguant les protagonistes. Certains membres – surtout les jeunes
itinérants – s’amusent volontairement à accélérer le tempo de la
ritournelle et à taper du coude sur la table de façon désordonnée, alors
qu’ils savent, ou parce qu’ils savent, que cela n’est pas apprécié par les
Anciens et la Mère.

« Le rituel est galvaudé, les coudes sur la table ne sont pas
compagnonniques, ce n’est pas marqué dans le rituel du chansonnier
mais il faut toujours qu’ils fassent du bruit ! Ce n’est pas bien de taper
sur la table comme ça. Ils en rajoutent tout le temps ».(Mère des
compagnons de Nantes, Association ouvrière des compagnons du
Devoir, février 2012)

Signe en réalité que le temps de la performance a bien ,ni avec les
bans, les jeunes investissent les interstices non réglés (c’est-à-dire,
comme souvent chez les compagnons, non ,xés par écrit) par la
coutume compagnonnique en la détournant et en jouant avec elle. Ils



battent des coudes au lieu des mains, dans un rythme désordonné où
la réussite ne réside plus dans l’unité d’une ,n coordonnée, mais dans
l’éparpillement des ,ns presque individualisées. Le vacarme est
épouvantable et fait littéralement pièce au moment du chant
compagnonnique. Il en va alors de l’autorité du rouleur de rappeler les
jeunes à l’ordre et au rythme, en montrant l’exemple avec sa canne.
Mais ce théâtre d’une « délinquance légitime », que l’on retrouve en
d’autres occasions de la vie collective compagnonnique, ne fait
,nalement que renforcer la cohésion du groupe vis-à-vis des profanes
présents. Si les plus hardis d’entre eux ou les mieux informés se
prêtent au jeu de reprendre, discrètement, les vers bissés, voire
tâchent d’exécuter les bans, ils ne s’agrègent pas au désordre qui suit
et qui reste plus ou moins improvisé. Car la mascarade de la
provocation et du conQit n’est jamais aussi eWcace que lorsqu’elle
s’établit sur la ligne de crête qui sépare la simulation évidente du
conQit d’une tension réelle sur le point de s’exprimer. N’échappant
pas toujours à la seconde pente (les Anciens s’agacent pour de bon et
le rouleur fait un rappel à l’ordre plus musclé que d’habitude ; mais il
faut précisément en être pour identi,er ces variations et ces degrés), il
est impossible pour les profanes de prendre le risque de la
perturbation d’un moment auquel ils sont présents à titre d’« invités ».
La plupart des « renards »10 ne connaissent pas, de toute façon, les
codes d’usage de la ritournelle ni des bans. Et puis, si la participation
au vacarme est tout simplement impensable, on fera également
comprendre, par un regard appuyé, à un renard qui aurait le mauvais
goût de « jouer » le compagnon que ses applaudissements fautifs
perturbent l’expression de l’unité compagnonnique. Mais il y a plus.

“Il la boira ou il la chantera”, ou le règlement du désordre

À mesure que la soirée se prolonge, il n’est pas rare qu’un compagnon
se trompe dans les bans ou qu’une faute d’un autre ordre (tenue
vestimentaire non réglementaire, retard, faute de langage, conduite
inappropriée, etc.) soit révélée. L’assemblée se tourne alors vers le
fautif, chantant : « Il la boira celui qui a fait la faute / il la boira ou bien
il la chantera »11. Lors de la « mise à l’amende » (ou « mise en
déduction », suivant les sociétés compagnonniques), il s’agit de choisir
entre la boire ou la chanter, tandis qu’en contexte plus ordinaire,
l’amende est souvent littéralement payée à la caisse commune. La
collecte des fautes alimente ainsi une cagnotte qui peut servir à
l’organisation d’un repas, d’un week-end, ou d’une fête en fin d’année.

Or, dans la logique du dé, qui est celle du chant, la faute ne se solde
que par la proposition d’un autre dé, de nature équivalente (Adell
2008 : 139). Il est d’usage de « la chanter » :

« Quelquefois, rarement, par bravade le gâcheur décidait de boire. On
lui préparait un infâme breuvage avec du vin salé. Il devait boire d’une
seule traite. Cela rappelait le breuvage d’amertume des anciennes



civilisations. Vivre ou mourir. Dans notre cas, c’était beaucoup moins
grave. Je me souviens aussi, lorsqu’un chanteur avait du mal à
terminer son chant, d’un air qui était repris en chœur par la
communauté : “Toute chanson qui perd sa ,n mérite à boire, toute
chanson qui perd sa ,n mérite à boire un verre de vin”. En règle
générale, le voisin, s’il en était capable, lui donnait un coup de main ».
(Georges le Provençal, compagnon serrurier du Devoir, 67 ans)

Le serrurier nous laisse entendre que si l’usage veut que la faute soit
« chantée », il est sans doute bon, de temps à autre, de « la boire » pour
augmenter le plaisir de la fête, dé,er l’infâme boisson proposée,
procurer aux autres le plaisir de sa grimace. Se révèle ici une tradition
assez générale en compagnonnage, à savoir le fait qu’il est de coutume
de transgresser la coutume pour attester qu’on la sait vraiment ( Ibid. :
169-170).

Le dé, d’assumer son statut qu’il faut comprendre comme la maîtrise
de l’ensemble des droits et devoirs qui lui sont inhérents, la
connaissance des règles de la vie collective et la capacité à identi,er
les moments où l’on peut, où il est recommandé même, de ne pas s’y
soumettre. Tel est l’enjeu que la pratique du chant compagnonnique
permet de manifester, se cristallisant tout particulièrement dans la
figure du maître de cérémonie, le rouleur.

Car, après le chanteur soliste – souvent fraîchement initié et achevant
en quelque sorte ses épreuves du jour à ce moment – et peut-être
même d’abord, c’est le rouleur, le maître de cérémonie, qui est
examiné, mis au dé, dans le temps des chants qu’il a à sa charge
d’annoncer rituellement. Les compagnons, souvent les plus jeunes,
maîtres de la coutume (Fabre 1999 [1985]), épient ses gestes et ses
mots, détectant la moindre de ses erreurs : se tromper ou écorcher le
nom d’un compagnon ou d’un aspirant au moment de la formule
introductive, ne pas la dire d’une traite, égratigner la ritournelle
,nale ; mais également, manquer à sa tenue réglementaire, oublier sa
canne, chanter « faux ». Là encore, il faut que le rouleur se mette ou
soit mis à la faute ; non trop souvent parce qu’il doit assurer le bon
déroulement du banquet ; non trop rarement pour que le banquet soit
une réussite joyeuse. Certains rouleurs sont très habiles dans cet
exercice qui consiste à manifester le contrôle du cérémonial et de la
coutume jusque dans le surgissement faussement involontaire d’une
erreur. D’autres, un peu trop consciencieux comme le sont souvent les
plus jeunes rouleurs, sont tourmentés pour que la faute vienne. On
peut lui reprocher de ne pas avoir assez vite commandé la chanson
suivante, de ne pas avoir sa cravate bien mise, de ne pas avoir sa
canne, attribut essentiel du compagnon, qu’un camarade diligenté
vient de lui dérober. Le rouleur doit être à la faute parce qu’il doit
chanter ; il doit chanter parce qu’il est la représentation même, ici
superlative et excessive, de cette lutte permanente pour la reconnaissance
que le fait d’être compagnon, le fait de « faire son Devoir » et d’obéir à



une éthique singulière, impose à tout individu qui en porte le titre.

Certains, mieux que d’autres, relèvent le défi avec passion et un certain
talent. Nous avions demandé à Rouergue la Fidélité s’il existait des
compagnons plus réputés que d’autres pour chanter : « Oui, ceux qui
savent chanter, ce sont ceux qui chantent donc on les repère. Il y a
ceux qui aiment chanter et ceux qui aiment écouter ! » (Rouergue la
Fidélité, compagnon passant couvreur du Devoir, 22 ans, juin 2012). On
comprend mieux cette demande d’un Ancien au rouleur lors d’un
banquet compagnonnique : « Ce soir, tu fais chanter des bons, les
autres s’entraîneront une autre fois » (Savoyard l’Ami du Progrès,
compagnon passant couvreur du Devoir, Brest, mai 2011). Ce qui
révèle la tension qui traverse le chant compagnonnique
contemporain, pris entre le souci de la belle performance (qui n’est pas
sans rapport avec la rhétorique de la belle ouvrage qui distingue la
formation compagnonnique) et le goût pour le dé, sur lequel plane la
possibilité d’un ratage. Si, « ce soir », on fait chanter les « bons », c’est
bien qu’on ne fait ordinairement pas chanter qu’eux, car il est d’autres
enjeux à faire valoir.

L’on conçoit également que, même si les mélodies des chants (Hyvert
2015 : 25-43) éloignent toute forme de virtuosité musicale (rythmes
simples et répétitifs, intervalles conjoints, tonalités stables, formules
mélodiques facilement mémorisables), une belle interprétation se
construit dans la durée. Du point de vue des compagnons, il est certain
que le niveau des chanteurs augmente avec l’entraînement, l’intérêt
personnel pour le chant, l’assiduité et la participation aux banquets,
les rencontres avec des Anciens ou des camarades de chambre qui
aiment chanter. Et parmi ceux-ci, certains peuvent avoir à cœur de
travailler spéci,quement leur puissance vocale ou encore l’émotion
qu’ils cherchent à procurer en osant des nuances ou des registres plus
aigus pour des chansons qui s’y prêtent et que l’on identi,e. Le coterie
Guérin, charpentier du Devoir (35 ans) plie le coin des pages de son
chansonnier lorsqu’il est capable de bien chanter la chanson, et s’est
promis de les apprendre par cœur et de pouvoir les chanter toutes, en
cérémonie, avant la fin de sa vie.

En,n, les « bons », « ceux qui savent chanter », se distinguent
également au moment de la clôture du banquet quand s’exécute le
geste qui, par-delà les dé,s, les écarts et les degrés manifestés dans les
performances individuelles, rappelle l’unité collective à laquelle la
pratique du chant doit participer. Il s’agit de la formation d’une ronde
par les membres de la communauté, bras croisés sur la poitrine et se
donnant la main ; au centre, la Mère, le rouleur et un compagnon
réputé pour ses qualités de chanteur. L’ensemble forme ainsi la
« chaîne d’alliance »12 ( Ibid. : 265-274). Une chanson spéci,que y est
aujourd’hui interprétée, Les Fils de la vierge , qui a été extraite du
répertoire des compagnons tisseurs pour être reprise par l’ensemble
des sociétés compagnonniques en cette occasion dans le courant du



siècle dernier. Dès le xix e siècle, le caractère hautement symbolique
de ce dispositif était souligné et abondamment glosé, témoignant de la
vive émotion collective qu’il pouvait susciter. Le menuisier Agricol
Perdiguier la rapporte au début des années 1860 :

« La chaîne symbolique s’est mise en mouvement, s’est agitée en
tournant, a formé une immense ronde, et la musique lui envoyait ses
notes les plus sympathiques. Les mains se pressaient, les yeux
rayonnaient, les cœurs battaient avec force. Un éclatant vivat a
terminé cette cérémonie d’une si haute portée ».(in Le Siècle, 7 janvier
1862)

Aujourd’hui encore, les instructions données concernant l’exécution
de la chaîne d’alliance à l’Association ouvrière attestent l’importance
qui est accordée à ce moment :

« La chaîne d’alliance est un moment fort pour les Compagnons et le
public apprécie la dignité dans laquelle elle se déroule. Il convient
néanmoins de veiller à la tenue de chacun des participants. La tenue
vestimentaire ainsi que l’attitude digne doivent être de rigueur. Tout
écart sur ces plans doit faire l’objet d’une sanction et d’une mise à
l’écart sur-le-champ, décidée par le rouleur de cérémonie »13.

Lieu d’expression de l’unité compagnonnique, la chaîne d’alliance est
également un objet qui, à l’instar du répertoire chanté dans un
banquet, marque une appartenance à une société, à un Devoir. La
manière de l’exécuter, les façons de tourner, de se tenir, d’y chanter
d’autres chansons que Les Fils de la Vierge  sont autant de décrochages,
illisibles pour les profanes (qui ne lisent que l’unité et la fraternité que
veut présenter la ronde et que les compagnons explicitent), mais très
signi,ants pour les compagnons (qui savent l’étendue des variantes de
la performance). Pour ne prendre qu’un exemple, depuis 1984, les
compagnons menuisiers et serruriers du Devoir de Liberté, dits Gavots,
pratiquent une variante de la chaîne d’alliance appelée la « ronde
unitaire », au cours de laquelle les cannes sont tenues par les
participants (et non les mains). En 2012, lors de la Saint-Éloi à Limoges,
Médoc Cœur-Loyal, compagnon menuisier du Devoir de Liberté (62
ans), le chanteur désigné, commentait ainsi le moment :

« Aujourd’hui, j’ai chanté la chaîne d’union car le premier compagnon
me l’a demandé, c’est lui qui s’occupe du programme de chants. On
peut la chanter sur trois airs mais on la chante toujours sur l’air du
Blason. On la chante depuis les années 1980, la première fois c’était à la
réception d’une Mère à Tarbes suite à une décision nationale des
Gavots. On a moins d’affinité avec la chaîne d’alliance ».

Chanteurs et chansons



Chanter en compagnon

Il nous paraît évident que les performances liées aux chants
compagnonniques dans le cadre des banquets formels et l’intense
activité réQexive qui en découle sont l’occasion de mettre en œuvre le
compagnonnage rêvé, celui qui exprime immédiatement les valeurs
prônées par les compagnons (la fraternité, la solidarité, l’excellence, la
transmission, etc.), et que le compagnonnage pratique, celui des
comportements situés plus que des valeurs, vient menacer par les
débordements coutumiers des plus jeunes, mais aussi les ratages et
leur résolution.

Cette tension fait que, ,nalement, hors le rappel des valeurs
transmises dans le chant et sa pratique, les compagnons parlent peu de
leurs actions de chant de manière générale et que peu de chose a été
écrit sur son mode d’exécution (on ne trouve pas de manuel du chant
compagnonnique). C’est pourquoi les rares données que nous
possédons en la matière sont précieuses. Dans les années 2000, dans un
texte inédit intitulé L’Animation et contenant un chapitre « Le chant
dans nos banquets », le compagnon Lorenzi (qui avait une formation
musicale de clarinettiste, ce qui explique cet intérêt tout singulier)
note :

« Si l’on veut que le chanteur assume correctement sa chanson
compagnonnique, nos traditions méritent un peu plus d’attention.
Autant le rituel préalable, assumé par le rouleur demandant l’avis de
l’assemblée est bien rodé, autant la déception des convives est
fréquente ensuite. Surtout à cause du manque de préparation du
chanteur, de sa tenue, de son élocution. Il ne suWt pas de mettre une
veste et de porter sa couleur, c’est l’interprétation du chant qui doit
être préparée (surtout pour les débutants) ».(Lorenzi 2004 : 177)

Aussi le compagnon joint-il un certain nombre de propositions dont
un schéma descriptif du compagnon interprète. Les recommandations
concernant les gestes et les postures semblent avoir été entendues
puisqu’elles correspondent à ce que nous avons pu observer lors des
fêtes compagnonniques actuelles : on insiste sur la posture droite (car
elle permet de dégager la colonne d’air, explique le compagnon
Lorenzi), la tête haute bien que légèrement penchée sur le
chansonnier, les pieds posés à plat sur le sol. Le chanteur se tient alors
debout, toujours aux côtés du rouleur, sur la scène ou derrière sa
chaise. L’immobilité est de mise durant l’interprétation du chant. Elle
est strictement respectée à la Fédération compagnonnique. À
l’Association ouvrière, on peut observer depuis une dizaine d’années
des chanteurs se déplacer durant leur performance. On y lit volontiers
le souci, constant au sein de ce groupement depuis quelques années,
de réinterpréter les traditions, de les adapter, de devancer la
modernité. Cela a d’ailleurs conduit à des refondations de rituels
d’initiation que l’on jugeait trop archaïques. Il reste que ces



interprétations libres et individuelles du chant (qui ne sont pas
explicitées et pensées collectivement comme des changements)
déplaisent assez aux Anciens : « Pourquoi il bouge comme ça ? C’est
n’importe quoi » ; « on se demande pourquoi il ne reste pas tranquille
à sa place », entend-on souvent.

Il n’est ainsi, de la posture à la voix proprement dite, pas un élément
de la performance qui ne fasse l’objet d’une évaluation. La voix
surtout : « Il y a quelques fois de très bonnes voix sur le Tour, des voix
puissantes. Comme t’as l’occasion de les côtoyer à des fêtes, tu sais
qu’ils chantent bien » (Breton Noble Cœur, compagnon mécanicien du
Devoir, 57 ans, février 2012). Mais il existe aussi « des résultats
désastreux, trop forts, avec voyelles accentuées sur “é” ou “eu” en ,n
de phrases » (Daniel Le Guépin, compagnon serrurier du Devoir, 85
ans, 2013). Et l’on tâche de mettre à pro,t les qualités des « bons
chanteurs » qui peuvent « faire leur Devoir », c’est-à-dire transmettre
leur savoir aux plus jeunes, en enseignant le « chanter en
compagnon » lors des arrosages au moment des départs et des
arrivées sur le Tour de France, voire en organisant de véritables cours
de chants dans les maisons de compagnons. Le compagnon Daniel Le
Guépin avait ainsi participé à une tentative de mise en place de cours
de chant avec son frère Jean à Nîmes :

« Lorsqu’avec l’âge, les regrets s’ajoutent les uns aux autres, celui de
n’avoir pas réussi à faire aimer la musique aux jeunes compagnons
représente une vraie fausse note dans ma volonté de partager. Ce
bonheur inextinguible nous accorde à nous-mêmes, en nous élevant
hors du temps, hors des contingences ; j’aurais voulu communiquer ce
phénomène miraculeux à tous ceux que j’aime. Mais hélas, il n’est pas
donné à tout le monde le privilège d’“entrer en musique”, parfois cette
impossibilité frise le handicap ».(Souriou 2013 : 99)

Aujourd’hui et devant ce constat d’une incapacité à chanter pour
quelques-uns – le « capable ? » du rouleur résonne pour eux d’une
manière particulière –, certains déplorent ,nalement que la pratique
chansonnière demeure obligatoire. Ce n’est d’ailleurs plus strictement
le cas à l’Association ouvrière depuis cinq ans avec le renouvellement
du rituel de l’Adoption, même si chanter en compagnon reste très
valorisé. Là encore, cet assouplissement est vécu comme une
adaptation nécessaire à l’époque. Et c’est un sentiment partagé au-delà
même de ce groupement compagnonnique, jusque chez certains
charpentiers de la Fédération compagnonnique réputés les plus
pointilleux quant au maintien des « anciennes traditions ». Limousin
Va de Bon Cœur nous l’expliquait :

« Chanter c’est d’abord pour l’exercice de chanter, pour forcer les gens
à chanter. Pour montrer sa capacité à, pour pousser à s’exprimer.
Aujourd’hui, chanter devant jusqu’à sept cents personnes – et ça
arrive de plus en plus souvent dans des fêtes comme la Sainte-Anne –



peut amener les jeunes à se ridiculiser et ils peuvent en garder un
mauvais souvenir. Réciter un poème pourrait suWre. Ou alors faire
chanter la chanson par un “coterie de remplissage”, quelqu’un qui
chante bien et qui pourrait interpréter le chant à la place du jeune qui
ne sait pas bien chanter. A,n d’éviter que les jeunes viennent
“dégueuler” ce qu’ils ont mal digéré […]. Il suWrait que les chanteurs
d’exception mettent la main sur l’épaule. Car ridiculiser l’homme, ce
n’est pas élever l’homme. Parfois certains rigolent et ça c’est mauvais.
Il faudrait faire chanter ceux qui savent chanter. Quand on est dans
l’intime, en famille, c’est normal que l’on soit obligé de chanter mais
quand un jeune chante mal, c’est lourd pour tout le monde. Il ne
devrait y avoir un caractère obligatoire que lorsque l’on est entre
nous ».(Limousin Va de Bon Cœur, compagnon charpentier des
Devoirs, 22 septembre 2011)

L’on perçoit clairement le conQit qui existe désormais, à l’occasion de
ces banquets ouverts aux profanes et au siècle, entre le goût de mettre
au dé, et la volonté de faire corps. Dans le cas de la Fédération
compagnonnique dont il est ici question, la solution adoptée est celle
d’un partage plus net des registres public et privé de la fête.
L’obligation du chant rejoindra la sphère « intime », comme le dit
Limousin. Car il faut la maintenir, non seulement pour le dé, qu’elle
représente, mais également parce qu’il s’y dit davantage qu’une
compétence vocale : une façon d’être, une disposition à prendre un
risque, à se prêter au jeu collectif. C’est ce type d’exigence et d’enjeu
qui explique que les « bons chanteurs » ne sont pas les seuls, loin de là,
à prôner la valeur et la nécessité du chant compagnonnique :

« J’ai rarement chanté. Malgré ma mauvaise voix, j’ai quand même
chanté pour encourager les jeunes à apprendre les chants
compagnonniques et surtout à se manifester en public et ce n’était pas
évident ».(Jean Le Quimper, compagnon menuisier du Devoir, 84 ans,
décembre 2011)

Mais la solution suggérée par Limousin n’a pas la valeur d’une règle.
Aussi faut-il que chacun adopte des stratégies personnelles pour
relever ce qui est pour certains une épreuve permanente. Parmi ces
stratégies, il en est une qui consiste à s’appliquer à la maîtrise d’une
seule chanson, qui sera dès lors toujours celle qui sera chantée :

« Des compagnons ont une chanson avec laquelle ils font toute leur
vie. Par exemple, il y a un compagnon mécanicien de 68 ans, sa
chanson c’est L’Hiver. Il n’a toujours chanté que celle-là. D’ailleurs, on
dit que c’est “la chanson à Noël Léger” ».(Breton Noble Cœur,
compagnon mécanicien du Devoir, février 2012)

Une théorie indigène de la chanson

.

S’il n’y a pas véritablement de manuel du chant compagnonnique, en



dépit des tentatives isolées de formalisation du compagnon Lorenzi, il
existe en revanche, di"use au sein des communautés
compagnonniques, une certaine théorie indigène du chant :

« Les chants étaient une manière d’exprimer des idées, des avis. De
transmettre les traditions. Tout ce que les hommes ne pouvaient pas
se dire avec des mots. Les gens ne savaient pas lire mais ils savaient
chanter ».(Franc-Comtois, aspirant menuisier du Devoir, 21 ans, juin
2012)

Là encore, la parole mélodisée, l’énonciation chantée o"rent de dire
ce qui ne se dit pas. Non dans le sens de ce qui peut exister dans
d’autres usages du chant ailleurs14, où cela serait interdit ou contraire
aux règles de la pudeur, mais dans celui où ce qui est énoncé excède les
codes de la parole ordinaire car cela la rendrait pesante, maladroite,
impropre. Ce sont là aussi bien des formules d’interpellation directe
excessivement déployées (« Dis-moi donc, Compagnon, quand aurons-
nous compris ? », Témoignage 15), que des jeux de répétition (« Et riQe,
et riQe, ô menuisier […] / Et pan ! et pan ! dans l’atelier », Le Menuisier 
16), des formules d’exhortation insistante (« Allons, debout ! Marchons
avec franchise », La Fraternelle  17), des morales et devises
proverbialisantes (« Travail joyeux vaut paradis », Travaille et chante  
18).

Lieu de transmission des valeurs et des formes d’adresse, la chanson
est également pour les compagnons l’un des lieux privilégiés,
probablement le lieu séminal hors le métier, d’expression de leur
identité compagnonnique. D’où l’importance qu’ils accordent au fait
de livrer, dans un dernier couplet, les noms et qualité de l’auteur de la
chanson :

« Pour voyager : talent, honneur,
Il en a fait sa devise ;
C’est un maréchal, nommé Cœur-Loyal,
[bis] Marchant toujours avec franchise »19.

Il est probable d’ailleurs que cet usage ait contribué à l’émergence de
l’idée de propriété intellectuelle ou à celle de la notion d’auteur chez
les compagnons (Adell 2010). En tous les cas, la coutume est ancienne :
il faut que l’on sache, dans la chanson même, à qui elle appartient.
Dans les années 1880, Angevin la Fierté du Devoir rappelait ainsi à
l’ordre un compagnon qui venait d’interpréter une chanson de sa
composition :

« Tu oublies de nous dire ton nom, tu sais que l’usage veut que l’auteur
se nomme au dernier couplet, allons, travaille, il nous faut le nom de
l’auteur »20.

L’enjeu était, derrière l’aWrmation individuelle, de constituer des



répertoires de chansons propres à chacune des sociétés
compagnonniques. Derrière la déclinaison de l’identité
compagnonnique de l’auteur, on lisait un Devoir et un corps de métier.
Si le chant fabrique bien du collectif par reconnaissance (d’une
« capacité », d’une identi,cation, d’une émotion suscitée), il institue
également des collectifs spéci,ques, identi,és par l’usage de
répertoires particuliers. Que chaque groupement compagnonnique de
nos jours ait « son » chansonnier con,rme cette dimension. Plus
encore, le choix de telle ou telle chanson au sein du répertoire
proposé indiquera aux compagnons avertis à quel sous-groupe, peut-
être moins institué que les groupements tels que l’Association
ouvrière, la Fédération compagnonnique et l’Union compagnonnique,
mais soudés par des liens plus denses (de métier, d’âge, de partages de
valeurs, de conceptions de la vie compagnonnique, etc.), le chanteur
veut qu’on l’identi,e. Dé, de reconnaissance qui recouvre d’anciens
enjeux d’identité et de propriété de la vérité du compagnonnage.

E n 1855, Jacques-Paul Migne remarquait, dans son Encyclopédie
théologique, que « chaque Devoir a sa chanson, et ces chansons sont
ordinairement de la composition des compagnons eux-mêmes […]. Les
couplets sont souvent agressifs ou injurieux pour les devoirs
ennemis » (1855 : 1212). Jusque dans les années 1890, un genre à part
entière, la chanson satirique en compagnonnage, alimente de larges
rubriques de la presse compagnonnique21. En 1892, on trouve par
exemple une chanson contre la venue à Marseille de Lucien Blanc,
compagnon bourrelier-harnacheur, fondateur et président de l’Union
compagnonnique, qui restitue le mauvais accueil que lui ,rent les
compagnons maréchaux du Devoir22. En 1909 encore, Jean Connay
décrivait cette situation de conQits permanents que les chants
avivent :

« Lorsqu’une fête, un banquet ou une conduite réunit les compagnons,
ils aiment à chanter des chansons glori,ant le compagnonnage – le
leur, bien entendu – et lorsqu’en vers, les poètes parlent des sociétés
adverses, c’est en termes peu courtois. Si ces derniers montrent peu de
soucis pour les règles de la versi,cation, par contre ils en montrent un
grand à s’attribuer toutes les qualités et à leurs adversaires tous les
défauts ».(Connay 1909 : 101)

Ces chants de combat ont été progressivement supprimés des
chansonniers contemporains, en adéquation avec le développement
d’une théorie indigène de la chanson qui en fait un lieu de
transmission des valeurs partagées par l’ensemble des
compagnonnages. Les conQits, qui pouvaient être largement armés,
ont pris des allures de bravades symboliques par la manifestation
d’appartenances plus spéci,ques que le fait d’être « compagnon », ce
qui par ailleurs est une idée qui a peu de prise. L’on est
nécessairement compagnon d’un corps de métier, d’une société, d’un
groupement. Parfois, ces collectifs sont parfaitement explicites dans



les chansons interprétées, notamment quand le thème porte sur un
métier en particulier et que celui-ci est renforcé par la désignation de
l’auteur dans le dernier couplet. Pour ne puiser que dans le répertoire
contemporain, c’est le cas, entre autres, du Tailleur de pierre  de Joseph
Dulaud, du Menuisier de Pierre Morin, ou du Métallier d’Henri Lorenzi.
Limousin Va de Bon Cœur nous con,ait qu’il y a une majorité de
chants en hommage ou à destination de certains métiers, un e"et sans
doute renforcé par la signature dans le dernier couplet qui donne la
profession du compagnon. Et d’ajouter : « Il y a aussi beaucoup de
chansons de charpentiers, c’est diWcile à comprendre mais nous
sommes les plus nombreux ». Il faut dire que les charpentiers, outre
les chansons « de métier », ont pu également s’approprier ou être
associés à des chansons qu’ils ont pris l’habitude d’entonner et qui
appartiennent dès lors à leur patrimoine chansonnier. C’est le cas par
exemple de Vive les Bordelaises ! , très chantée dans les di"érents
groupements, mais dont les interprétations sont surreprésentées chez
les charpentiers. De même, ils ont intégré à leur répertoire des
chansons qui les moquaient, telle Les Charpentiers qui aurait été écrite
par un auteur de revue et « fut chantée au théâtre sous le Second
Empire pour se moquer des compagnons charpentiers qui tenaient
alors le haut du pavé »23. Malgré ses paroles piquantes sur les traits de
caractère des charpentiers (« L’échelle sociale a des degrés / Ils sont
tous en haut les charpentiers »), la chanson a été largement adoptée
par les compagnons et est interprétée avec humour aujourd’hui.

Des défis et des combats

Ces dé,s de reconnaissance en chansons, qui relèvent aujourd’hui
d’un travail cognitif et a"ectif sur les liens, les types et les degrés
d’attachement et de solidarité à l’intérieur même du groupe, prennent
une autre dimension quand on les restitue dans une perspective
historique. Les chants compagnonniques étaient alors
fondamentalement adressés à l’extérieur, provocations non
symboliques, appels à la reconnaissance qui pouvaient générer de
véritables conQits, en écho avec la fonction des chansons dans l’espace
public des xviii e et xix e siècles (Darnton 2014).

Les appartenances corporatives ou de Devoir qui continuent d’être
manifestées aujourd’hui encore dans le choix des chansons et la
composition d’un chansonnier formaient alors des groupes en conQit
régulier autour de questions telles que la préséance ou le droit même à
prétendre au statut de compagnon. Les motifs de ces querelles allaient
du port un peu haut d’un ruban de couleur au refus de répondre à un
appel à reconnaissance ritualisé, connu sous le nom de « topage » et
qui était le nom même de la provocation pour les compagnons au xix e
siècle. La chanson participait de ces di"érentes formes d’adresse
provocante, car elle excitait les esprits et annonçait parfois l’intention
d’en découdre. Sous le Premier Empire, les sociétés compagnonniques
s’illustraient particulièrement par le désordre et les rixes qui les



déchiraient sur les chantiers, dans les ateliers, sur les routes, dans les
lieux de divertissement. Les archives de police des xviii e et xix e

siècles sont chargées de ces comptes rendus de rixes qui aboutissaient
à des saisies, des arrestations et où la violence des combats alimentait
l’imaginaire des classes ouvrières en tant que « classes dangereuses »
(Chevalier 1958). Ces rapports consigneront certaines des chansons
alors entonnées, comme preuve des intentions belligérantes des
compagnons et cause de la rixe. L’on indique ainsi qu’outre les propos,
le contenu de l’adresse qui constituait une « hymnodie de combat »
(Hyvert 2015 : 131-134), sa forme participait largement de l’outrage
lui-même. On rapporte que plusieurs de ces chansons devaient se
chanter « face à l’ennemi ». Des batailles meurtrières opposaient ainsi
fréquemment les « Bons Drilles Compagnons Passants du Devoir » ou
« Dévoirants » (se réclamant de Maître Jacques et de Soubise) aux
« Gavots » ou « Étrangers du Devoir de Liberté », que l’on dit nés d’une
scission située en 1804 (et qui se réclament de Salomon). Les
réformateurs du compagnonnage, entre les années 1830 et 1880 en
particulier, ont largement dénoncé ces usages, nous permettant ainsi
de les documenter et de révéler, en quelque sorte, l’ancienne théorie
indigène de la chanson, où elle apparaît comme le creuset même de
l’accusation et du soupçon. Chanter était provoquer. L’un de ces
réformateurs, le menuisier Agricol Perdiguier, l’a indiqué avec
beaucoup de clarté :

« Les chansons de compagnons sont une des principales causes de
désordre dans le Compagnonnage, ce sont elles qui aigrissent les
esprits, nourrissent la haine et provoquent tant de batailles ».(1841 :
78)

Et de poursuivre en décrivant les e"ets de ces chants qui emportent
les individus :

« Quand ils avaient fait entendre, avec une énergie indescriptible, des
chants de cette nature, les compagnons, de part et d’autre, ne se
possédaient plus, ils étaient prêts à combattre, à tuer, à mourir ».
(1854 : 134)

L’on en fut si convaincus, et pendant si longtemps, que dans les années
1960, au moment de la refonte des répertoires, l’on attribuait les
diWcultés du compagnonnage au xix e siècle à leurs pratiques
chansonnières : « C’est ce mauvais génie de nos poètes qui fut la
première cause de nos dissensions »24. Et la théorie contemporaine du
chant s’appliquera à s’édi,er contre l’ancienne : chanter désormais
sera transmettre.

* * *

« L’hiver de mon Adoption, je me suis fait chambrer parce que je
venais de Provence et on me cherchait en permanence avec la chanson



Le Compagnon mécontent 25 qui fait une mauvaise réputation aux
Provençaux. Le jour de mon Adoption, je l’ai chantée pour me
venger ».(Provençal, aspirant maçon, Brest, 9 juin 2015)

Ce jeune aspirant condense en quelques mots ce que nous avons tâché
d’expliciter ici, à savoir l’intrication de la chanson et de la logique du
dé, dans le compagnonnage contemporain. En e"et, une très grande
majorité de compagnons partage la conviction selon laquelle le chant
compagnonnique exprime à la fois l’unité du groupe, la solidarité, la
coopération et l’entraide, en même temps qu’il permet une
transmission et une di"usion de ces valeurs. Parallèlement, la pratique
chansonnière est e"ectivement jouée sur le mode du dé, ; registre
d’action sur lequel elle s’e"ectue concrètement chez les compagnons.
La chanson compagnonnique doit être véritablement une prise de
position, par rapport à un groupe, à une situation (comme évoquée
par le jeune Provençal taquiné par ses camarades avec Le Compagnon
mécontent), à des valeurs, à un projet. Et ce positionnement peut être
aussi bien le rappel d’une position déjà acquise, la conquête d’une
autre à prendre, l’e"ort fait pour maintenir son rang. Mais ce dé, pèse
tout autant sur le chanteur que sur l’auditoire des compagnons et sur
le maître de cérémonie, qui, à tous les sens du terme, ordonne les
chants. Chacun, de sa place et dans son rôle, doit répondre aux
exigences de la coutume chansonnière compagnonnique qu’une mise
en pratique précise contraint (répertoire limité, moment privilégié du
banquet pour les performances, formules introductives et conclusives
routinières à respecter, etc.), mais au sein duquel une place
importante est faite aux perspectives individualisées. Rien n’est plus
désespérant pour un compagnon, et en particulier dans le cadre formel
de ces banquets, que l’absence totale de surprise, le respect strict des
contraintes, la prédictibilité des comportements. Il est probable que
l’habitude, sinon le goût d’une certaine dose d’incertitude développé
dans le registre professionnel (la conduite d’un chantier, la réaction
d’un matériau, la singularité d’une con,guration, etc.) ne soit pas sans
e"et sur l’attente de l’incertain. C’est en ce sens que, dans le
compagnonnage comme dans beaucoup d’autres con,gurations
sociales, il existe, à l’instar de certaines langues, un système de règles à
tons, tons qui permettent de distinguer entre celles qui, dans telle
situation, vont être impératives au bon déroulement de la vie
collective (et, dans d’autres situations, se font secondaires) et celles
qui, au même moment, doivent faire l’objet d’une dose contrôlée de
désobéissance. C’est à ce niveau que peut s’exprimer le talent, ou la
médiocrité interprétative des individus. Savoir quand il faut être à
l’amende plutôt que de suivre le règlement ; savoir quand il faut
« boire sa faute » plutôt que la chanter, et inversement. Tout cela



constituant le principe général d’une in,nité de petits déséquilibres
qui, loin de contribuer à ruiner l’ordre social compagnonnique, le
dynamisent.

Notes

1 . Pour une étude de la place de la chanson dans la sociabilité des
compagnons, cf. Julie Hyvert (2015 : 199-254).
2 . Concernant l’articulation des di"érents registres de la vie
compagnonnique, cf. Nicolas Adell (2008).
3 . Il s’agit du compagnon qui assure dans un siège compagnonnique,
pour une année ou deux, la fonction de maître des cérémonies.
4 . « Pays » et « Coterie » sont des termes d’adresse génériques qui
désignent les compagnons travaillant au sol (pays) et les compagnons
travaillant en élévation (coterie : comme les charpentiers, les
couvreurs, etc.). La Mère a longtemps été la seule présence féminine
au sein des sièges compagnonniques, assurant la fonction de logeuse
quand elle était propriétaire de l’établissement (« la Mère » ,nissant
par désigner le siège lui-même). Elle cumule aujourd’hui les rôles
d’intendante et de psychologue, et fait l’objet d’une initiation
particulière qui lui confère un rôle symbolique spéci,que qu’elle joue
notamment à l’occasion de la cérémonie de l’Adoption des jeunes qui
vont partir sur le Tour de France.
5 . La source la plus ancienne que nous ayons retrouvée qui fasse
mention du mot « capable » chez les compagnons se trouve dans le
rituel de réception du rite de Soubise : « Le rouleur prend la parole et
dit : “Les Compagnons, me trouvez-vous capable de lever et conduire à
son lieu et place la couronne du bienheureux Saint-Joseph, pour
commencer l’assemblée de Saint-Joseph, le 19 mars 1884 ? En présence
des compagnons, quoiqu’à moi l’honneur n’appartienne pas”. Les
compagnons répondant : “Capable !” » (Connay 1909 : 137). Les
compagnons du rite du Père Soubise (il aurait été l’un des architectes
du Temple de Salomon ou encore un moine bénédictin de la ,n du xiii
e siècle selon les légendes compagnonniques) font partie des
compagnons du Devoir. Ils sont charpentiers, couvreurs et plâtriers.
6 . Entrée de chambre des cordonniers et des tanneurs (Manuscrit,
Archives nationales : F7 4236).
7. Le mot « ban » (du xii e siècle, selon le Trésor de la langue française ) a
plusieurs signi,cations. De la désignation d’une proclamation ou d’une
annonce oWcielle et publique qu’il a encore conservée (les bans du
mariage), le terme indiquait par extension, et surtout dans le milieu
militaire, un morceau musical au tambour ou au clairon marquant le
début et la ,n de la cérémonie ou de l’annonce. C’est donc ce dernier
usage, moins répandu, que les compagnons ont conservé. On le trouve
également dans certaines régions françaises, en Bourgogne par



exemple.
8. « Fête du Ralliement de Bordeaux à la Pentecôte », Le Ralliement, 23
juin 1889, 138 : 4.
9 . L’importance du rythme comme manifestation de savoirs et de
valeurs se retrouve dans plusieurs registres de la vie compagnonnique,
et d’abord dans la pratique du métier. Sur ce point, cf. Nicolas Adell
(2013).
10. Le terme « renard » désigne les personnes non reçues compagnon
mais proches du compagnonnage. Cela comprend tout à la fois ceux
qui aspirent à le devenir, comme ceux qui ne le souhaitent pas ou ne
l’envisagent pas.
11. Ce couplet ,gure dans la catégorie « Pour faire boire » chez Patrice
Coirault, dans cette variante : « Il boira, il boira celui qui a fait la faute
/ Il boira, il boira, ou l’diab’l’emportera » (2006 : 175).
12. Terminus post quem , 1850 (cf. Anonyme, Le Secret des compagnons
cordonniers dévoilé, Paris, Payrard, 1858). Il s’agit, à l’origine, d’une
chanson de Jules Lyon, Parisien le Bien Aimé, compagnon cordonnier.
Elle a été publiée, en 1858, dans le Chansonnier du Tour de France
d’Agricol Perdiguier, compagnon menuisier du Devoir de Liberté.
13. Cf. le Rapport de synthèse sur la vie des maisons  (inédit), 55e Assises
nationales des compagnons du Devoir, Bruxelles, 11 et 12 juin 1993
(Association ouvrière des compagnons du Devoir du Tour de France,
article 5 : 87).
14. Parmi de nombreux exemples, on pourra lire les descriptions de
Fiona Magowan (2007 : 136-139), à propos des chants yolngu du Nord-
Est de la Terre d’Arnhem.
15. Association ouvrière des compagnons du Devoir 1996 : 237-239.
16. Association ouvrière des compagnons du Devoir 1996 : 198-201.
17. Ibid. : 71-73.
18. Ibid. : 143-146.
19. Dernier couplet de Ah ! Dis-moi joli Compagnon, d’Abel Boyer ( Ibid. :
150-142).
20. Le Ralliement des Compagnons du Devoir, 24 avril 1887 : 6 ; lire aussi à
ce propos, Julie Hyvert (2015 : 279-282).
21. Philip [sans titre], Le Ralliement des Compagnons du Devoir, 26 juillet
1891, 188 (Air de Buffalo, Incipit : Un beau dimanche de juillet).
22. Filhiol [sans titre], Le Ralliement…, 14 février 1892, 201 : 5-6 (Air de
Oh quel nez !, Incipit : Chantons tous à l’unisson).
23. Association ouvrière des compagnons du Devoir 1996 : 132.
24. Cf. « Nos belles chansons compagnonniques », in Le Compagnonnage,
1966, 539-540 : 2.
25. Cette chanson conte les mésaventures de Compagnons dauphinois
mal reçus en Provence : « Ces maudits Provençaux / Sont pires que le
Diable / Nous font boire de l’eau / Et coucher à l’étable… / Mais les
draps qu’ils nous baillent / Grand Dieu qu’ils sont trop gros / Ils ont
servi de voiles / À tous leurs vieux bateaux » (in Association ouvrière
des compagnons du Devoir 1996 : 32, 2e couplet).



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
?nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réDexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Tour de chants, ou les cadres sociaux de la chanson compagnonnique contemporaine
	L’encadrement du chant
	“Il la boira ou il la chantera”, ou le règlement du désordre

	Chanteurs et chansons
	Chanter en compagnon
	Une théorie indigène de la chanson
	Des défis et des combats

	Nos partenaires

