Métamorphoses de
’examen de conscience
dans la psychologie

genevoise

Actes du colloque Spectres de I'érudition, 2018

Marc Ratcliff

Résumé

Le spectre de I'érudition interrogé dans le présent article est
'examen de conscience, une figure des pratiques d’aveu modifiée
par la Réforme - il se trouve aux origines de I'autobiographie et

du genre méditatif. On étudie ici une de ses métamorphoses a

Genéve au milieu du xviii © siécle, qui aboutit sur une nouvelle
psychologie. J'analyserai le cas de Charles Bonnet, patricien et
naturaliste genevois, qui, déja presque sourd et traversant une
crise oculaire, se retrouve a 23 ans quasi aveugle et incapable de
continuer ses recherches. Il invente alors une nouvelle méthode
d’écriture et de composition, manifestant ainsi une forme de
résilience intellectuelle et sociale permettant de dépasser son
handicap. Partant, il réoriente ses intéréts de recherche,
canalisés par le tournant sensoriel qui I'a altéré en corps comme
en esprit. Intéressé auparavant aux seuls phénomenes de la
nature, il s’est tourné vers la méditation intérieure et
I'observation de soi, révélant ainsi sa dette face a la tradition de
I'examen de conscience. Lanalyse microhistorique de cette
configuration suit la genése et l'extension progressive des
techniques de savoir créées par Bonnet pour fonder sa
psychologie. Se joue la une métamorphose ol l'examen de
conscience, dans une société calviniste en cours de laicisation, a
migré du domaine religieux et sociétal vers la sphére savante
pour devenir une méthode heuristique d'une discipline

émergente en divers lieux de 'Occident durant les Lumieres.

Parmi les spectres de I'érudition, parmi ces figures structurées dans un


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=92

contexte religieux, 'examen de conscience a fait l'objet dune
importante littérature qui en a montré les relations avec de

nombreuses autres formes, valeurs et pratiques, notamment dans le

2

monde protestant : la liberté de conscience!, la confession?, la

négation du miracle, les droits de la conscience et la liberté intérieure
3, le statut littéraire de la parole biblique ou encore la naissance du

genre méditatif’, A partir du xvii® siécle et au cours du xviii® siécle
s'installe un mouvement général de transformation de la sensibilité
européenne allant de pair avec le déclin des religions et leur mutation
en mouvements politiques, éducatifs et philanthropiques. Ces
mouvements voient se déployer des valeurs telles que la liberté de
conscience, I'abandon des catégories surnaturelles et la tolérance
religieuse. Lexamen de conscience n'est pas le monopole de

'environnement religieux et va se étre utilisé dans les sciences. Il subit

aumilieu duxviii® siécle une importante métamorphose chez un
auteur devenu presque aveugle, Charles Bonnet (1720-1793), dont,
entre création de nouvelles techniques d’écriture et redirection
sensorielle a I'origine d’une forme spécifique de psychologie parmi les

« sciences de I'Ame” », je vais retracer I'histoire.

Humanisme protestant et savoirs scientifiques au

. oe o\ .
xVvif® siécle genevois

Approfondissant la crise de la sensibilité européenne de la fin du xvii

€ siécle ©, Daniel Howe (1972) avait identifié dans le milieu genevois le
changement du rigorisme puritain en humanisme lié a 'apparition de
classes sociales aisées, la bourgeoisie et le patriciat. Plusieurs acteurs
de la cité sont porteurs de cette vision humaniste, devenus partisans
d’'une conception plus tolérante de la religion. C’est d’abord Louis

Tronchin, qui insiste dans ses sermons sur « 'accord profond entre les

lumiéres de la démonstration rationnelle et celles de la foi’ ». Puis ce
sont ses éléves, Pierre Bayle a Amsterdam et, a Geneve, Jean-Alphonse
Turrettini et Jean Le Clerc. Maria Cristina Pitassi a pu montrer que,
dans le genre de la controverse théologique, Le Clerc interpelle la
culture de la haine et de « 'anéantissement de la différence® » pour lui
substituer une culture de I'argumentation. Ainsi Le Clerc identifie-t-il
dans le culte théologique des passions, qui consiste a « noircir

'adversaire plutét qu'en contester les idées », les mécanismes « qui

ont fait du dissident un hérétique® ».

La théologie ne fonctionne pas ici en vase clot, car des postures
similaires se sont aussi organisées autour des savoirs scientifiques.

Mise en lumiére par Michael Heyd (1982), la sécularisation de



I'’Académie, institution que fondeJean Calvin en 1559, par le
philosophe Jean-Robert Chouet y fait entrer le cartésianisme et la
pratique du doute savant. Mais linfluence n’est pas seulement
francaise, elle se double des travaux du physicien anglais Robert Boyle
dont les livres font I'objet d’'une publication systématique a Geneve
entre 1677 et 1700 - plus de 50 ouvrages sortent alors des imprimeries

genevoises'’. Cela vient renforcer les liens avec I'’Angleterre a 'heure
ou la politique de la monarchie frangaise vis-a-vis du protestantisme
se durcit. S'opére ainsi la diffusion de « l'ceuvre d'un savant

expérimentaliste réformé, qui affiche la valeur du christianisme pour

Pactivité savante!! »,Boyle signe en effet des textes de théologie
naturelle qui concilient travaux expérimentaux et foi réformée. Chez
Boyle, la modestie savante mise en lumiere par Shapin et Schaffer
(1985), ainsi que la procédure d’égalisation démocratique des opinions
dans le savoir expérimental, vont se retrouver dans la promotion
d’'une dialectique du respect de I'opinion chez Leclerc ou ses éleves.
AinsiJean-Alphonse Turrettini, champion d'une pensée universaliste
et d’un protestantisme tolérant, réforme-t-il I’Académie au début du

xviif® siecle en croisant, 13 encore, science et théologie'?.

De pair avec 'humanisme, cette nouvelle posture de tolérance dans les
savoirs scientifiques installée a partir de Chouet renforce aussi
I'orientation des savants attachés aux phénomeénes naturels - les
miracles et phénomeénes surnaturels étant tenus pour impossibles.
Posture qui s’étend lentement et qui, en principe, ne doit plus rien aux
formes théologiques, y compris I'examen de conscience. Il y a un
temps pour tout, et les calvinistes commencent a se tourner vers la
nature et vers la compréhension de son langage, les mathématiques

- ce que ne manqueront pas de faire les professeurs de I’Académie

Cramer et Calandrini dans les premiéres décennies du xviii® siécle.

Un terreau pour I'invention d’une psychologie

A cette époque, le contexte est bien changé face a la rigueur calviniste
des origines, lorsqu’'un jeune enthousiaste de I'histoire naturelle et
tenace observateur d’insectes, Charles Bonnet, parait vers 1740 sur la
scéne savante. UAcadémie de Geneve est assez spécialisée comme lieu
de savoir pour qu'un quidam puisse se vouer entierement a
'observation de la nature sans avoir plus a se préoccuper de I'examen
de conscience - élément pourtant constant de sa sphére morale, civile
et religieuse. Voire : sans doute I'examen de conscience vespéral de
Charles Bonnet montrerait-il que la contemplation des merveilles de
la nature pourrait méme se révéler étre une mission divine. Reste que,
doublant la spécialisation, une démarcation nette entre science et

religion est suffisamment a I'ceuvre pour que ses travaux sur la

parthénogenése du puceron et la régénération des vers® et sur le rdle



des feuilles dans la respiration végétale!* se voient rapidement
reconnus dans le monde savant. Et, bien que des historiens aient pu y
identifier des traces d’'un projet déiste qui ne mirira que dans les
années 1760 - 1'échelle des étres, le germe, l'éternité et la

transmigration de 'Ame’® - les méthodes employées sont bien a ce
moment 'observation et I'expérimentation.

Bonnet est aussi 'auteur de deux travaux de psychologie parus en 1755
( Essai de psychologie) et en 1760 ( Essai analytique sur les facultés de 'dme ),
ou il rédige justement un plaidoyer pour une sorte d’examen de
conscience sublimé, devenu méthode heuristique, passant ainsi de la
morale religieuse a la psychologie. 1l écrit dans la préface de I Essai
analytique :

Lobjet de la Psychologie est nous-mémes ; c’est donc en
nous-mémes qu’il faut I'étudier. Tout Homme capable de
méditer un peu profondément sur ce qui se passe au dedans
de lui, peut découvrir des choses qu’il chércheroit
vainement dans les Livres. S’il est ici, peu d’Auteurs
vrayment originaux, c’est qu'il est bien plus aisé d’étudier
les Productions du Cerveau d’autrui, que son propre

Cerveau. LEsprit semble plus fait pour regarder hors de lui,

qu'au dedans de lui'®.

Comment, issu d'un parcours de naturaliste intéressé aux seuls
phénomenes de la nature, Bonnet en vient-il a la psychologie et quelle
est ici la part d'une métamorphose de 'examen de conscience doublée

d’une transformation du savant ?

Loin que ce qu’on appellera plus tard introspection soit donné comme
une méthode premiére chez Bonnet, ce seront un accident, une série
de coincidences et une forte auto-discipline qui 'ameneront par
réaction a s’occuper d’intériorité et de psychologie en se détournant
- durant une longue période - de ses travaux expérimentaux. La

réaction en question, identifiée comme tournant sensoriel dans une

précédente étude'’, va en effet I'amener a s’approprier lentement
d’importantes atteintes faites a son corps et a ses sens. Lexemple du
physicien Stephen Hawking, traité par Hélene Mialet (2011), a permis
de montrer, dans un cas de handicap, le réle d'une cognition
distribuée. De méme, le savant genevois Frangois Huber, devenu
aveugle, rappelle l'importance de l'aide que lui a donnée son
domestique pour découvrir la fécondation de la Reine des abeilles

118

durant son vol'®. Dans le cas de Bonnet, il s’agira de comprendre la

genese de son retournement de la science vers la conscience et, partant,



de saisir par quelles transformations un savant pratiquement sourd et

aveugle passe-t-il pour en arriver a produire une ceuvre innovante de

psychologie au xviii® siecle.

Le contexte est celui de la science genevoise au milieu des Lumiéres,
ou se joue une série de découvertes naturalistes qui viennent remettre
en cause les lois du vivant. Tout commence durant 'année 1743.
Bonnet expérimente sur la parthénogenése des pucerons, il a déja
démontré I'existence du fait et poursuit ses expériences. 1l a acquis
depuis trois ans un microscope et s’est également fait faire un
« microscope en lunettes », une sorte de loupe-lunette libérant ses

mains lors des observations'”., Au printemps 1743, la vue commence a
lui manquer, presque intégralement. Les maux d’yeux se doublent de
migraines, condamnant toute lecture et écriture : impossible de « fixer
son attention » sur un objet. Les médecins ne peuvent rien faire.
Lhomme semble condamné a ne plus observer ni écrire et relatera
plus tard dans son autobiographie qu’il a sombré quelques années
durant dans une profonde mélancolie. Or, il publie et nombre de
choses ont lieu durant ces années et surtout, comme le montrent les
manuscrits, l'invention d’une série de techniques permettant de
dépasser son handicap qui a proprement généré une inversion

sensorielle. Si I'aspect social de ce retournement a été considéré

ailleurs?’, il s’agira de comprendre ici comment s’élabore - comme
forme de résilience intellectuelle - une nouvelle technique d’écriture et
de composition différée- en particulier dans ses rapports avec

I’examen de conscience.

Le dit des manuscrits : techniques de la résilience
intellectuelle

Quelles sont les conséquences de la crise oculaire de 1743 sur I'écriture
et la composition de textes chez Bonnet ? Pour le comprendre, il nous
faut comparer ses techniques de composition avant la crise, en suivant

les imprimés, et apres, en laissant parler les manuscrits.

Sa technique primitive d’organisation du texte peut s’apprécier dans
les travaux rédigés en 1742 avant la crise. Il y numérote des points, en
les hiérarchisant par des emboitements, comme des listes a puces.
Cest le cas d’un article envoyé aux Philosophical Transactions en 1742 et
paru I'année d’aprés?! qui, sur une trentaine de pages, obéit a une
structure d’emboftement, ot se suivent A (V), B (II), C (II) et D (XIV)
- les majuscules représentant chaque fois un théme unifié, un genre
naturel d’insectes et les chiffres romains indiquant le nombre
d’articles traités. Deux ans plus tard, aprés une introduction ou le
méme systéme est employé, le contenu des deux volumes du Traité

d’insectologie % est exposé grace a une numérotation non hiérarchique



faite en continu, donc selon un principe de numerus currens
d’« observations », qui constituent l'unité textuelle. C’est durant
I'écriture du Traité que la crise oculaire s’est déclenchée, d’ou
I'abandon des emboitements comme méthode d’organisation du texte.
Bonnet est donc confronté a un probléme nouveau : comment faire,
voulant narrer ses observations, pour s’y retrouver dans sa mémoire,

de maniére a étre capable d’écrire autant qu'il le faisait avant sa crise ?

by

Face a la nudité cognitive, on en revient a la simplicité
anthropologique et a un organisateur séquentiel comme la liste que
Jack Goody a su mettre en évidence dans ses travaux. Elle se traduit
par unnumerus currensen continu attribué a un certain nombre de

points d’'un texte. Absentes dans les ceuvres imprimées, les listes se

laissent voir dans ses manuscrits de philosophie de 1745 4 1749 23, tous
rédigés au moyen de cette structure. Au point de vue mnésique, il y a
aussi des contraintes nouvelles : il faut conserver mentalement
I'ensemble des points, vu que, sans médiation, le papier est inutilisable
comme systeme matériel externe et immédiat de conservation des
idées. Un manuscrit sera donc chaque fois I'aboutissement d’un
périple ot le contact régulier avec la matérialité du papier n’est jamais
accessible sans une médiation préalable. D’ou I'importance de
conserver le plus de points possible : cette quantité est alors objet
d’apprentissage, mesurable dans les listes rédigées de 1745 a 1749 qui

en montrent la progressive extension (tableau 1).

Tableau 1 : Augmentation du nombre de
points dans les listes des manuscrits, entre
1745 et 1749

Titre Année| Points

Sentiment d’Eudoxe  |1745 |26

Propositions sur la liberté (1747 |30

Méditations métaphysiques|1748 |49 (chapitres)

Essai sur la liberté 1749 |73

Le nombre de points employés pour chaque liste s’accroit de 1745
a 1749, donnant ainsi un indice d’une certaine augmentation de son

pouvoir de conservation mnésique.

Apres l'accroissement de la longueur des listes entre 1745 et 1749, la
quantité de pages mémorisées va également subir le méme sort, au
moins a partir de 1752. Car si, a posteriori, Bonnet parle fréquemment
de sa méthode de composition lui permettant de mémoriser de
nombreuses pages, elle est bien le produit d’'une genése historique que
les manuscrits permettent de reconstituer. La premiére trace d'un
discours entierement récité publiquement date dejuin 1752, ou,
devant la société des 4 B, société philosophique composée de Bonnet,
Butini, le pasteur Bennelle et I'avocat Beaumont, Bonnet « récita mot
pour mot (& sans hesiter) toute la préface de son ouvr.[age] sur les



3 % que d’un

feuilles 2* ». Or, il ne s’agit, dans sa version d’avril 175
discours de 4 pages. La quantité de pages mémorisées va s’accroitre
dans les années qui suivent. Au début 1755, Réaumur le félicite sur « la

faculté que vous avez acquise de retenir dans votre teste quinze a

vingt pages de composition que vous estes en etat de dicter’® ». Et
quatre ans plus tard, il se dit capable de retenir des discours de « 25 a

30 pages?’ », presque le double. Sa mémoire se spécialise donc autant
pour retenir des listes que leurs contenus.

Mais, loin d'une mémorisation brute uniquement effectuée par cceur,
Bonnet invente de nouvelles stratégies permettant de mieux relier les
points et leur contenu, lorsqu’il les met en relation grace a des renvois.
Il créée 1a une organisation systématique dans le déroulé du texte,
basée sur un réseau mental. Signe que Bonnet ne 'emploie qu’apres la
crise de 1743, cette organisation systématique est absente de son
article de 1743, mais déja présente dans le Traité de 1745. Lequel

comporte 66 renvois uniques sur 361 pages de textes, c’est-a-dire que

18 % des pages contiennent un renvoi. C’est 1a un hypertexte?® avant la
lettre qui, a la différence de 1'usage classique des renvois dans nombre
de textes lus par Bonnet - Willem Jacob’s Gravesandes, Spinoza - ne
bénéficie pas ou que fort peu d'un support matériel comme procédure
de vérification. Dans les Méditations métaphysiques, nombre d’articles
renvoient a des précédents. Quant a ses ouvrages publiés, leur
comparaison fait ressortir des différences. D’abord, le nombre d’unités
textuelles (observation ouarticles) a doublé : il y en avait 57 dans le
Traité de 1745, il y en a 113 dans les Feuilles de 1754. Ensuite, le nombre
de renvois s’est considérablement multiplié. Les Feuilles contiennent
68 % de renvois, contre 18 % pour le Traité. Finalement la méthode
s’est complexifiée, car il y a désormais des renvois multiples, c’est-a-
dire a plusieurs articles, et donc multireliés. Par conséquent, les
différents mémoires qui composent 'ouvrage sur les Feuilles,
commencds enl1747, ont aussi servi a consolider la méthode
systématique, un hypertexte mental, organisation mnésique
conservant la totalité de ses idées par des réseaux multireliés.

Le tournant sensoriel et ’examen de conscience

Dans ses travaux naturalistes, Bonnet emploie le discours de
I'expérience. Or, aprés la crise de 1743, les limitations mémes
présentées par les techniques employées - nombre de points, de pages
mémorisables - y fondent I'écrit sur un ordre autre que celui de

'observation, dicté désormais par les risques de perte ou de chaos des



idées. Labsence de support matériel nécessite en tout cas une
substitution interne. Ces écueils, certainement rencontrés, alimentent
sa motivation pour accroitre les quantités mémorisées et, du coup,
diminuer l'oubli. Mais il a fallu plusieurs années du régime
d’accroissement des quantités mémorisées pour parfaire, a partir
de 1747, une méthode de composition différée appliquée a autre chose
qu'a l'objet classique du discours de I'expérience - les phénomenes de
la nature - c’est-a-dire le discours de I'expérience intérieure. Ce que
Bonnet découvre apres la crise de 1743, c’est justement tout I'en-deca
du texte, tous les processus constitutifs qu’il doit déconstruire pour
n’en retisser que des bribes, et qui, forcément 'aménent a un retour

sur soi.

Cela ne va pas sans des temps de refonte ou de remise en cause.
Deés 1744, le caprice des yeux rend nécessaire l'utilisation d'un
secrétaire pour sa correspondance. Lors de ses maux d'yeux la lecture
est particulierement un tourment, ce qu’il confie plus tard auDr

Tronchin :

Lors que je me mets a lire, les lettres et les lignes se
confondent bientét et je sens la douleur. Remarqués,
Monsieur, que je vois pourtant les plus petits objets avec la
méme distinction que je les ai toujours vus. Toute la

différence consiste en ce que je ne puis les fixer aussi

longtemps?°.

Tout est 12 : fixer. Le moyen de fixer au xviii® siecle, c’est I'attention :
I'expression « fixer I'attention » est fortement lexicalisée, surtout chez
Bonnet. Lattention visuelle est donc fortement affectée par ses
douleurs d’yeux et on voit la comment opérent concrétement les
sources de la réflexion bonnetienne. Le bonhomme prend toute
expérience, y compris ses propres douleurs, comme objet de
raisonnement et, a présent, d’introspection, sachant qu’il ne peut plus
écrire. La méthode doit alors se scinder en deux moments : d’'une part,
cultiver la mémoire du discours et de I'autre, déléguer I'écriture. 1 y a la
un acte de médiation nécessaire pour aboutir au manuscrit. Cette
capacité de délégation a autrui, Bonnet 'exerce notamment avec le
pasteur Bennelle, un des membres de la petite société des quatre B. Les
dictées aux divers secrétaires prennent place parmi une compétence
plus générale de suppléance, de substitution ou de prolongation de soi
par autrui, mais dont le jeu dépend de laffinité avec les partenaires.
Ces suppléances sensorielles, Bonnet y a d’ailleurs réfléchi et les invoque
dans I" Essai analytique ou la réflexion sur la privation sensorielle le
porte a définir leur nature compensatoire : « si le silence des sens,
favorise les opérations de I'entendement pur, la privation d'un sens
augmente de méme l'activité & la délicatesse de quelqu’un des autres

sens>? », Le modele est évidemment lui-méme.

A partir de 1747, les manuscrits de Bonnet vont voir se chevaucher de



rares rédactions propres, c’est-a-dire de sa main maladroite lorsqu’il
recouvre l'usage des yeux, et de fréquentes rédictions, c’est-a-dire la
dictée d'un discours mémorisé. C’est le cas pour les divers textes
manuscrits sur la liberté ou les Méditations métaphysiques - principal
réservoir de ses travaux a venir, de I’ Essai de psychologie (1755) aLa
contemplation de la nature (1764). Tout cela pointe vers un tournant
sensoriel ol Bonnet va progressivement renforcer ’état de méditation
intérieure contre l'activité naturaliste. Se joue la, vers1747, un
changement de direction de l'attention, affectant la frontiére entre
soi-méme et I'extérieur et dont résulte la méthode de composition
différée. La perte partielle de la vue extérieure - en plus de 'audition -
est remplacée par une sorte de vue intérieure, certainement a

rapprocher de ce « nouveau sens qui se développe chez le Lecteur’! »
des ouvrages de méditation que Bonnet célebre dans I’ Essai analytique.
Le tournant sensoriel est préparé par des lectures, seules ou en
commun ; vers1745 il découvre lesentiment intérieur,
vraisemblablement chez Malebranche. Dés juin 1745, il écrit dans son
Sentiment d’Eudoxe sur divers sujets de metaphysique, de physique , que « le

sentiment intérieur est, selon Eudoxe, une bonne preuve de la Liberté

32, A ce moment, Bonnet est donc entré en matiére avec ce concept

repris ensuite dans ses Propositions sur la liberté rédigées durant
I'été 1747 : « Le sentiment intérieur de la liberté est la conscience que

nous nous sommes déterminés sans contrainte, avec volonté et

spontanéité, en vue de notre meilleur>, »

Comment ne pas voir ici, une alliance transformée entre trois des
valeurs du protestantisme humaniste, la liberté de conscience,
I'examen de conscience et le perfectionnement de soi ? On ne peut
donc comprendre le passage du Bonnet naturaliste a la psychologie
sans voir sa transformation active, loin d'une simple translation de sa
méthode qui passerait de I'observation de la nature a I'observation
intérieure. Entre deux, la réaction fondamentale a la crise oculaire
s’inscrit dans le corps et I'esprit a travers le tournant sensoriel. Lequel
fait émerger un nouveau dessein, les Méditations, désir d’écriture d’'une
nature autre que le discours de 'expérience adopté jusque la, ot perce
clairement une métamorphose inattendue et rendue technique, auto-

réflexive et cognitive de I'examen de conscience.

Les moments du processus sont alors les suivants. En mars 1743 se
produit la crise oculaire. Au plus tard en 1744 apparaissent certaines
techniques telles que la liste, les articles et les renvois, dont I'extension
augmente lentement. Entre 1744 et 1746, le principe de la délégation
sociale est admis : ses lettres et manuscrits commencent a étre dictés.
Mais ce n'est qu'entre 1747 et 1748 - l'expérience intérieure étant
devenue trop forte lorsqu’on n’a plus celle de I'extérieur - que I'on
peut invoquer le tournant sensoriel. Produit d'une résilience
intellectuelle, il prend la forme d’une méthode de composition différée
qui va se perfectionner tant par l'augmentation progressive des



quantités mnésiques retenues durant lesannées 1750 que par
I'invention d’'une forme de pensée analogue a un hypertexte mental. Et
C’est également en 1748 que se créée la société des quatre B, véritable
terreau social de la psychologie genevoise qui ne sera vraiment
exploité pour la publication que par Bonnet.

Conclusion

Loin donc d’avoir « étudié 'homme comme il a étudié les insectes et

les plantes®* », on voit que le philosophe naturaliste - qui émergera
publiquement a partir de 1762 - le devient justement parce qu'il
dispose d'une méthode et d’'un ensemble de techniques qu’il a mis une
dizaine d’années a élaborer : la méthode de composition différée. Elle
sera ensuite a nouveau appliquée, apres la dissolution de la société des
quatre B vers 1759, a la premiére théorie synthétique de I'histoire
naturelle - dont justement la systématicité de la pensée de Bonnet
basée sur son hypertexte mnésique en a fait I'importance et la
réputation.

Pour I'historien, I'analyse microhistorique et I'attention a I” expérience

du texte et aux transformations du savant >° telles que les révélent
imprimés et manuscrits ont permis de démasquer ici un discours
d’idées dont, a défaut, I'existence passerait pour indépendante de sa
matérialité prohibée et de ses techniques de production. De cette reprise
de la nouvelle méthode en histoire naturelle, on en veut pour preuve
le destin des Méditations métaphysiques, qui vont changer de nom aprés
queBonnet ait commencé a en démonter le manuscrit pour la
fabrication de I” Essai de psychologie. Apres les avoir appelés Méditation

sur lunivers, en 1755, il les renomme « Contemplation de 'univers>® »,

signalant ainsi un certain détachement de la méthode de méditation
ou le fait qu’elle soit arrivée a maturité, pour finalement choisir, apres
un nouveau démontage et remontage, un titre définitif - Contemplation
de la nature pour I'ouvrage publié en 1764. Tout se passe comme si
chaque démontage de I'unité matérielle du manuscrit avait affecté les
contenus issus de la méditation initiale, étant chaque fois sémantisés
d’une maniére nouvelle. Mais, surtout, s’effacait ainsi de la nouvelle
synthese théorique annoncée par les Considérations et La contemplation
la présence du genre méditatif, de I'intériorité et du tournant sensoriel
qui tous réferent a des métamorphoses de I'examen de conscience,

devenu a cette occasion, fortement laicisé.

Quelles sont alors les relations avec ce spectre de I'érudition qu’est
I'examen de conscience ? Si elles ont émaillé la présente analyse, rien
ne les rend mieux que la préface de I Essai de psychologie qui ouvre une
fenétre sur la méthode de méditation : « C’est au dedans de soi méme
qu'il faut lire ; c’est 1a, que sont les précieux Matériaux qu’il s’agit de

37

mettre en ceuvre’’ ». Si la référence au contexte protestant est



absente, I'importance de la lecture - des textes sacrés et laiques - est
ici transposée sur la subjectivité propre. Lintériorité est devenue un
livre, lieu d'une lecture toujours renouvelée de Iexpérience
intérieure. La méditation et 'examen intérieur révélent ainsi un
univers complexe avec ses structures et lois propres, objet de la
nouvelle psychologie. Mais il faut bien distinguer la transformation du
savant, dont on a montré ci-dessus I'extension, des métamorphoses de
I'examen de conscience qui, a travers les techniques de production de
Bonnet et son environnement sociétal, synthétisent nombres de
formes et valeurs issues de 'humanisme protestant : liberté intérieure,
liberté de conscience - et d’expression - exercée collectivement avec
les autres membres de la société des quatre B, autodiscipline, lecture,
pratique de la méditation, impossibilité des phénomenes surnaturels
et méme perfectionnement de soi que 1'on retrouvera dans les ceuvres
tardives ; ce sont 13 autant de valeurs remodelées sur soi qui créent pour
ce patricien genevois un nouvel habitus par quoi certaines pratiques
civiles et religieuses sont redirigées vers un questionnement
scientifique - non sans une reconstruction totale de ses moyens
cognitifs et performatifs.

Dans un contexte sociétal ol la séparation entre science et religion est
en cours, et ou pointe discréetement la spécialisation savante, la
ressource vers laquelle se tourne Bonnet pour se réinventer comme
auteur n’est donc autre que 'examen de conscience métamorphosé. De
la conscience, il reprend la liberté intérieure, I'intime persuasion d’un
centre permanent et personnel de connaissance - le sentiment
intérieur - ainsi que ce mouvement de retour vers I’dme, alors méme
que 1" examen qui portait la dimension d’évaluation morale de soi s’y
transforme, en accord avec une des valeurs montantes du siecle des
Lumieres, enanalyse psychologique des mouvements de I'dme.
Lexamen de conscience était un tamis moral au service d’'un contrdle
social rigoriste, sa métamorphose chez Bonnet en a fait le germe d’une
méthode scientifique. Se joue donc la en petit une métamorphose ou
I'examen de conscience, qui a migré du domaine religieux et civil pour
aborder la sphére savante, est devenu méthode heuristique de
production de connaissances - que l'on nommera plus tard
introspection - contribuant ainsi, en accord avec ’évolution des
sensibilités au milieu des Lumieres, a fonder une discipline émergente,
la psychologie.

Notes

1. Hazard, 1935, p. 92-93.

2. Hahn, 1986 ; Von Moos, 1996 ; Arru fi ada, 2009.
3. Arénilla, 1967.

4, Ferrer, 2013.



5. Vidal, 2006.

. Hazard, 1935.

. Solé, 1982, p. 32.

. Pitassi, 1995, p. 349.

_Ibid., p. 351.

Ratcliff et Candaux, 2011, p. 28.
Ibid., 2011, p. 28.

12. Bandelier et Sester, 2005.

13. Bonnet, 1745.

14. Bonnet, 1754.

15. Duchesneau, 2006 ; Cheung, 2006.
16. Bonnet, 1760, p. vii.

>—~>—A|\o
N

F

17. Ratcliff, 2018.

18. Singy, 2006.

Ratcliff, 2016, p. 94.

. Ratcliff, 2018.

1. Bonnet, 1742-1743.

2. Bonnet, 1745.

23. Bibliothéque de Genéve [abrégée ci-aprés BGE] Ms Bo 43 f° 57 v,
BGE MS Bo 43/11L

24. BGE Ms Fr 2004 63, carte de Georges-Louis Lesage.

25. Bonnet, 1754, p. iii-vii.

26. BGE Fonds Trembley 14/1 f° 349, Réaumur a Bonnet, du 3 janvier
1755 (copie de lettre).

27.Bonnet, 1760, p. 517.

~

(o]

\O

|>—~

2

(=}

N

DN

28. Remarque que nous devons a la sagacité de Christian Jacob.

29. BGE Ms Bo 85 f° 204, Bonnet a Tronchin, du 3 juillet 1752.

30. Bonnet, 1760, p. 434.

31. Bonnet, 1760, p. VIIL.

32.BGE Ms Bo 43/Ill « Sentiment d’Eudoxe sur divers sujets de
métaphysique, de physique ».

33. Bonnet, 1948, p. 95.

34. Bonnet, 1760, p. L.

35. Ratcliff, 2016, p. 17-19, 32-33.

36.BGE Ms Suppl 738 ° 34, Bonnet a Roger, avril 1755,: « [...] ouvrage
de plus de 900 pages in 4to. J'en ai changé le Titre, en celui de
Contemplation de 'Univers ».

37. Bonnet, 1755, p. VL.

Références bibliographiques

® Arénilla, 1967 : Louis Arénilla, « Le calvinisme et le droit de
résistance a I'Etat », Annales. Histoire, Sciences Sociales, 22 (2), p. 350-
369.

® Arrufiada, 2009 : Benito Arrufiada, « Specialization and Rent Seeking
in Moral Enforcement: The Case of Confession »,Journal for the
Scientific Study of Religion, 48 (3), p. 443-461.



Bandelier et Sester, 2005 : André Bandelier et Christian Sester,
« Science et religion chez quelques correspondants genevois de
I’Académie de Berlin », dans LEncyclopédie d’Yverdon et sa résonance
européenne, Genéve-Paris, Slatkine-Champion.

Bonnet, 1742-1743 : Charles Bonnet, « An abstract of some new
observations upon insects », Philosophical Transactions, 42, p. 458-
488.

Bonnet, 1745 : Charles Bonnet, Traité d’insectologie, Paris, Durand.
Bonnet, 1754 : Charles Bonnet, Recherches sur l'usage des feuilles dans
les plantes, Gottingue-Leyde, Luzac.

Bonnet, 1755 : [Charles Bonnet], Essai de psychologie, Londres, s.n.
Bonnet, 1760 : Charles Bonnet, Essai analytique sur les facultés de I'ame ,
Copenhague, Philibert.

Bonnet, 1764 : Charles Bonnet, Contemplation de la nature,
Amsterdam, Rey.

Bonnet, 1948 : Charles Bonnet, Mémoires autobiographiques, Paris,
Vrin (éd. Raymond Savioz).

Cheung, 2006 : Tobias Cheung, « The Hidden Order of
Preformation : Plans, Functions, and Hierarchies in the Organic
Systems of Louis Bourguet, Charles Bonnet and Georges Cuvier »,
Early Science and Medicine, 11, p. 11-49.

Duchesneau, 2006 : Francois Duchesneau, « Charles Bonnet’s Neo-
Leibnizian Theory of Organic Bodies », dans Justin E. H. Smith (ed.),
The problem of Animal Generation in Early Modern Philosophy,
Cambridge, Cambridge University Press, p. 285-314.

Ferrer, 2013 : Véronique Ferrer, « Aux origines de la méditation
réformée : les “Excellens discours” et “Opuscules théologiques” de
Jean de LEspine (1505-1597) », Bulletin de la Société de I'Histoire du
Protestantisme Frangais, 159, p. 281-296.

Hahn, 1986 : Alois Hahn, « Contribution a la sociologie de la
confession et autres formes institutionnalisées d’aveu », Actes de la
recherche en sciences sociales, 62-63, p. 54-68.

Hazard, 1935 : Paul Hazard, La crise de la conscience européenne 1680-
1715, Paris, Boivin.

Heyd, 1982 : Michael Heyd, Between Orthodoxy and the Enlightenment :
Jean-Robert Chouet and the Introduction of Cartesian Science in the
Academy of Geneva, London-The Hague, Nijhoff.

Howe, 1972 : Daniel Walker Howe, « The Decline of Calvinism : An
Approach to Its Study », Comparative Studies in Society and History , 14
(3), p. 306-327.

Mialet, 2011 : Héléne Mialet, « Stephen Hawking, réflexion sur une
pensée diagrammatique », dans Christian Jacob (dir.), Lieux de savoir,
vol. 2. La main de Uesprit, p. 922-943, Paris, Albin Michel.

Pitassi, 1995 : Maria Cristina Pitassi, « La théologie au xvii € siécle :
violence ou modération ? », Bulletin de la Société de I'Histoire du
Protestantisme Frangais, 141, p. 341-355.

Ratcliff et Candaux, 2011 : Marc Ratcliff et Jean-Daniel Candaux,

« Lacadémie de Geneve, un long chemin vers les sciences », dans



Marc Ratcliff et Isaline Stahl-Gretsch (éds.), Mémoires d’instruments.
Une histoire des sciences et des savants a Genéve 1559-1914, Genéve,
Hurter, p. 24-32.

o Ratcliff, 2016 : Marc Ratcliff, Genése d’une découverte, la Division des
infusoires (1765-66), Paris, Presses du Muséum d’Histoire naturelle.

® Ratcliff, 2018 : Marc Ratcliff, « La genése sociale d’'une psychologie

au 18° siecle : Charles Bonnet et les sociabilités genevoises », dans
Céline Cherici, Jean-Claude Dupont et Charles Wolfe (éds.), Physique
de lesprit. Empirisme, médecine et cerveau ( xviii - xix € siécles), Paris,
Hermann, p. 101-123.

® Shapin et Schaffer, 1985 : Steven Shapin et Simon Schaffer,
Leviathan and the Air-Pump, Hobbes, Boyle, and the Experimental Life,
Princeton, Princeton University Press.

® Singy, 2006 : Patrick Singy, « Huber’s Eyes : The Art of Scientific
Observation Before the Emergence of Positivism », Representations,
95, p. 54-75.

® Solé, 1982 : Jacques Solé, « Rationalisme chrétien et foi réformée a
Genéve autour de 1700 : les derniers sermons de Louis Tronchin »,
Bulletin de la Société de I'Histoire du Protestantisme Frangais , 128, p. 29-
43,

e Vidal, 2006 : Fernando Vidal, Les sciences de I'dme ( xvi € - xviii € siecle),
Paris, Champion.

® Von Moos, 1996 : Peter Von Moos, « Occulta cordis. Contrdle de soi et
confession au Moyen Age », Médiévales, 30, p. 117-137.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE haSteC fondation
[ L1§
EHAUTE Laboratodre d'Excellence TI:IHHF?H.F?E
ETUDENS oo de thomme
SOCIALES

et des croyances

F F o C}ONCEPTION :
- — EQUIPE SAVOIRS,
h | POLE NUMERIQUE

methodes et outils RECHERCHE ET

I'édition structurée PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

e DEVELOPPEMENT : DAMIEN RISTERUCCI, IMAGILE, MY SCIENCE WORK DESIGN : WAHID MENDIL.



https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

DNU enssib ity

enatmmlr mrh:ﬂturr:

strasbourg sl o

WIS J B,


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Résumé
	Humanisme protestant et savoirs scientifiques au xvii e siècle genevois
	Un terreau pour l’invention d’une psychologie
	Le dit des manuscrits : techniques de la résilience intellectuelle
	Le tournant sensoriel et l’examen de conscience
	Conclusion
	Références bibliographiques
	Nos partenaires


