Deikntuinai ten phtsin :
valider I'ildentité filiale dans
le Philoctete de Sophocle

Deikntinai ten phisin: validating filial identity in Sophocles’ Philoctetes

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens, Montrer,
démontrer, n°8, 2016

Alessandro Buccheri

Résumé

Lorsque, dans le Philoctéte de Sophocle, Néoptoleme restitue a
Philoctéte I'arc quil lui avait soustrait auparavant, Philoctéte
certifie la continuité, sur le plan des valeurs, entre Achille et
Néoptoleme : « J'en conviens, fils, tu nous a montré (edeixas) la
phusis a partir de laquelle tu as bourgeonné » (v. 1310-1311). Le
personnage de Néoptoleme s’avére étre construit autour d’un
modele culturel répandu en Gréce ancienne (le fils doit étre la
réplique du pere). Les modalités par lesquelles Philoctete
reconnait et certifie la ressemblance entre Néoptoléme et Achille
répondent a un schéma commun a d’autres récits ou 'identité
filiale d’'un héros est mise a I'épreuve et demande a étre validée
par un tiers dans un contexte spécifique. L'étude sémantique de
I'expression ten phusin d’edeixas suggere enfin 'impossibilité de
départager, dans ce cas, la notion de monstration directe et celle
de démonstration : phusis indique a la fois un caractére moral, un

lien généalogique et un aspect visible.

Le rapport de Néoptoléme au modele de vertu héroique incarné par
son pére Achille est problématisé tout au long du Philoctéte de
Sophocle, jusquau moment ou Philoctéte affirme, une fois pour
toutes :tnv @uowv §' £€de1€ag, que l'on peut traduire provisoirement
par « tu as montré ton hérédité morale » - celle d’Achille, bien
entendu’. 1l s’agira ici d’explorer cet acte de validation de I'identité
filiale de Néoptoléme accompli par Philoctéte, notamment a travers
I'étude des modeles culturels qu'il implique. D’abord, nous situerons la
séquence qui nous intéresse dans le développement du drame et par
rapport aux thémes qui en modelent la structure, en particulier le


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=265

théme du lien entre mots et actes, et celui de la relation de
Néoptoléeme au modele achiléen. Ensuite, nous analyserons la maniére
dont le mot @voig est employé dans la construction de I'opposition
entre I'héritage paternel de Néoptoléme et les enseignements qu'il
recoit d’Ulysse, opposition qui s’inscrit dans la lignée d’'un modele
culturel - dont nous retrouvons les traces dans plusieurs textes
anciens - qui présuppose et valorise la ressemblance entre peres et fils.
A cette fin, nous étudierons trois scénes centrées autour du débat sur
la @Uo1g de Néoptoléme et du vol/restitution de I'arc, qui constituent
un parcours culminant dans les vers 1308-1313. En outre, nous
analyserons les unités qui composent I'acte de validation - situation,
agents, critéres - et mettrons en lumiére d’'un coté le lien qu'il
entretient avec le theme récurrent problématisant le rapport entre
mots et actes et, de l'autre, le fait qu’il est bati a partir d’'un modele
culturel d’« épreuves de filiation juste » également répandu en Grece
ancienne. Enfin, nous proposerons une analyse sémantique de
'expression thv @Uowv &' £de1€ag, en argumentant qu'il est nécessaire
d’en garder la polysémie, sans imposer au texte une partition entre
monstration et démonstration, en d’autres mots, sans réduire le verbe
deikvuut a la seule expression métaphorique d'un procédé d’ordre
intellectuel.

En guise d’introduction : au cceur du drame

L e Philoctéte d e Sophocle met en scéne un épisode lié a la fin de la

guerre de Troie % Laction se déroule sur I'lle de Lemnos, imaginée
comme un lieu désert. Le héros grec Philoctéte y a été abandonné lors
de lexpédition achéenne qui avait ouvert le conflit, dix ans
auparavant. Mordu par un serpent sur I'lle de Chrysé, Philoctete est
blessé. Depuis, sa plaie ne se referme pas, il en émane une odeur
terrible. Les Achéens donc, et notamment Ulysse, I'abandonnent, seul
et malade, a Lemnos. Dix ans plus tard, la situation a changé. Le devin
Hélénos apprend a I'armée grecque que jamais les Grecs ne pourront
conquérir Troie sans Philoctéte et son arc, 'arme que le héros a regue
des mains d’Héraclés. 1l est nécessaire aussi que Néoptoleme, le fils
d’Achille (qui est mort entre-temps), participe a la guerre. Ulysse et
Néoptoléme se rendent donc a Lemnos, pour récupérer Philoctéte et
son arme. Plus précisément, Ulysse charge Néoptoleme de gagner la

confiance de Philoctéte et de lui soustraire I'arc®. Le jeune homme est
d’abord réticent : il ne veut pas accomplir des actions qu'’il juge déja
douloureuses a entendre. S’il préférerait agir, se battre avec
Philoctete, plutét que le séduire par des discours, il accomplit
pourtant le plan d’Ulysse. Cependant, la turpitude de cet acte, qui ne
correspond pas au modele de vertu incarné par son pere Achille, le
pousse finalement a affronter directement Ulysse et a rendre 'objet
volé a son propriétaire. Apres la sortie définitive d’Ulysse de la scéne,



Achille et Néoptoleme échangent les vers suivants (1308-1313) :

Eifv- t& pév 8n t6€' #xe1g, kol £00' tov
Opynv €xotg av ovdE péuYny eig EUE.
Zouenut, T @voty §' #de1éag, & tékvov,
¢€ 11 #PpAaoteg, oUxi Zio0@ov matpds,
AN € AxiANéw, 8¢ petd {bvTwy 8T’ v

fikov' dprota, vOV 8¢ TV TeBvnKOTWV.

Bien ! Tu as ton arc, et il n’y a pas de raisons pour que tu
sois en colére ou aies blime envers moi.

J’en conviens, fils, tu nous a montré la phusis a partir de
laquelle tu as bourgeonné, qui n’est pas celle d'un pere
comme Sisyphe, mais celle d’Achille, qui avait la meilleure
renommée quand il était parmi les vivants, et qui I'a

maintenant qu’il est parmi les morts.

Néoptoleme affirme que la réparation de ses fautes est accomplie, et
donc que Philocteéte n’a plus de raison de lui en vouloir, ni de le
blamer, ce a quoi acquiesce Philoctete. C’est un moment crucial : la
reconnaissance de la valeur de Néoptoléeme permet la création d'un
nouveau lien entre les deux personnages, cette fois sous une forme
authentique, et non plus au sein d’'une imposture, comme il 'avait été
auparavant. L'arc, objet que Philoctete avait recu des mains d’Héracleés
et qui témoigne du lien noué autrefois entre ces deux figures

héroiques, se fait le symbole de I'association définitive de Néoptoleme

au monde des valeurs héroiques qui est celui de Philoctéte . Ainsi,
bannies la ruse et la violence, par lesquelles Ulysse avait cherché a
avoir le dessus sur Philoctéte, un rapport de confiance s’instaure, ce
qui constitue un point de départ pour que le héros abandonné puisse

enfin réintégrer la société, aux marges de laquelle il avait été

longtemps rejeté’. Fidéle a son nouvel engagement envers Philoctete,
Néoptoléme met en ceuvre une derniére tentative pour persuader
celui-ci de réintégrer la guerre, mais, face a son refus, s’appréte a
renoncer a sa gloire future pour raccompagner Philoctete en Malide,
sa terre natale. C’est Héraclés, ex machina, qui peut, grice a son

autorité, persuader Philoctete de rejoindre 'armée grecque a Troie, ol

il sera guéri et acquerra la renommée héroique qui lui revient®. Les
vers 1308-1313 qui scellent 'alliance de Philoctete et Néoptoleme se
placent donc au croisement de plusieurs thématiques structurant le
drame : le rapport entre les paroles et les actes, I'éloignement initial
puis I'adhésion du jeune Néoptoleme au modele paternel, le réle de la
confiance et de la persuasion comme éléments fondant la sociabilité

humaine’. Pour analyser le moment marquant la réconciliation de
Philoctete et Néoptoléme, il est donc nécessaire de prendre en compte,
tour a tour, le réle de ces thématiques, a partir du rapport entre la
figure de Néoptoleme et celle d’Achille.



Ne pas étre le fils de Sisyphe : I’héritage paternel
de Néoptoleme

Comme il I'a déja été mentionné, dans les mots de Philoctéete, la
reconnaissance de la vertu de Néoptoléme, et donc du nouveau lien
qui s'établit entre les deux, se fait en référence a son identité de fils
d’Achille. Néoptoleme s’est montré noble tout comme son pére 'était.
1l a montré aussi qu’il n’était pas « le fils de Sisyphe ». Cette remarque
renvoie a une tradition qui fait de Sisyphe, « le plus rusé parmi les

mortels », le vrai pére d’Ulysse &. Il a donc montré qu'il n’appartient
pas a la dimension morale de la ruse, celle d’Ulysse, mais au monde de
I' aristeia, auquel bien slr appartient le méme Philoctete, et dans
laquelle I'ascendance généalogique joue un rdle fondamental.

A Tarriére plan de la construction de la figure de Néoptoléme -
personnage qui ne figurait pas parmi les héros chargés de récupérer

Philoctete et son arc dans les récits antérieurs a Sophocle dont nous

? — se trouve donc un modele culturel trés répandu

avons connaissance
en Gréce ancienne, qui fait du fils la réplique du peére. Le fils est censé
reproduire en tout son pére : physiquement, témoignant par ce moyen
aussi en étre le fils 1égitime, aussi bien que moralement. 1l s’agit d’'un
modele ubiquitaire, que nous pouvons reconstruire a partir d’'un grand

nombre de textes grecs, dans les nombreuses déclinaisons qu’il

connait'®, Chez Homére, par exemple, la ressemblance entre pére et
fils emprunte la forme du code héroique : ressembler au pére (que 'on
souligne ou non le c6té physique de la ressemblance) veut dire avant

t'!, Dans Les Travaux et

tout étre a la hauteur de la renommée du paren
les Jours d'Hésiode la ressemblance devient I'un des bienfaits dont

peuvent se réjouir les habitants de la cité administrée de maniere
juste'?. Chez Hérodote, elle est la base de la reconnaissance des liens

de filiation chez la population libyenne des Auses®®. Elle occupait une
place de choix dans des théories sur la génération des pré-
platoniciens - pour autant qu’on puisse les reconstruire - et dans les

théories biologiques hippocratiques et aristotélicienne'?. Elle trouve
sa place dans la tragédie, comme 'exprime d’une maniere directe un

fragment de I Antigone d’Euripide : « 'opinion est en effet que les fils
ressemblent aux péres' » et elle comptait parmi les modéles humains

que les auteurs grecs avaient projetés sur le monde animal'®. En
somme, sans multiplier les exemples, la ressemblance entre fils et pére
- que l'on peut souvent constater et qui fait 'objet d’'une expérience
commune - était culturellement mise en valeur en Gréce ancienne.
Elle ressort comme un trait saillant dans les manieres de concevoir ce
qu'un fils était - ou devait étre.

La notion clé autour de laquelle se joue 'affaire de la ressemblance
dans le texte du Philoctéte est la notion de @uvoig. Des le début de la



tragédie, une opposition apparait entre Ulysse et la figure d’Achille,
entre le stratagéme qu'Ulysse finit par imposer et cet « héritage

paternel » de Néoptoleme, c’est-a-dire tout ce que son pére Achille,

« le meilleur des Achéens », lui a 1égué en termes de comportement!’.
C’est Ulysse lui-méme qui le reconnait, aux vers 79-82, sur le mode de
la captatio benevolentiae : « Je sais, fils, que par ta @Uoig tu n’est pas né
pour dire de pareilles choses, ni pour tendre des piéges, mais la
victoire est douce a obtenir. Sois patient, nous apparaitrons justes par
la suite » (v. 79-82). Bien qu'il n’ait jamais connu son pére, Néoptoléme
connait bien sa renommée. En tant qu’homme vaillant, Achille n’aurait
jamais accepté de remporter une victoire par la ruse. Il aurait choisi de
convaincre honnétement Philoctéte, ou bien de I'affronter et de le

vaincre au combat (v. 86-91 ; v. 102) 18, Le théme de I’héritage paternel
d e Néoptoleme en contraste avec la ruse d’Ulysse est longuement
développé dans le drame et la mention de la @Uoig marque les
moments principaux de I'évolution de ce contraste. Les vers 1308-
1313, dont nous sommes partis, constituent en fait le point culminant

d’un parcours qui se condense dans deux scénes précédentes'®. Nous
devons donc nous intéresser au rapport entre les vers 1308-1313, le
passage final du prologue que nous avons déja évoqué et la scéne qui
suit l'obtention de I'arc par Néoptoléeme (v. 875-1004, et, en
particulier, v. 901-905).

Néoptoleme a gagné la confiance de Philoctete, au point de se voir
confier son arc, pendant un accés de sa maladie. Il aurait donc
accompli le plan d’Ulysse. Cependant, en reconnaissant la valeur de
Philoctéte et I'infAmie de son propre comportement, Néoptoleme se
résout a révéler aPhiloctete la tromperie dont il a été la victime. 1l
commence par remarquer, en termes généraux, 1'éloignement de ses
actions par rapport a sa @Uo1¢ : « Tout est difficile, quand quelqu’un, en
s’éloignant de sa @Uo1g, fait ce qui ne lui convient pas » (v. 902-903). La
@vo1c de Néoptoleme est encore une fois ce qu'il a recu de son pére,
comme on peut le déduire de la réponse de Philoctéte. En effet ce
dernier, qui ne voit pas ou Néoptoleme veut en venir et qui ne
soupgonne pas étre la victime de la ruse d’Ulysse, le rassure. Son
comportement - sa (fausse) promesse d’aider Philoctéte a regagner la
Malide - est bien dans le sillon du modéle paternel : « Mais tu ne fais ni
ne dis rien qui s'éloigne de celui qui t'a engendré (putedoavtog, litt.
« planté »), lorsque tu aides un homme noble » (v. 903-904) %, Mais
Néoptoléeme sait bien qu'il va « apparaitre infime » (v. 905), lorsqu'’il
aura révélé le plan d’Ulysse dont il s’est fait le complice.

Ces vers sont tres proches, au niveau thématique, de la deuxiéme
moitié du prologue. Dans les deux cas, la @0oig est mise en avant
comme ce qui devrait éviter a Néoptoleme une action honteuse. Ce
rappel est renforcé par un jeu étymologique (@UoeL... tepukdta, v. 79

prolongé par €puv... o0k@UCAG, V. 88-89 ; PUGLV... UTEDGAVTOG, V. 902-



905). Dans les deux cas, la discussion du comportement de Néoptoléme
est construite en termes de rapport entre parole et action (v. 79-80 et
V. 86-87 ; V. 903-904). Se pose également la question de la
reconnaissance postérieure dont bénéficieront ses actes (« nous
apparaitrons justes par la suite », v. 82 ; « japparaitrai infime »,
V. 905). Nous reviendrons par la suite, sur ces thématiques
(mots/actes, reconnaissance publique). Il convient de remarquer, pour
l'instant, que les deux scénes débouchent sur des décisions de
Néoptoléme concernant I'arc de Philoctéte. A la fin du prologue Ulysse
parvenait a convaincre Néoptoléme de réaliser la tromperie aux
dépens de Philoctéte. Dans la suite des vers 901, Néoptoleme cede a
Philoctete, qui le supplie de faire amende de son comportement : il est
sur le point de restituer I'arc volé, si ce n’est que l'intervention
d’Ulysse I'en empéche et le persuade facilement de persévérer dans
leur plan.

Cette scéne apparait donc comme une charniere entre la premiére
mention de la @vo1¢ de Néoptoleme dans le prologue du drame et sa
validation définitive par Philoctete aux vers 1308-1313. Elle reprend

les thémes autant du prologue que des vers 1308-1313%!, dont elle est
aussi le paralléle d'un point de vue dramaturgique. Dans les deux cas,
Néoptoleme est sur le point de restituer I'arc, Ulysse rentre pour 'en
empécher. Cependant, dans la premiére scene il a facilement le dessus

sur Néoptoléme ; dans la deuxiéme le jeune homme lui résiste, et I'arc

revient vraiment entre les mains de Philoctéte 22,

Les vers qui sont au centre de notre analyse se posent donc comme
troisiéme étape d'un parcours : dans un premier temps Néoptoleme est
facilement dérouté par les enseignements d’Ulysse, ensuite il échoue
dans une premiére tentative d’agir en accord avec I'hérédité morale
d’Achille, enfin il montre une fois pour toutes qu'il appartient au
monde de | aristeia, tout comme Achille et Philoctéte. La

reconnaissance de cette communauté de valeurs, symbolisée par

I'objet méme que Néoptoleéme restitue?®, permet donc la réconciliation
entre Philoctéte et Néoptoléme. C’est par le biais de cette aristeia
pensée en termes d’héritage paternel que la réconciliation entre les
deux personnages prend la forme de la reconnaissance de la
ressemblance entre Néoptoléme et Achille.

Valider l'identité filiale : critéres et modalités

Les pages précédentes nous ont permis d’éclairer les raisons qui
donnent aux vers 1308-1313 la forme de la validation d’une « filiation
juste » ; il est temps de se tourner vers la maniere dont s’opére cet acte
de validation. Ou, pour le dire autrement, sur les raisons qui
permettent a Philoctéete d’affirmer que Néoptoléme a montré (le verbe
employé est deikvour) la Uo1g de son pére, qui est aussi la sienne. Cela
nous permet aussi de préciser pourquoi nous inscrivons ce cas dans la

catégorie de « validation », a la fois d'un acte et d’'un statut.



Comme il le rappelle plusieurs fois dans le texte, Philoctete connaissait
bien Achille, il le considérait @iAtatog (v. 242), il admirait sa valeur. 11
a le sentiment de partager avec lui et avec un cercle de personnages

tels que Ajax, Nestor ou Patrocle (v. 410-452) une moralité intacte, qui

I'oppose a Ulysse et aux Atrides?“. Il était donc en mesure de comparer
Achille et Néoptoleme et, par 13, de juger de la valeur de ce dernier,
contre les influences d’Ulysse. Sur quels parametres se fondait ce
jugement ?

Si I'on considere le passage qui précede les vers 1308-1313, il apparait
clairement que le jugement de Philoctéte porte sur des actions.
Lorsque Néoptoléeme déclare avoir l'intention de restituer 'arc a
Philoctete, il n’arrive pas a le convaincre par des mots. Le serment que
préte Néoptoleme n’est guere plus efficace. Face au scepticisme
inébranlable - et compréhensible - de Philoctéte, Néoptoléme affirme,
enfin (v. 1291-1292) :

ToUGpyov mapéotat @avepdv: GAAG de€iav
TPOTELVE XETPA, KAl KPATEL TOV 0OV OTAWV.

L’acte le rendra clair (pavepdv) ; étends donc ta main droite
et prends possession de tes armes.

Cest le fait de restituer 'arc et de ne pas céder aux menaces d’Ulysse,
comme il lavait fait lors de sa premiére et hésitante tentative de
restituer I'arc, qui peut enfin convaincre Philoctéte. Nous avons déja
souligné la portée symbolique de cette action. Cependant, du point de
vue de la construction de I'acte de validation que nous adoptons dans
ce paragraphe, une autre thématique, que nous avons rapidement
évoquée, est a prendre en compte. Dans la tragédie, un jeu
d’oppositions et de correspondances entre « mots » et « faits » est
présent a partir des premiers vers et il est amplement développé par la
suite. Deux mondes opposés se dessinent dés le prologue : le monde
d’une parole qui prévaut sur les actions, qui est le monde d’Ulysse et
de la ruse (v. 50-55 ; 65-68 ; 96-99) ; et le monde ol actes et mots se
correspondent, ol les mots sont, pour ainsi dire, transparents, qui est

le monde de la vertu, ou tout au moins de la fagon dont elle est percue

par Néoptoleme (v. 85-86) »° et, par la suite, par Philoctete. C’est par la
parole que Néoptoleme captive Philoctete - si grande était son envie
d’entendre la langue grecque a nouveau ! (v. 223-225 ; 234) - c’est par
la parole qu’il le dupe : le théme du Adyog revient avec une fréquence

« presque embarrassante » avant le vers 13082°, Philoctete ne peut
donc se servir que des actes accomplis par Néoptoleme pour juger de

son identité de « fils d’Achille »*’.

Portons maintenant notre attention sur le juge. On a vu que Philoctete
possede des critéres lui permettant d’émettre son jugement grace a sa
connaissance d’Achille et a sa communauté de valeur avec lui et les

autres héros grecs... Mais on peut se demander pourquoi c’est a lui de



juger de la « filiation juste », pour ainsi dire, de Néoptoleme. Une
premiere réponse est simple : Néoptoleme s’adresse a Philoctéte et lui
demande de reconnaitre qu’il a réparé ses fautes. Cest donc a

Philoctéte d’en convenir.

Toutefois, on peut avancer une deuxiéme raison, moins banale, la
méme qui nous a conduit a utiliser les catégories de « juge » et de
« validation ». Il est nécessaire de reprendre, a ce sujet, le modéle
culturel qui fait du fils une réplique fidéle de son peére. Or, la
reconnaissance de la ressemblance entre fils et pere, que nous
évoquions plus tot, n’est pas un fait personnel - ce n’est pas au fils de
se reconnaitre comme le vrai descendant de son pere : la ressemblance

est soumise au regard d’autrui.

Mario Lentano (2007), qui a longuement travaillé sur la parenté a
Rome - et en particulier sur la filiation - a dégagé une structure
commune aux narrations qui mettent en scéne ce modele. Comme il
I'explique, dans les récits latins les fils sont normalement mis a
I'épreuve par rapport a une caractéristique typique de l'identité du
parent (ou de la lignée), qui vaut presque définition. L'épreuve est
encore plus contraignante, et sa validité encore plus forte, si elle se
déroule dans un contexte « marqué » : un contexte similaire, voire
identique, a celui ou le pére a acquis ou bien mis en évidence une de
ses caractéristiques. Et, surtout, elle se déroule dans un espace public :
cest le pere lui-méme, sous les yeux de la communauté, ou la
communauté a défaut du peére, qui signale la réussite (ou '’échec) de
I'épreuve (2007, p. 119-125).

Le modele élaboré parLentano pour le monde romain semble
s’appliquer aussi a la Gréce ancienne. En effet, nous retrouvons les
mémes thémes dans les textes grecs. Ainsi, par exemple, dans I’
Odyssée, Télémaque est reconnu par Nestor « fils d'Ulysse » a sa
manieére de parler, surprenante chez un jeune de son age ; dans I’ Iliade

Diomede devrait montrer la méme ardeur guerriére qui caractérisait

son pére Tydée 28, L Ajax de Sophocle nous donne un cas exemplaire
de contexte « marqué » et du caractére publique de I'épreuve de
1égitimité : tout comme son pere Télamon, Ajax est arrivé a Troie, ol il
a accompli des gestes d’égal héroisme. Cependant, non seulement il
s’est vu privé des armes d’Achille a la faveur d’Ulysse, mais, a cause du
massacre des troupeaux qu’il a accompli, il s’est couvert de honte. De
cet échec - la communauté des Argiens ne pourra pas certifier qu’il a

égalé la valeur de son pere - vient sa résolution funeste du suicide?’.

Ces aspects des épreuves de légitimité sont bien présents aussi dans le
Philoctéte. Le jeune Néoptoleéme, dont I'identité filiale doit encore étre
mise a I'épreuve - est-il ou non le digne fils d’Achille ? - est appelé a
Troie immédiatement apres la mort de son pere, il prend part a la
guerre 2 laquelle le nom d’Achille est lié a tout jamais ; il est méme

destiné a porter les Grecs a la victoire, ce qui n’avait pas été permis a



son pére’’,

Laspect public est aussi présent, et ce des le prologue. La rhesis par
laquelle Ulysse tente de convaincre Néoptoleme d’accomplir son plan,
se termine par des vers que 'on a déja eu I'occasion d’évoquer (v. 79-
82):

"EEo1da, mai> L, pUoEl o€ Ur| TEQUKSTA
To100TA PWVETV UNdE TeEXVATOAL KaKA:
GAA' 1180 ydp ot kTfjpa Thg vikng Aafelv,
téApa- Sikator §' ad01g Ekpavolueda

Je sais, fils, que par ta @ Uoig tu n’es pas né pour dire des
pareilles choses, ni pour tendre des pieges, mais la victoire
est douce a obtenir. Sois patient, nous apparaitrons justes
par la suite.

Ici la référence a I'hérédité paternelle, qui en principe devrait
empécher Néoptoleme de céder aux propositions d’Ulysse, se double
de la référence a une reconnaissance publique. Certes, le verbe
ékpavooueba est ambigu et polysémique, il peut étre interprété
comme le signe du cynisme d'Ulysse, de son relativisme moral, ou

encore en référence a une nécessité d’ordre supérieur (un plan divin

qui se dévoilerait au cours du drame)*2, Quoi qu'il en soit - toute
tentative de trancher par rapport aux connotations de ce verbe

impliquerait une évaluation générale de la figure d’Ulysse et du réle de

la prophétie®3, et donc de la structure et du sens de la tragédie, ce qui
dépasse largement le but de cette démonstration - une idée peut étre
soulignée : les actions, pensées en rapport avec le modele paternel,

sont soumises a I'évaluation d'un regard extérieur’?, Ce fait est
présent aussi aux vers 901-905, dont nous avons déja souligné la
parenté avec les vers 79-82 : « j’apparaitrai infime » (v. 905).

On peut mesurer la portée de ce théme si 'on considére la maniére
dont Néoptoleme met en ceuvre un détail du plan d’Ulysse, a savoir, sa
présentation trompeuse comme un guerrier outragé par Ulysse et les
Atrides, a l'instar de Philoctete, une ruse destinée a conquérir la
sympathie de ce dernier (v. 319-390). Ainsi raconte-t-il que, appelé a
Troie en tant que fils d’Achille, une fois arrivé sur le lieu les Atrides
l'auraient privé des armes du pere en faveur d'Ulysse, le dépossédant
ainsi, et publiquement, de la part qui lui revenait de droit. Cela, en
dépit du fait que l'armée entiére l'avait salué, encore une fois
publiquement, comme le vrai fils d’Achille : « C’était déja le deuxieme

jour de ma navigation, et moi j'arrivais a I'apre Sigée grace au vent



favorable et a I'aviron ; de suite 'armée en cercle autour de moi qui

débarquais me fétait, et ils juraient de voir a nouveau Achille, qui
n’était plus » (v. 354-358). Ce détail, emphatique, dans le récit de

Néoptoléme souligne I'injustice de I'attribution des armes a Ulysse >°.

Dans I'espace public, sur les champs de Troie, Néoptoléme est reconnu

36 . son statut est

comme le fils d’Achille, comme Achille lui-méme
reconnu par le regard de la communauté, ses droits devraient étre

respectés.

A la lumiére de ce détour, I'acte de Philoctéte - « j'en conviens, tu as
montré la oo1g dont tu as bourgeonné » - n’apparait plus comme une
simple réconciliation entre deux personnes. Philoctéte, en tant
quhomme qui partage les mémes valeurs morales d’Achille, est le plus
adapté finalement a reconnaitre, publiquement et de l'extérieur la
@Uo1g, la ressemblance de Néoptoléme a son pére : non seulement en
termes physiques, comme 'avait déja fait autrefois 'armée achéenne,

mais 3 part entiére®’. C’est un acte de reconnaissance publique - peut-
on rappeler a cet égard que le cheeur, formé par les marins qui ont
accompagné Néoptoléme, est encore sur scene ? - de I'identité filiale
de Néoptoleme, qui fait référence a un theme culturel plus large et qui
est partie prenante dans le tissu du drame sophocléen, au méme titre
que les autres thématiques telle que I'opposition entre les paroles et
les actes qui interviennent dans la structuration de ce passage du
drame. C’est pour cela que nous avons proposé cet exemple comme

« un cas de validation de I'identité filiale ».

On a vu donc comment se construit cet acte : qui en sont les acteurs,
quels sont les critéres de jugement, quel contexte est requis. Qu’en est-
il de lexpressiontrv @vUowv §'€deiag, sur laquelle le jugement
s’appuie ? On pourrait conclure que, dans ce contexte, le verbe
deikvuut serait a comprendre sur le mode de la métaphore, tout
comme le verbe ékgaivw. Dans la langue grecque - ainsi qu'en
francais - plusieurs opérations intellectuelles se disent a partir du

lexique de la vision. « Savoir, connaitre » peut se dire « avoir vu »,

« faire savoir, faire connaitre » c’est « montrer »>%. Aefkvout serait
donc une modalité de ce « montrer »/« faire savoir », une
démonstration particuliérement évidente, qui, métaphoriquement
« met sous les yeux »>°. La métaphore se chargerait d’exprimer autant
I'opération intellectuelle que sa dimension publique. Quant a la ¢vo1g,
méme si le terme indique tres souvent I'aspect visible d’'une personne,
ici il ne serait pas question de retenir ce sens du mot“’. Sorte
d’hérédité morale, elle ne serait « visible » que par le jeu de la

métaphore de la connaissance comme vision.

La @Uo1¢ : une instance visible de la personne ?



Cependant, on peut se demander si cet effort de répartir les sens des
mots -  vision métaphorique versus  vision  réelle, @Uoig
« comportement » versus une @Uoi¢ « aspect visible » - ne revient pas

a imposer aux textes des catégories qui ne lui appartiennent pas.

Comme le remarque Benveniste dans le Vocabulaire des Institutions Indo-
Européennes, dans un passage qui reprend son article sur les mots latins
Liber/ liberi paru en 1936 dans la Revue des Etudes Latines, plusieurs mots
qu’on peut faire remonter a des racines indo-européennes indiquant la
croissance d'une plante, finissent par signifier, par la suite, la
« figure », notamment l'apparence d'un étre humain, aussi bien
qu'« une notion collective plus large telle que celle de souche » (1966,
p- 322-323). 1l en est ainsi du mot @01, qui, dans la tragédie, se charge
de ces différents sens - et qui est issu d’une racine liée a la croissance

des étres végétaux“’. 1l peut indiquer tout simplement I'aspect d’un
personnage, les traits par lesquels on peut le reconnaitre. Il indique
aussi la naissance ou le lignage, un personnage peut dire d’'un autre

qu'il est « de @vo1g royale »*2. ®Uo1C est aussi un caractére moral. Tres
souvent, @Uo1g se charge de plusieurs valeurs en méme temps. Dans les
vers que nous venons de commenter, le sens de caractére moral et de
lien généalogique sont tout a fait évidents, et impossibles a séparer.
Qu’en est-il du troisieéme aspect, de la visibilité directe, dans nos vers ?
Un détour par un passage homérique qui réunit le mot @ovoig et le

verbe detkvuut nous fournit des indices.

Au chant X de " Odyssée, Hermes explique a Ulysse la maniére de se

protéger des pouvoirs de Circée. Ainsi qu'Ulysse le raconte :

Ayant parlé ainsi, Hermes tueur d’Argos me donna un
@dpuakov, apres 'avoir arraché de la terre, et il me montra
(£6e1€e) sa @Uoic. Elle avait une racine noire, la fleur
ressemblait au lait : les dieux I'appellent u®Av, il est
difficile a arracher pour les hommes ; les dieux, au

contraire, peuvent tout.

Qu'a donc montré Hermes a Ulysse, quand il lui montra la ¢0oig du
U®OAL ? Les commentateurs de ce texte se partagent en général entre

deux interprétations. Certains entendent le passage comme « il m’a

expliqué ses propriétés »*> ; d’autres I'entendent comme « il m’en
montra 'apparence » - décrite au vers suivant, « elle avait une racine
noire et une fleur semblable au lait »*4. Comme dans les vers du
Philoctéte, on hésite entre deux sens différents : expliquer des
propriétés versus montrer une apparence. Dans les vers de I’ Odyssée,
cependant, on a de bonnes raisons de penser que I'antithese est mal
placée. En effet, les notations de couleur sont trés rares chez Homére,
elles interviennent, normalement, pour signaler un aspect

particulierement important ou saillant par rapport a la scene décrite

5, D’autre part, dans la tradition médicale grecque la couleur joue un



role fondamental. Non seulement elle permet d’identifier
correctement un remeéde aussi bien qu'une maladie, mais méme dans

certains cas les propriétés d’'un @dapuakov et sa couleur semblent

coincider®®. Cest ainsi que l'auteur hippocratique du traité Sur le
régime peut conseiller des boissons blanches pour le printemps et 1'été,
noires pour 'automne et I'hiver (111, 68, 10, Joly). Ou encore I'auteur du
Mochligue peut formuler une liste d’attributs des @dpuaka ou
propriétés et couleur se mélent : « secs, humides, rouges, noirs, blancs,

astringents » (IV, 380, Littré)*’. Ici donc la @Uoic du u®@Av est un aspect
visible qui est en rapport avec des propriétés essentielles, ou, plus
précisément, un aspect visible qui est aussi des propriétés essentielles
que nous dirions d’ordre différent*®,

Ce passage homérique nous amene a revenir sur le verbe deikvopt.
Quoiqu’il ait une utilisation plus large dans les sept tragédies de
Sophocle qui nous sont parvenues entiéres, le verbe deikvout apparait
dans le texte du Philoctéte dans des circonstances tres précises, trois
fois, en plus des vers qui sont au centre de notre enquéte. Il est utilisé
par Philoctete pour indiquer son souhait d’étre enfin rapatrié par
Néoptoléme et de voir son pere, ou plus précisément, d’« étre montré
a son pere » (v. 492). Plus tard, le verbe est employé par le faux
marchand - un des marins d'Ulysse - qui raconte dans quelles
circonstances les Grecs ont appris la prophétie concernant I'arc de
Philoctete : Ulysse avait fait prisonnier le devin Hélénos, en I'exposant
au milieu des Achéens comme une belle proie (£861€' 'Axa10i é¢ pécov,
Brpav kaAv ; v. 609). Hélénos avait alors prophétisé. C’est enfin
Philoctete qui reprend peu apres le verbe delkvupt, pour exprimer la
crainte de se voir pris lui aussi par Ulysse et « exposé... au milieu des

Grecs » (d€i€at... €v Apyeioig péooig).

Dans les trois cas il s’agit d'un acte de monstration directe et publique.
C’est un étre humain qui est exposé au regard d’autrui. Dans les trois
cas, I'enjeu est, au moins partiellement, l'attribution d'un statut
social : étre réintégré a sa place dans la maison familiale, étre montré

en tant que « belle proie », étre humilié au milieu des Grecs.

Pourrait-on voir, dans le vers 1310, un acte du méme ordre, c’est-a-
dire une « vision directe » de la @Uoig de Néoptoleme ? Si la variété
d’emplois du verbe deikvuut en dehors du Philoctéte ne permet pas
d’étayer une telle conclusion, son emploi dans la tragédie,
I'occurrence homérique et les particularités du mot @voig suggerent
tout de méme de ne pas réduire, ou résoudre, la polysémie de
I'expression &18e1€ag v @vov. Tout comme cela nous conduisait a
saisir une articulation de la visibilité propre au @dpuakov, différente
de celle qu’on lui aurait attribuée du premier abord, ne pas réduire la
polysémie de l'expression thv @Uowv §'#de1ag pourrait conduire a

cerner une différente visibilité de la @Uoig de Néoptoleme, cette



caractéristique qui semble le définir. On en revient ainsi a ce que Jean-
Pierre Vernant a écrit au sujet de I'individu en Gréce. Dans I'essai
intitulé « Lindividu dans la cité », qui clét le recueil Lindividu, la mort,
lamour, Vernant rappelle que I'expérience de I'individu grec, de son
« moi », est autrement appréhendée que la nétre. « Surtout, cette
expérience est orientée vers le dehors, non vers le dedans. Lindividu

se cherche et se trouve dans autrui, dans ces miroirs reflétant son

image que sont pour lui chaque alter ego.... Le sujet est extraverti 49,

Cela ne remet pas en cause la structure de I'acte de validation que
Sophocle construit dans son Philoctéte, tel que nous I'avons analysé
dans les pages précédentes, en mettant en relief la maniere dont il se
construit par rapport aux noeuds thématiques de la tragédie et au
modele de validation de lidentité filiale. En ne réduisant pas
I'expression tnv @uowv §'€det€ag a la simple indication métaphorique
d’une opération intellectuelle et du contenu public de la validation de
I'identité filiale - sans pour autant nier que cela en soit un aspect
fondamental - notre compréhension de I'acte de validation accomplie
par Philoctete s’enrichit d'un autre détail. Elle prend en compte aussi
les caractéristiques propres de ce qui est a valider, c’est-a-dire des

idées grecques sur ce que veut dire étre un étre humain.

Notes

1. Nous ne traduirons pas le mot @vo1¢ dans la suite de ce texte. Un tel
choix nous évitera d’estomper les contours de la riche polysémie de ce
mot par la superposition forcée d'un équivalent moderne.

2. Pour les mises en discours plus anciennes, épiques et tragiques, des
faits concernant I’abandon de Philoctéte a Lemnos et sa réintégration
au sein de I'armée grecque, voir maintenant Brillante 2009, p. 60-67
(avec références). Louvrage d’Andreas Schnebele (1988) est consacré a
cette question. Néoptoléme ne figurait pas parmi les héros chargés de
récupérer Philoctéte dans les récits antérieurs a Sophocle que nous
connaissons.

3. Ulysse, au début du drame, ne fait pas de référence directe a la
prophétie ; elle n’est citée explicitement pour la premiére fois qu’aux
vers 603-619, par le personnage du « faux marchand », dans des
circonstances qui jettent une ombre de soupgon sur sa précision et
véridicité (Pucci 2003, p. 232-234 avec références). Jusqu'a la
conclusion du drame, 'auditoire ne peut pas savoir avec précision si
Hélénos avait enjoint de reconduire a Troie Philoctéte et son arc - ce
qui devait aussi étre volontaire de la part du héros ! (voir, par ex. : v.
610-613, 839-842, 1329-1335) - ou tout simplement de récupérer I'arc
(qui pourra par la suite étre manceuvré par un autre guerrier, voir par
ex. les vers 68-69, 77-78, 113-115, 1054-1060). L'ambiguité est voulue

(Easterling 1978, p. 27-30) : des morceaux d'information sont dévoilés



a différents moments, de telle sorte que les spectateurs doivent
toujours supposer ce que chaque personnage connait et ce qui donc,
motive ses actions. Le vol de larc était en tout cas rendu
indispensable. 1l n’aurait pas été possible de convaincre Philoctéte, ni
de le vaincre au combat : le priver de son seul moyen de survie et de
combat aurait obligé le héros a réintégrer l'armée achéenne
(Kamerbeek 1980). La question de la prophétie, qui est le ressort de
I'action dramatique, est centrale et a été longuement discutée par tous
les interpretes : par souci de brieveté, nous renvoyons au travail de
Tamara Visser (1998), entiérement dédié a ce probléme, et a la
bibliographie qui s’y trouve ; voir aussi, plus récemment, les
considérations de Carlo Brillante (2009, p. 69-74).

4 .Tarc, 'objet dont la restitution motive la reconnaissance de
Néoptoléeme comme fils d’Achille, est fortement connoté au niveau
symbolique. Cet objet, en fait, a un rdle crucial dans le drame (Segal
1986, p. 121-125 ; Taplin 1978, p. 89-93). Il est au centre de I'intrigue
(cC’est pour récupérer I'arc qu'Ulysse et Néoptoléme se rendent a
Lemnos), c’est 'arme qui rend Philoctéte invincible (ce qui motive la
ruse d'Ulysse, cf. note précédente), il est le seul moyen de survie de
Philoctete (Taplin 1978, p. 90). Surtout, I'arc est un puissant symbole
du rapport qui lie Philoctete a Héracles, paradigme de confiance entre
personnages aux vertus et a la stature héroiques. Philoctete tient
I'arme d’Héracles, qui la lui octroya comme récompense pour avoir
allumé le feu a son blicher funéraire (v. 669-670 ; v. 799-803). La
certitude (qui se révélera erronée) d’avoir noué un lien du méme
genre avec le fils d’Achille motive la disponibilité de Philoctete a
confier I'arc a Néoptoléme dans un premier temps (v. 667-670). Ce
passage se fait peu apres, quand Philoctete, succombant
temporairement a un accés de sa maladie, confie I'arc a Néoptoleme
(v. 764-778) et le prie d’étre pour lui ce que lui-méme, Philoctéte, avait
été pour Héracles (v. 796-805). La restitution de I'arc va donc de pair
avec la réalisation effective de ce lien que Philoctete avait envisagé,
non complétement a tort, dans un premier temps.

5.AF Garvie (1972, p. 213-226) met en lumiére la maniére dont
tromperie, violence et persuasion organisent la structure de la
tragédie. Son analyse est a intégrer avec les remarques de P.E.
Easterling (1978, p. 31) sur le r6le du final. Pour une analyse générale
de ces modalités d’action dans le Philoctéte, voir Buxton 1982, p. 113-
132.

6. Voir Segal 1982, p. 315.

7 . Plusieurs commentateurs considerent le Philoctéte comme une
exploration de la nécessité de la confiance comme base de la
sociabilité humaine. Voir en ce sens Easterling 1978, p. 38 ; Segal 1981,
p. 316 ; dans une optique légerement différente Rose 1976, p. 95-103.

8 . Homere, Iliade, VI, 153. Voir aussi Sophocle, Philoctéte, 417, ou
Philoctete se réfere a Ulysse de maniere injurieuse comme suit : « le
fils de Sisyphe acheté par Laérte » ; et v. 624-625 : « comme cela, mort,

serai-je convaincu aussi a revenir d’Hadés a lumiére, comme son ( scil.



d’Ulysse) pere » (C’est le sarcasme, dont le sens n’est pas entiérement
clair, par lequel Philoctéte commente I’éventualité qu'Ulysse puisse le
convaincre a réintégrer 'armée achéenne a Troie, cf. v. 448-449). Cf.
aussi Euripide, Cyclope,104 : « Je connais cet homme, le bavard rusé, le
fils de Sisyphe » (c’est le commentaire du Cyclope face a Ulysse). Les
scholies nous informent plus diffusément sur cette tradition : Anticlée,
la mére d’Ulysse, aurait été mariée a Laérte quand elle était déja
enceinte d’Ulysse par ceuvre de Sisyphe (voir les Scholies anciennes a
I'Ajax de Sophocle, ad 190, avec deux versions, 'une trés synthétique
'autre plus développée ; voir aussi les Scholies au Philoctéte, ad 417 et
TrGF 3.175, 4.567 Radt).

9. Voir supra note 2.

10. Pour ce méme modeéle dans le monde romain, voir Bettini 1992,
p. 211-239 et Lentano 2007.

11.Dans les premiers chants de 1’ Odyssée, la ressemblance entre
Télémaque et Ulysse est mise en avant en plusieurs occasions. La
ressemblance est pensée aussi bien dans son cbté physique (I, 206-212)
qu’au niveau des capacités de Télémaque. Comme le souligne la déesse
Athéna si « peu de fils sont les égaux de leurs peéres, la plupart valent
moins », ce n'est pas le cas de Télémaque, qui se montrera a la hauteur
d’Ulysse, dont il tient la metis (II, 276-280). A I'intérieur de ce méme
paradigme, ou la ressemblance se décline comme égalité de la valeur
du fils par rapport au pére, apparait aussi la figure de Néoptoleme.
Dans lanekyia, Achille défunt s'empresse de demander a Ulysse si
Néoptoléme a bien pris sa place au premier rang parmi les guerriers
grecs a Troie. La réponse affirmative d’Ulysse, qui souligne chez
Néoptoléeme une série de traits typiquement achilléens, réjouit
Achille : le héros défunt semble alors oublier toutes les peines qu'il
avait avouées auparavant (X1, 488-537). Sur ces figures, voir Arrighetti
1991. Le méme modele apparait dans la problématisation du rapport
entre Diomeéde et le modeéle guerrier représentée par son pere Tydée
au chant v de I’ Iliade (V, 113-126 ; 793-824). On peut aussi rappeler que
le rapport entre bonne naissance et vertu était au centre du modele
aristocratique chanté par Théognis et avait fait 'objet d'un dialogue
d’Aristote, le mepi evyevelag, dont nous n’avons que quelques
fragments (fr. 91-94 Rose).

12. Dans la cité administrée selon la justice, les femmes « enfantent des
fils ressemblant aux parents » (Hésiode, Les Travaux et les Jours, 235). Cf.
les vers 180-185 de la Théogonie, ou il est question de la destruction de
la race de fer de la part de Zeus. Toute une série de renversements
'accompagnera : les enfants naitront avec les cheveux gris, les fils
déshonoreront leurs parents et ainsi de suite. Dans le cadre de ces
inversions de I'ordre des choses, nous lisons au vers 182 : o0d¢ nathp
naideootv Opoliog obdETL maideq. Son interprétation est discutée. D’'un
coté le vers est compris comme « ni le pere ressemblera aux enfants, ni
les enfants (au pére) » (trad. de P. Mazon, CUF) ; cependant, comme le
remarque M. L. West (1978), il est plus probable que opoiiog soit a
entendre Oudgpwv ; le vers sonnerait donc « le pére ne sera pas



d’accord avec les enfants, ni les enfants avec le pére » (voir aussi en ce
sens la trad. de G. Most, Loeb 2006). Cette deuxiéme interprétation est
la plus adaptée a la suite du texte, qui porte justement sur le désaccord
qui régnera entre hotes, amis, fréres (v. 183-190) ; elle évite aussi la
difficulté d’'une phrase ou « le péere ressemble aux fils », ce qui serait
exprimé de maniere peut-étre plus adaptée par « les fils ressemblent
au pére » (en somme, avec la méme syntaxe qu’au v. 235 ; West 1978).
13. Les Auses, ne connaissant pas de mariage et ayant les femmes en
commun, attribuent les enfants a '’homme auxquels ils ressemblent le
plus ( Histoires, IV, 180). Voir aussi la critique au modéle platonicien
d’éducation communautaire contenu dans la Politique d’Aristote, qui
reprend I'anecdote d’Hérodote : « A vrai dire, il n’est méme pas
possible d’éviter que certains ne soupgonnent quels sont leurs freres,
leurs enfants, leur pére ou leur mére ; car les ressemblances qui
existent entre les enfants et leur parents fourniront inévitablement
aux uns et aux autres des indices ; c’est d’ailleurs ce qui arrive au dire
d’auteurs de tours du monde : certains habitants de Haute-Libye ont
en commun leur femmes ; les enfants qui naissent sont cependant
répartis d’apres les ressemblances » (1262a 14-21, trad. Aubonnet,
CUF).

14 .Bonnard 2006a. Plus diffusément, sur la question de la
ressemblance et la surévaluation de l'apport paternel dans la
procréation, autant dans les traités scientifiques, que dans les récits
fictionnels concernant dieux (naissances monoparentales de divinités)
et héros, voir la riche documentation recueillie et commentée par
Jean-Baptiste Bonnard (2004 ; plus brievement 2006b).

15.Fr. 167 Kannicht, d’ou I'article de J.-B. Bonnard (2006a) tire son
titre. Je tiens a remercier le relecteur anonyme de ce texte aux Cahiers
« Mondes Anciens » pour cette suggestion et pour d’autres remarques
précieuses.

16. Aristote cite a deux reprises une jument de Pharsale appelée « la
Juste » car elle mettait bas des petits ressemblant a leur pére ( Politique,
1262a, 21-24 et Historia animalium, 586a, 12-14) ; Elien attribue a l'aigle,
modeéle de masculinité, ’habitude d’imposer a ses petits des épreuves
destinées a en prouver la ressemblance au pére ( Sur la nature des
animaux, 11, 26).

17. Une dualité s’installe donc entre deux figures qui, dans I’Athénes

duv €

siecle, étaient devenues paradigmatiques. Achille et Ulysse
étaient « des prototypes mythiques et littéraires de deux manieres de
penser et de sentir, de deux mondes entiérement différents. Achille, le
guerrier invincible, était la figure idéale de la tradition aristocratique
grecque [...]. Ulysse était au contraire un homme dont I'intelligence
régissait toutes les actions, un homme pour qui une tromperie menée
a bien était un point d’honneur. » (Knox 1964, p. 121, notre
traduction).

18. Cf. un passage homérique signalé par Knox (1964, p. 121) : « Achille
aux pieds rapides alors ainsi répond : “Divin fils de Laérte, industrieux

Ulysse, je dois vous signifier brutalement la chose, comme j'entends la



faire, comme elle se fera. De la sorte, vous n’aurez pas a roucouler I'un
apres l'autre, assis 13, 2 mes cotés. Celui-la m’est en horreur a I'égal des
portes d'Hades, qui dans son coeur cache une chose et sur les levres en
a une autre” » ( Iliade, IX, 307-313, trad. Mazon, CUF).

19.0. Taplin (1978, p. 131-133) identifie le parallélisme entre la
premiére tentative de restitution de 'arc (974 sq.) et son effective
restitution (1292 sq.). En effet, les deux scénes ont la méme structure
d’un point de vue dramaturgique, comme nous le verrons. Cependant,
d’un point de vue thématique, il est possible de construire une série
cohérente de trois scénes, qui inclut aussi la fin du prologue.

20. Philoctete avait déja eu I'occasion de noter peu de vers auparavant
la ressemblance entre la @Uo1c de Néoptoleéme et celle d’Achille : « fils,
ta @Uo1g est noble et vient de gens nobles » (v. 874-875).

21. Dans les deux cas il est question du rapport étroit entre la @ooic de
Néoptoleme et celle de son pere. La métaphore végétale renforce cette
idée de ressemblance entre peére et fils. Néoptoleme est dit
bourgeonner de son pére (v. 1310) : comme un bourgeon reproduit a
I'identique la plante dont il nait, Néoptoleme ne peut que reproduire
les qualités de son pere. De méme, le pere est dit putedoag au v. 904 : il
est celui qui « a planté » le fils. Par ailleurs, la métaphore est filée tout
au long de la tragédie (voir, v. 346 ; 582 ; 1066). Nous pouvons donc
affirmer que cette métaphore de la filiation, orientée a souligner la
persistance d'un trait a travers les différentes générations d’une
famille, trés richement analysée par Marine Bretin-Chabrol (2012) en
latin, est présente aussi en grec. Nos remarques enrichissent donc la
bréve parenthése que Bretin-Chabrol dédie au monde grec (p. 235-
243), en rajoutant un aspect qui n'y était pas valorisé.

22.Si le deux scénes sont paralleles, la deuxieme inverse pourtant
I'ordre des éléments qui figuraient dans la premiére. Dans l'une, a la
reconnaissance de I'héritage paternel de Néoptoleme, opérée par un
Philoctéte ignare de la ruse, suit 'échec de Néoptoléme de s’en tenir a
des criteres moraux achilléens en resituant I'arc ; dans l'autre, la
restitution effective de I'arc préceéde et motive la reconnaissance,
définitive, de Néoptoléme comme le fils d’Achille.

23. Voir note 4 supra.

24. Blundell 1989, p. 194.

25.Néoptoléme : « Fils de Laérte, les choses qu'il me fait mal
d’entendre, ces mémes choses je trouve répugnant les accomplir »
(v. 85-86) ; Ulysse : « Fils d’un noble peére, moi aussi, une fois, quand
jétais jeune, j'avais une langue paresseuse, et la main préte a agir :
mais, en en ayant fait 'épreuve, je vois que la langue, et non pas les
actes, est la guide dans tout pour les hommes » (v. 95-99). Voir aussi
les vers 903-904, dans lesquels le « dire » et le « faire » de Néoptoléme
apparaissent en consonance a Philoctete, au moment ou, encore
ignare de la ruse d’Ulysse (voir supra p. 4), il croit reconnaitre chez le
jeune un comportement digne d’Achille.

26. Podlecki 1966, p. 242. Et noter aussi le changement de statut de la
parole, a la fin du drame : les mots d’Héracleés sont des p 6ot - non



plus des Adyor - ils sont donc une parole « particulierement efficace »
(voir Bettini 2008).

27.En fait, c'est a partir de ce moment que la parole, auparavant
dévalorisée par son utilisation trompeuse, peut reprendre ses droits
(Winnington-Ingram 1980, p. 294-295). Contra Podlecki (1966, p. 244),
qui soutient que la possibilité de communiquer a été compromise a
jamais par la ruse et que donc la situation ne serait pas entierement
rétablie. La réaction de Philoctéte aux mots de Néoptoléme nous
semble contredire son interprétation : « comment ne pas étre
convaincu par les mots de celui qui me conseille en ayant a l'esprit
mon bien ? » (v. 1350-1351) ; et les raisons de Philoctéte pour ne pas
réintégrer I'armée tiennent a son refus d’étre associé a ses anciens
ennemis, voire de les aider (v. 1352-1366) ; voir aussi Blundell 1989,
p. 215-216.

28. Homere, Odyssée, 111, 121-125. La ressemblance entre Télémaque et
Ulysse avait déja été remarquée par Athéna (I, 206-212 ; II, 276-280)
mais elle restait encore, en quelque sorte, a prouver : la déesse, en fait,
rappelle a Télémaque sa ressemblance avec Ulysse (dont il ne peut pas
étre conscient) pour l'inciter a entreprendre le voyage qui occupe les
premiers chants. Pour Diomede, voir Iliade V, 811, 793-824. Voir aussi
supra note 11.

29. « De cette terre de I'lda mon pere est revenu ayant conquis par sa
bravoure le premier rang dans 'armée et rapportant dans sa maison
une gloire sans aucune ombre. Et moi, son fils, j’ai abordé au méme
pays de Troade, doué d’une vigueur égale, et mon bras y a fourni des
exploits qui valent les siens - et me voila qui meurs ici méprisé par les
Argiens ! [...] Quel spectacle offrirai-je ainsi, le jour ou je paraitrai
devant mon pere Télamon ? Supportera-t-il ma vue, si je me montre a
lui, sans que rien me distingue, sans ce prix de la vaillance dont il eut,
lui, jadis la noble et glorieuse couronne ? [...] Il me faut bien plutdt
trouver une preuve telle que je puisse montrer a mon vieux pére que je ne
suis pas né de lui sans courage, quant a ma phusis » (Sophocle, Ajax, 434-
440, 462-465 et 470-472 trad. Mazon CUF adaptée). Voir encore le cas
du méme Néoptoleme dans I” Odyssée ( supra note 11).

30.Comme le remarque B.M.W. Knox (1964, p. 123) méme dans sa
présentation trompeuse comme guerrier outragé par les Atrides, ruse
destinée a gagner la confiance de Philoctéte (v. infra), Néoptoléme dit
avoir parcouru la méme trajectoire qu’Achille. 1l se serait vu soustraire
quelque chose qui lui revenait de droit (les armes d’Achille défunt,
tout comme Achille s’était vu soustraire Briseis), ce qui 'aurait poussé
a se tenir a 'écart du combat et a nourrir une colere véhémente contre
Agamemnon et Ménélas.

31. La conjecture nai avancée par Erfurt est préférée a xai des mss. par
de nombreux éditeurs. Comme le signale Pucci, « la condescendance et
le désir d’Ulysse d’acquérir Néoptoleme a son propre monde moral
justifieraient la correction » (Pucci2003, ad loc.) ; voir aussi Kamerbeek
1980, Jebb 1898 . La lectio kai est retenue par Campbell 1969 et Dain-
Mazon 1960 .



32.la premiere interprétation nous inviterait a gloser : « nous
apparaitrons justes dans une autre occasion, il ne faut pas se soucier
de la justice maintenant » (Pucci 2003, ad loc.). Dans le deuxiéme cas,
Ulysse formulerait une théorie morale relativiste, qui ferait de la
justice non pas un absolu, mais un principe flexible, adaptable aux
circonstances : en 'occurrence, la prise de Troie justifierait bien un
acte qui ne serait pas juste en soi ou dans d’autres circonstances
(Schein 2013, ad loc.). Dans la lecture de Pucci, la position relativiste
d’Ulysse s’appuierait sur la nécessité d’accomplir le dessin de Zeus : il
est nécessaire que les Grecs conquiérent Troie car Zeus en a établi
ainsi, donc il est tout aussi nécessaire de s'emparer de l'arc de
Philoctéte, par quelque moyen que ce soit. La justice de l'action
apparaitra par la suite (Pucci 2003, ad loc.).

33. Voir supra note 3.

34.Dongc, on nest pas simplement face a une référence a des termes
rappelant  une shame  culture héroique - quoique profondément
complexe (sur la profonde re-sémantisation des mots liés au code
héroique voir Blundell 1989, p. 199-200 ; Rose 1976, p. 76, p. 95-103).
35.Pour le caractére emphatique de la tournure voir Schein 2013, ad
loc..

36.Un fragment non attribué : « tu n’es pas le fils d’Achille, tu es
Achille lui-méme » (fr. 363 Kannicht).

37.Comme le souligne Vidal-Naquet, au cours de la tragédie,
Néoptoleme change de statut, de naig - comme il est appelé un grand
nombre de fois - a &vrip, terme qui le désigne deux fois : une quand
« il commence a avouer la ruse au moyen de laquelle il avait piégé
Philoctéte, une seconde et derniere fois par Heéracles, a 'extréme fin
de la piece » (1972, p. 172).

38. Naturellement on peut imaginer des situations ou la connaissance
dérive d’une vision effective et des cas ou le sens est entierement
métaphorique, avec toute sorte de situation intermédiaire
normalement, en fait, les expressions tendent a se disposer a différents
point du continuum entre sens métaphorique et littéral, plutét que a
se ranger nettement de 'un ou de l'autre c6té. Certains cas sont tout
simplement ambigus, a cause de leur contexte : quand le cheeur de I
&Edipe Roi se déclare incapable d’indiquer (8¢i€a, v. 278) a Edipe le
coupable du meurtre de Laios, par exemple, on ne peut pas savoir si le
verbe se réfererait a une argumentation ou a une monstration directe,
mais on peut soupgonner que les deux options auraient été également
viables.

39.Les 29 occurrences du verbe deikvuut chez Sophocle (dans les 7
tragédies qui nous sont parvenues dans leur intégralité) montrent
différentes sortes d’options. La ou le verbe indique la source de
connaissance qui permet d’étayer une affirmation ou de valider un
raisonnement, il fait référence a la monstration d’un objet, d’un lieu
ou d’une personne, ou bien a I'observation d’'un acte - qui est censé
donner une évidence plus solide a une démonstration conduite

verbalement. Bien rarement le verbe est utilisé en référence a une



activité de type principalement ou exclusivement verbale et ce n’est
que dans de circonstances particuliéres (cf. Edipe Roi, v. 748 ou le
discours est le seul moyen disponible de savoir ce qu'Edipe demande ;
Electre, v. 1366 ol le discours est suffisamment fiable pour valoir
démonstration ; dans les deux cas le verbe deikvuut insiste sur le
dévoilement d’une vérité longuement ignorée par un personnage, ou
difficile 2 comprendre). Par ailleurs, la monstration d’une personne ou
d’'un objet peut avoir lieu en dehors de la wvalidation dun
raisonnement (voir Sophocle, Ajax, v. 565-571 ou Ajax, ayant
l'intention de mettre un terme a sa vie, demande que Teucros prenne
soin de son fils aprés sa mort et quil le montre (8eie1) aussi a
Télamon et Eribée, c’est-a-dire aux grands-parents du petit).

40. Par exemple : Sophocle, Trachiniennes,v. 375-379.

41.Le sens originaire de la racine indo-européenne *bhi, dont la
racine grecque @u- dérive, fait 'objet de discussions. Les mots issus de
cette méme racine et attestés dans les langues indo-européennes
appartiennent aux champs sémantiques du devenir et du développement
de la végétation, sans que 'on arrive a établir la primauté de I'un sur
I'autre (Burger 1925, p. 1 et Chantraine, s.v. soutiennent la primauté du
sens végétal ; Holwerda 1955, p. 108, est d’avis contraire). La racine @u-
du grec nous met face a une situation du méme ordre. Plusieurs termes
relatifs au monde de la végétation en dérivent (gutdv, @UAAnN); en
méme temps, @Lopal semble se superposer a eiui et yiyvopat, avec le
sens de « étre » ou « devenir ». Cependant, I'études des termes chez
Homeére permet de soutenir que la racine @u-, quel qu’ait été le sens de
la racine indo-européenne dont elle dérivait, était originairement liée
au monde de la croissance végétale.

42.Voir par exemple Sophocle, Edipe Roi, v. 740-743 (aspect) ; Ajax,
v. 1299-1300 (naissance/lignage).

43. C'est, par exemple, la position de Benvéniste, qui glose « il me
révéla la nature de cette plante » (1948, p. 78-79) ; de la méme opinion
Heubeck 1989 qui comprend deikvuut au sens de « expliquer », et
Vo1 comme « le pouvoir caché dans la plante ».

44.W.B. Stanford (1984) assimile @Uoic a @ur] (quHomere utilise,
cependant, seulement en référence a des étres humains) ; D. Holwerda
(1955, p. 68) traduit par le latin species. Déja Merry et al. (1886-1901)
interprétaient la présence du verbe deikvuut come preuve de I'aspect
visible de la @Uoic du u®Av. M. Carastro (2006, p. 145) suggére de
considérer que la @oo1c du u@Av est constituée par tous les éléments
cités, a savoir « sa racine, sa fleur et son nom ». Voir, dans le méme
sens, M. Brouillet (2013) sur les rapports entre notation de la couleur
et emploi du nom que les dieux attribuent a la plante.

45. Capponi 2009 ; cf. Vivante 1982, avec la recension d’Austin 1985.
46. Le terme @dpuakov peut étre employé directement pour indiquer
des couleurs, comme chez Hérodote, Histoires, I, 98. Voir sur ce point
Carastro 2006, p. 154-156 et Grand-Clément 2011, p. 43-44.

47. Sur la couleur chez les médecins hippocratiques, voir Barra 2009,
p. 160-161.



48. « Le soin dans la description de I'apparence chromatique de la

plante suggere qu’elle participe du pouvoir que la plante recele » :
Grand-Clément 2011, p. 43.
49. Vernant 1989, p. 224 ; 2007, p. 1465.

Bibliographie

Arrighetti G. (1991), « EOIKOTA TEKNA TONEYZI. Etica eroica e
continuita genealogica nell’epos greco », SIFC 84-2, p. 133-147.
Austin N. (1985), « Review : ‘The Epithets in Homer : A Study in
Poetic Values’ by Paolo Vivante », CPh 80-1, p. 67-69.

Barra E. (2009), « Des humeurs, des couleurs et des remédes dans le
Corpus Hippocraticum », dans Carastro éd. 2009, p. 153-163.
Benveniste E. (1936), « Liber et Liberi », REL 14, p. 51-58.

— (1948), Noms d’agent et noms d’action en indo-européen , Paris.

— (1966), Le Vocabulaire des institutions indo-européennes , vol. 1, Paris.
Bettini M. (1992), Il ritratto dell'amante, Torino.

— (2008), « Il mito fra autorita e discredito », Limmagine riflessa 17,
p. 27-64.

Blundell M.W. (1989), Helping Friends and Harming Enemies. A Study in
Sophocles and Greek Ethics, Cambridge.

Bonnard J.-B. (2004), Le Complexe de Zeus. Représentations de la
paternité en Gréce ancienne, Paris.

— (2006a), « ‘Il parait qu’en effet les fils ressemblent aux péres’ »,
dans Prost F. et Wilgaux J. éd., Penser et représenter le corps dans
l'antiquité, Rennes, p. 307-318.

— (2006b), « Représentations de la paternité et de la filiation en
Greéce ancienne », dans Bresson A. et al. éd., Parenté et société dans le
monde grec de U'Antiquité a I'dge moderne, Bordeaux, p. 121-130.
Bretin-Chabrol M. (2012), L'Arbre et la Lignée. Métaphores végétales de
la filiation et de Ualliance en latin classique, Grenoble.

Brillante C. (2009), « Filottete : elementi tradizionali, riprese e
innovazioni sofoclee », QUCC 93-3, p. 49-77.

Brouillet M. (2013), « Que disent les mots des dieux ? », Métis N.S.11,
p. 147-181.

Burger A. (1925), Les mots de la famille de gpUoig en grec ancien , Paris.
Buxton R. (1982), Persuasion in Greek Tragedy. A Study of Peitho,
Cambridge.

Campbell L. (1969), Sophocles. The plays and the fragments,
Hildesheim.

Capponi M. (2009), « Lait blanc, vin rouge et sang noir : I'utilisation
stylistique des termes chromatiques », dans Carastro éd. 2009,
p. 85-98.

Carastro M. (2006), La Cité des mages. Penser la magie en Gréce ancienne ,
Grenoble.

— éd.  (2009), L'Antiquité en couleurs. Catégories, pratiques,

représentations, Grenoble.



Chantraine P. (1968-80), Dictionnaire étymologique de la langue grecque,
Paris.

Dain A. et Mazon P. éd. (1960), Sophocle. Tome 3 : Philoctéte - Edipe a
Colone, Paris.

Easterling P.E. (1978), « Philoctetes and modern criticism », ICS,
p. 27-39.

Garvie A.F. (1972), « Deceit, violence and persuasion in the
Philoctetes », dans Studi classici in onore di Quintino Cataudella 1,
Catania, p. 213-226.

Grand-Clément A. (2011), La Fabrique des couleurs. Histoire du paysage
sensible des Grecs anciens, Paris.

Heubeck A. (1989), « Commentary on books 9-12 », dans Heubeck A.,
Hoekstra A. éd., A Commentary on Homer’s Odyssey, vol. 2, Oxford.
Holwerda D. (1955), Commentatio de vocis quae est @Uoi¢ Vi atque usu
praesertim in graecitate aristotele anteriore, Groningae.

Kamerbeek ].C. (1980), The Plays of Sophocles : Commentaries. VI : The
Philoctetes, Leiden.

Knox B.M.W. (1964), The Heroic Temper, Berkeley-Los Angeles.

Jebb R.C. (1898), Sophocles. The Plays and Fragments.1V. Philoctetes,
Cambridge.

Lentano M. (2007), La prova del sangue. Storie di identita e storie di
legittimita nella cultura latina, Bologna.

Merry W.W., Riddell J. et Monro D.B. (1886-1901), Homer’s Odyssey,
Oxford.

Podlecki AJ. (1966), « The power of the word in Sophocles’
Philoctetes », GRBS 7, p. 233-250.

Pucci P. (2003), « Introduzione » et « Commento » dans Avezzu G.,
Pucci P. et Cerri G., Sofocle. Filottete, Milano.

Rose P. (1976), « Sophocles’ Philoctetes and the teachings of the
Sophists », HSPh 80, p. 49-105.

Sahlins M. (2012), What Kinship Is - And Is Not, Chicago.

Schnebele A. (1988), Die epischen Quellen des sophokleischen Philoktet.
Die Postiliaca im friihgriechischen Epos, Karlsruhe.

Schein S. (2013), Sophocles : Philoctetes, Cambridge.

Segal Ch. (1981), Tragedy and Civilization. An Interpretation of
Sophocles, Cambridge (Ma)-London.

— (1986), « Visual symbolism and visual effects in Sophocles », dans
Interpreting Greek Tragedy, Ithaca-London, p. 113-136.

Stanford W.B. (1984), The Odyssey of Homer, London-Melbourne-
Toronto.

Taplin O. (1978), Greek Tragedy in Action, Cambridge.

Vernant J.-P. (1989), Lindividu, la mort, 'amour. Soi-méme et l'autre en
Greéce ancienne,Paris.

— (2007), Guvres, Paris.

Vidal-Naquet P. (1972) « Le Philoctéte de Sophocle et I'éphébie »,
dans Vernant J.-P. et Vidal-Naquet P., Mythe et tragédie en Gréce
ancienne, Paris, pp. 159-184.

Visser T. (1998), Untersuchungen zum sophokleieschen Philoktet,



Stuttgart-Leipzig.

e Vivante P. (1982), The Epithets in Homer. A Study in Poetic Values,

New Haven-London.

® West, M. L. (1978), Hesiod. Works and Days. Edited with Prolegomena

and Commentary, Oxford.

o Wilgaux J. (2006), « Corps et parenté en Gréce ancienne », dans

Prost F. et Wilgaux J. éd., Penser et représenter le corps dans I'Antiquité,

Rennes, p. 333-349.

® — (2010) « Consubstantiality, incest, and kinship in ancient

Greece », dans Rawson B. dir., A Companion to Families in the Greek and

Roman Worlds, Oxford, p. 217-230.
® Winnington-Ingram R.P.
Cambridge.

Nos partenaires

(1980), Sophocles. An Interpretation,

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
EZHAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropologie

SCIEMCES des savoirs, des techniques
SOCIALES et des croyances
t méthodes et outils
M i B b SranoL M
CREE - UNIVIERGITE B8 CAIN |"::'|.|'|'.'-\.|l'.|l."' structuree
ODNU enssi 5
strasbourg it inanchsFaformart

g

AN i A
WS D,

fondation
maison des
sCiences
de I'homime

e CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE

(EHESS).
IATYT e DEVELOPPEMENT :
i DAMIEN

Centre Alexandre-Koyré RISTERUCCI,
Histoire dest seieron o des technicpees IMAGILE, MY
LIRAR Bt EHESS-CHRIT MBBN —SC|ENCE W_ORK.

it @g‘ DESIGN : WAHID
| |

MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	En guise d’introduction : au cœur du drame
	Ne pas être le fils de Sisyphe : l’héritage paternel de Néoptolème
	Valider l’identité filiale : critères et modalités

	La φύσις : une instance visible de la personne ?
	Bibliographie
	Nos partenaires


