
Deiknūnai tēn phūsin Deiknūnai tēn phūsin ::
valider l’identité filiale dansvalider l’identité filiale dans
le le PhiloctètePhiloctète de Sophocle de Sophocle

Deiknūnai tēn phūsinDeiknūnai tēn phūsin: validating filial identity in Sophocles’ : validating filial identity in Sophocles’ PhiloctetesPhiloctetes

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciensCahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens , , Montrer,Montrer,
démontrerdémontrer, , n°8n°8, , 20162016

Résumé
Lorsque, dans le Philoctète de Sophocle, Néoptolème restitue à
Philoctète l’arc qu’il lui avait soustrait auparavant, Philoctète
certi�e la continuité, sur le plan des valeurs, entre Achille et
Néoptolème : « J’en conviens, �ls, tu nous a montré (edeixas) la
phusis à partir de laquelle tu as bourgeonné » (v. 1310-1311). Le
personnage de Néoptolème s’avère être construit autour d’un
modèle culturel répandu en Grèce ancienne (le �ls doit être la
réplique du père). Les modalités par lesquelles Philoctète
reconnaît et certi�e la ressemblance entre Néoptolème et Achille
répondent à un schéma commun à d’autres récits où l’identité
�liale d’un héros est mise à l’épreuve et demande à être validée
par un tiers dans un contexte spéci�que. L’étude sémantique de
l’expression ten phusin d’edeixas suggère en�n l’impossibilité de
départager, dans ce cas, la notion de monstration directe et celle
de démonstration : phusis indique à la fois un caractère moral, un
lien généalogique et un aspect visible.

Le rapport de Néoptolème au modèle de vertu héroïque incarné par
son père Achille est problématisé tout au long du Philoctète de
Sophocle, jusqu’au moment où Philoctète a3rme, une fois pour
toutes : τὴν φύσιν δ' ἔδειξας, que l’on peut traduire provisoirement
par « tu as montré ton hérédité morale » – celle d’Achille, bien
entendu1. Il s’agira ici d’explorer cet acte de validation de l’identité
�liale de Néoptolème accompli par Philoctète, notamment à travers
l’étude des modèles culturels qu’il implique. D’abord, nous situerons la
séquence qui nous intéresse dans le développement du drame et par
rapport aux thèmes qui en modèlent la structure, en particulier le

Alessandro Buccheri

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=265


thème du lien entre mots et actes, et celui de la relation de
Néoptolème au modèle achiléen. Ensuite, nous analyserons la manière
dont le mot φύσις est employé dans la construction de l’opposition
entre l’héritage paternel de Néoptolème et les enseignements qu’il
reçoit d’Ulysse, opposition qui s’inscrit dans la lignée d’un modèle
culturel – dont nous retrouvons les traces dans plusieurs textes
anciens – qui présuppose et valorise la ressemblance entre pères et fils.
À cette �n, nous étudierons trois scènes centrées autour du débat sur
la φύσις de Néoptolème et du vol/restitution de l’arc, qui constituent
un parcours culminant dans les vers 1308-1313. En outre, nous
analyserons les unités qui composent l’acte de validation – situation,
agents, critères – et mettrons en lumière d’un côté le lien qu’il
entretient avec le thème récurrent problématisant le rapport entre
mots et actes et, de l’autre, le fait qu’il est bâti à partir d’un modèle
culturel d’« épreuves de �liation juste » également répandu en Grèce
ancienne. En�n, nous proposerons une analyse sémantique de
l’expression τὴν φύσιν δ' ἔδειξας, en argumentant qu’il est nécessaire
d’en garder la polysémie, sans imposer au texte une partition entre
monstration et démonstration, en d’autres mots, sans réduire le verbe
δείκνυμι à la seule expression métaphorique d’un procédé d’ordre
intellectuel.

En guise d’introduction : au cœur du drame
L e Philoctète d e Sophocle met en scène un épisode lié à la �n de la
guerre de Troie 2. L’action se déroule sur l’île de Lemnos, imaginée
comme un lieu désert. Le héros grec Philoctète y a été abandonné lors
de l’expédition achéenne qui avait ouvert le conUit, dix ans
auparavant. Mordu par un serpent sur l’île de Chrysé, Philoctète est
blessé. Depuis, sa plaie ne se referme pas, il en émane une odeur
terrible. Les Achéens donc, et notamment Ulysse, l’abandonnent, seul
et malade, à Lemnos. Dix ans plus tard, la situation a changé. Le devin
Hélénos apprend à l’armée grecque que jamais les Grecs ne pourront
conquérir Troie sans Philoctète et son arc, l’arme que le héros a reçue
des mains d’Héraclès. Il est nécessaire aussi que Néoptolème, le �ls
d’Achille (qui est mort entre-temps), participe à la guerre. Ulysse et
Néoptolème se rendent donc à Lemnos, pour récupérer Philoctète et
son arme. Plus précisément, Ulysse charge Néoptolème de gagner la
con�ance de Philoctète et de lui soustraire l’arc3. Le jeune homme est
d’abord réticent : il ne veut pas accomplir des actions qu’il juge déjà
douloureuses à entendre. S’il préférerait agir, se battre avec
Philoctète, plutôt que le séduire par des discours, il accomplit
pourtant le plan d’Ulysse. Cependant, la turpitude de cet acte, qui ne
correspond pas au modèle de vertu incarné par son père Achille, le
pousse �nalement à aYronter directement Ulysse et à rendre l’objet
volé à son propriétaire. Après la sortie dé�nitive d’Ulysse de la scène,



Achille et Néoptolème échangent les vers suivants (1308-1313) :

Εἶἑν· τὰ μὲν δὴ τόξ' ἔχεις, κοὐκ ἔσθ' ὅτου
ὀργὴν ἔχοις ἂν οὐδὲ μέμψιν εἰς ἐμέ. 
Ξύμφημι, τὴν φύσιν δ' ἔδειξας, ὦ τέκνον,
ἐξ ἧς ἔβλαστες, οὐχὶ Σισύφου πατρός,
ἀλλ' ἐξ Ἀχιλλέως, ὃς μετὰ ζώντων ὅτ' ἦν
ἤκου' ἄριστα, νῦν δὲ τῶν τεθνηκότων.

Bien ! Tu as ton arc, et il n’y a pas de raisons pour que tu
sois en colère ou aies blâme envers moi.
J’en conviens, �ls, tu nous a montré la phusis à partir de
laquelle tu as bourgeonné, qui n’est pas celle d’un père
comme Sisyphe, mais celle d’Achille, qui avait la meilleure
renommée quand il était parmi les vivants, et qui l’a
maintenant qu’il est parmi les morts.

Néoptolème a3rme que la réparation de ses fautes est accomplie, et
donc que Philoctète n’a plus de raison de lui en vouloir, ni de le
blâmer, ce à quoi acquiesce Philoctète. C’est un moment crucial : la
reconnaissance de la valeur de Néoptolème permet la création d’un
nouveau lien entre les deux personnages, cette fois sous une forme
authentique, et non plus au sein d’une imposture, comme il l’avait été
auparavant. L’arc, objet que Philoctète avait reçu des mains d’Héraclès
et qui témoigne du lien noué autrefois entre ces deux �gures
héroïques, se fait le symbole de l’association dé�nitive de Néoptolème
au monde des valeurs héroïques qui est celui de Philoctète 4. Ainsi,
bannies la ruse et la violence, par lesquelles Ulysse avait cherché à
avoir le dessus sur Philoctète, un rapport de con�ance s’instaure, ce
qui constitue un point de départ pour que le héros abandonné puisse
en�n réintégrer la société, aux marges de laquelle il avait été
longtemps rejeté5. Fidèle à son nouvel engagement envers Philoctète,
Néoptolème met en œuvre une dernière tentative pour persuader
celui-ci de réintégrer la guerre, mais, face à son refus, s’apprête à
renoncer à sa gloire future pour raccompagner Philoctète en Malide,
sa terre natale. C’est Héraclès, ex machina, qui peut, grâce à son
autorité, persuader Philoctète de rejoindre l’armée grecque à Troie, où
il sera guéri et acquerra la renommée héroïque qui lui revient6. Les
vers 1308-1313 qui scellent l’alliance de Philoctète et Néoptolème se
placent donc au croisement de plusieurs thématiques structurant le
drame : le rapport entre les paroles et les actes, l’éloignement initial
puis l’adhésion du jeune Néoptolème au modèle paternel, le rôle de la
con�ance et de la persuasion comme éléments fondant la sociabilité
humaine7. Pour analyser le moment marquant la réconciliation de
Philoctète et Néoptolème, il est donc nécessaire de prendre en compte,
tour à tour, le rôle de ces thématiques, à partir du rapport entre la
figure de Néoptolème et celle d’Achille.



Ne pas être le �ls de Sisyphe : l’héritage paternel
de Néoptolème

Comme il l’a déjà été mentionné, dans les mots de Philoctète, la
reconnaissance de la vertu de Néoptolème, et donc du nouveau lien
qui s’établit entre les deux, se fait en référence à son identité de �ls
d’Achille. Néoptolème s’est montré noble tout comme son père l’était.
Il a montré aussi qu’il n’était pas « le �ls de Sisyphe ». Cette remarque
renvoie à une tradition qui fait de Sisyphe, « le plus rusé parmi les
mortels », le vrai père d’Ulysse 8. Il a donc montré qu’il n’appartient
pas à la dimension morale de la ruse, celle d’Ulysse, mais au monde de
l’ aristeia, auquel bien sûr appartient le même Philoctète, et dans
laquelle l’ascendance généalogique joue un rôle fondamental.

À l’arrière plan de la construction de la �gure de Néoptolème –
personnage qui ne �gurait pas parmi les héros chargés de récupérer
Philoctète et son arc dans les récits antérieurs à Sophocle dont nous
avons connaissance9 – se trouve donc un modèle culturel très répandu
en Grèce ancienne, qui fait du �ls la réplique du père. Le �ls est censé
reproduire en tout son père : physiquement, témoignant par ce moyen
aussi en être le �ls légitime, aussi bien que moralement. Il s’agit d’un
modèle ubiquitaire, que nous pouvons reconstruire à partir d’un grand
nombre de textes grecs, dans les nombreuses déclinaisons qu’il
connaît10. Chez Homère, par exemple, la ressemblance entre père et
�ls emprunte la forme du code héroïque : ressembler au père (que l’on
souligne ou non le côté physique de la ressemblance) veut dire avant
tout être à la hauteur de la renommée du parent11. Dans Les Travaux et
les Jours d’Hésiode la ressemblance devient l’un des bienfaits dont
peuvent se réjouir les habitants de la cité administrée de manière
juste12. Chez Hérodote, elle est la base de la reconnaissance des liens
de �liation chez la population libyenne des Auses13. Elle occupait une
place de choix dans des théories sur la génération des pré-
platoniciens – pour autant qu’on puisse les reconstruire – et dans les
théories biologiques hippocratiques et aristotélicienne14. Elle trouve
sa place dans la tragédie, comme l’exprime d’une manière directe un
fragment de l’ Antigone d’Euripide : « l’opinion est en eYet que les �ls
ressemblent aux pères15 » et elle comptait parmi les modèles humains
que les auteurs grecs avaient projetés sur le monde animal16. En
somme, sans multiplier les exemples, la ressemblance entre �ls et père
– que l’on peut souvent constater et qui fait l’objet d’une expérience
commune – était culturellement mise en valeur en Grèce ancienne.
Elle ressort comme un trait saillant dans les manières de concevoir ce
qu’un fils était – ou devait être.

La notion clé autour de laquelle se joue l’aYaire de la ressemblance
dans le texte du Philoctète est la notion de φύσις. Dès le début de la



tragédie, une opposition apparaît entre Ulysse et la �gure d’Achille,
entre le stratagème qu’Ulysse �nit par imposer et cet « héritage
paternel » de Néoptolème, c’est-à-dire tout ce que son père Achille,

« le meilleur des Achéens », lui a légué en termes de comportement17.
C’est Ulysse lui-même qui le reconnaît, aux vers 79-82, sur le mode de
la captatio benevolentiae : « Je sais, �ls, que par ta φύσις tu n’est pas né
pour dire de pareilles choses, ni pour tendre des pièges, mais la
victoire est douce à obtenir. Sois patient, nous apparaîtrons justes par
la suite » (v. 79-82). Bien qu’il n’ait jamais connu son père, Néoptolème
connaît bien sa renommée. En tant qu’homme vaillant, Achille n’aurait
jamais accepté de remporter une victoire par la ruse. Il aurait choisi de
convaincre honnêtement Philoctète, ou bien de l’aYronter et de le
vaincre au combat (v. 86-91 ; v. 102) 18. Le thème de l’héritage paternel
d e Néoptolème en contraste avec la ruse d’Ulysse est longuement
développé dans le drame et la mention de la φύσις marque les
moments principaux de l’évolution de ce contraste. Les vers 1308-
1313, dont nous sommes partis, constituent en fait le point culminant
d’un parcours qui se condense dans deux scènes précédentes19. Nous
devons donc nous intéresser au rapport entre les vers 1308-1313, le
passage �nal du prologue que nous avons déjà évoqué et la scène qui
suit l’obtention de l’arc par Néoptolème (v. 875-1004, et, en
particulier, v. 901-905).

Néoptolème a gagné la con�ance de Philoctète, au point de se voir
con�er son arc, pendant un accès de sa maladie. Il aurait donc
accompli le plan d’Ulysse. Cependant, en reconnaissant la valeur de
Philoctète et l’infâmie de son propre comportement, Néoptolème se
résout à révéler à Philoctète la tromperie dont il a été la victime. Il
commence par remarquer, en termes généraux, l’éloignement de ses
actions par rapport à sa φύσις : « Tout est difficile, quand quelqu’un, en
s’éloignant de sa φύσις, fait ce qui ne lui convient pas » (v. 902-903). La
φύσις de Néoptolème est encore une fois ce qu’il a reçu de son père,
comme on peut le déduire de la réponse de Philoctète. En eYet ce
dernier, qui ne voit pas où Néoptolème veut en venir et qui ne
soupçonne pas être la victime de la ruse d’Ulysse, le rassure. Son
comportement – sa (fausse) promesse d’aider Philoctète à regagner la
Malide – est bien dans le sillon du modèle paternel : « Mais tu ne fais ni
ne dis rien qui s’éloigne de celui qui t’a engendré (φυτεύσαντος, litt.
« planté »), lorsque tu aides un homme noble » (v. 903-904) 20. Mais
Néoptolème sait bien qu’il va « apparaître infâme » (v. 905), lorsqu’il
aura révélé le plan d’Ulysse dont il s’est fait le complice.

Ces vers sont très proches, au niveau thématique, de la deuxième
moitié du prologue. Dans les deux cas, la φύσις est mise en avant
comme ce qui devrait éviter à Néoptolème une action honteuse. Ce
rappel est renforcé par un jeu étymologique (φύσει... πεφυκότα, v. 79
prolongé par ἔφυν... οὑκφύσας, v. 88-89 ; φύσιν... φυτεύσαντος, v. 902-



905). Dans les deux cas, la discussion du comportement de Néoptolème
est construite en termes de rapport entre parole et action (v. 79-80 et
v. 86-87 ; v. 903-904). Se pose également la question de la
reconnaissance postérieure dont béné�cieront ses actes (« nous
apparaîtrons justes par la suite », v. 82 ; « j’apparaîtrai infâme »,
v. 905). Nous reviendrons par la suite, sur ces thématiques
(mots/actes, reconnaissance publique). Il convient de remarquer, pour
l’instant, que les deux scènes débouchent sur des décisions de
Néoptolème concernant l’arc de Philoctète. À la �n du prologue Ulysse
parvenait à convaincre Néoptolème de réaliser la tromperie aux
dépens de Philoctète. Dans la suite des vers 901, Néoptolème cède à
Philoctète, qui le supplie de faire amende de son comportement : il est
sur le point de restituer l’arc volé, si ce n’est que l’intervention
d’Ulysse l’en empêche et le persuade facilement de persévérer dans
leur plan.

Cette scène apparaît donc comme une charnière entre la première
mention de la φύσις de Néoptolème dans le prologue du drame et sa
validation dé�nitive par Philoctète aux vers 1308-1313. Elle reprend
les thèmes autant du prologue que des vers 1308-131321, dont elle est
aussi le parallèle d’un point de vue dramaturgique. Dans les deux cas,
Néoptolème est sur le point de restituer l’arc, Ulysse rentre pour l’en
empêcher. Cependant, dans la première scène il a facilement le dessus
sur Néoptolème ; dans la deuxième le jeune homme lui résiste, et l’arc
revient vraiment entre les mains de Philoctète 22.

Les vers qui sont au centre de notre analyse se posent donc comme
troisième étape d’un parcours : dans un premier temps Néoptolème est
facilement dérouté par les enseignements d’Ulysse, ensuite il échoue
dans une première tentative d’agir en accord avec l’hérédité morale
d’Achille, en�n il montre une fois pour toutes qu’il appartient au
monde de l’ aristeia, tout comme Achille et Philoctète. La
reconnaissance de cette communauté de valeurs, symbolisée par
l’objet même que Néoptolème restitue23, permet donc la réconciliation
entre Philoctète et Néoptolème. C’est par le biais de cette aristeia
pensée en termes d’héritage paternel que la réconciliation entre les
deux personnages prend la forme de la reconnaissance de la
ressemblance entre Néoptolème et Achille.

Valider l’identité filiale : critères et modalités

Les pages précédentes nous ont permis d’éclairer les raisons qui
donnent aux vers 1308-1313 la forme de la validation d’une « �liation
juste » ; il est temps de se tourner vers la manière dont s’opère cet acte
de validation. Ou, pour le dire autrement, sur les raisons qui
permettent à Philoctète d’affirmer que Néoptolème a montré (le verbe
employé est δείκνυμι) la φύσις de son père, qui est aussi la sienne. Cela
nous permet aussi de préciser pourquoi nous inscrivons ce cas dans la
catégorie de « validation », à la fois d’un acte et d’un statut.



Comme il le rappelle plusieurs fois dans le texte, Philoctète connaissait
bien Achille, il le considérait φίλτατος (v. 242), il admirait sa valeur. Il
a le sentiment de partager avec lui et avec un cercle de personnages
tels que Ajax, Nestor ou Patrocle (v. 410-452) une moralité intacte, qui
l’oppose à Ulysse et aux Atrides24. Il était donc en mesure de comparer
Achille et Néoptolème et, par là, de juger de la valeur de ce dernier,
contre les inUuences d’Ulysse. Sur quels paramètres se fondait ce
jugement ?

Si l’on considère le passage qui précède les vers 1308-1313, il apparaît
clairement que le jugement de Philoctète porte sur des actions.
Lorsque Néoptolème déclare avoir l’intention de restituer l’arc à
Philoctète, il n’arrive pas à le convaincre par des mots. Le serment que
prête Néoptolème n’est guère plus e3cace. Face au scepticisme
inébranlable – et compréhensible – de Philoctète, Néoptolème a3rme,
enfin (v. 1291-1292) :

Τοὔργον παρέσται φανερόν· ἀλλὰ δεξιὰν
πρότεινε χεῖρα, καὶ κράτει τῶν σῶν ὅπλων.

L’acte le rendra clair (φανερόν) ; étends donc ta main droite
et prends possession de tes armes.

C’est le fait de restituer l’arc et de ne pas céder aux menaces d’Ulysse,
comme il l’avait fait lors de sa première et hésitante tentative de
restituer l’arc, qui peut en�n convaincre Philoctète. Nous avons déjà
souligné la portée symbolique de cette action. Cependant, du point de
vue de la construction de l’acte de validation que nous adoptons dans
ce paragraphe, une autre thématique, que nous avons rapidement
évoquée, est à prendre en compte. Dans la tragédie, un jeu
d’oppositions et de correspondances entre « mots » et « faits » est
présent à partir des premiers vers et il est amplement développé par la
suite. Deux mondes opposés se dessinent dès le prologue : le monde
d’une parole qui prévaut sur les actions, qui est le monde d’Ulysse et
de la ruse (v. 50-55 ; 65-68 ; 96-99) ; et le monde où actes et mots se
correspondent, où les mots sont, pour ainsi dire, transparents, qui est
le monde de la vertu, ou tout au moins de la façon dont elle est perçue
par Néoptolème (v. 85-86) 25 et, par la suite, par Philoctète. C’est par la
parole que Néoptolème captive Philoctète – si grande était son envie
d’entendre la langue grecque à nouveau ! (v. 223-225 ; 234) – c’est par
la parole qu’il le dupe : le thème du λόγος revient avec une fréquence
« presque embarrassante » avant le vers 130826. Philoctète ne peut
donc se servir que des actes accomplis par Néoptolème pour juger de
son identité de « fils d’Achille »27.

Portons maintenant notre attention sur le juge. On a vu que Philoctète
possède des critères lui permettant d’émettre son jugement grâce à sa
connaissance d’Achille et à sa communauté de valeur avec lui et les
autres héros grecs… Mais on peut se demander pourquoi c’est à lui de



juger de la « �liation juste », pour ainsi dire, de Néoptolème. Une
première réponse est simple : Néoptolème s’adresse à Philoctète et lui
demande de reconnaître qu’il a réparé ses fautes. C’est donc à
Philoctète d’en convenir.

Toutefois, on peut avancer une deuxième raison, moins banale, la
même qui nous a conduit à utiliser les catégories de « juge » et de
« validation ». Il est nécessaire de reprendre, à ce sujet, le modèle
culturel qui fait du �ls une réplique �dèle de son père. Or, la
reconnaissance de la ressemblance entre �ls et père, que nous
évoquions plus tôt, n’est pas un fait personnel – ce n’est pas au �ls de
se reconnaître comme le vrai descendant de son père : la ressemblance
est soumise au regard d’autrui.

Mario Lentano (2007), qui a longuement travaillé sur la parenté à
Rome – et en particulier sur la �liation – a dégagé une structure
commune aux narrations qui mettent en scène ce modèle. Comme il
l’explique, dans les récits latins les �ls sont normalement mis à
l’épreuve par rapport à une caractéristique typique de l’identité du
parent (ou de la lignée), qui vaut presque dé�nition. L’épreuve est
encore plus contraignante, et sa validité encore plus forte, si elle se
déroule dans un contexte « marqué » : un contexte similaire, voire
identique, à celui où le père a acquis ou bien mis en évidence une de
ses caractéristiques. Et, surtout, elle se déroule dans un espace public :
c’est le père lui-même, sous les yeux de la communauté, ou la
communauté à défaut du père, qui signale la réussite (ou l’échec) de
l’épreuve (2007, p. 119-125).

Le modèle élaboré par Lentano pour le monde romain semble
s’appliquer aussi à la Grèce ancienne. En eYet, nous retrouvons les
mêmes thèmes dans les textes grecs. Ainsi, par exemple, dans l’
Odyssée, Télémaque est reconnu par Nestor « �ls d’Ulysse » à sa
manière de parler, surprenante chez un jeune de son âge ; dans l’ Iliade
Diomède devrait montrer la même ardeur guerrière qui caractérisait
son père Tydée 28. L’  Ajax de Sophocle nous donne un cas exemplaire
de contexte « marqué » et du caractère publique de l’épreuve de
légitimité : tout comme son père Télamon, Ajax est arrivé à Troie, où il
a accompli des gestes d’égal héroïsme. Cependant, non seulement il
s’est vu privé des armes d’Achille à la faveur d’Ulysse, mais, à cause du
massacre des troupeaux qu’il a accompli, il s’est couvert de honte. De
cet échec – la communauté des Argiens ne pourra pas certi�er qu’il a
égalé la valeur de son père – vient sa résolution funeste du suicide29.

Ces aspects des épreuves de légitimité sont bien présents aussi dans le
Philoctète. Le jeune Néoptolème, dont l’identité �liale doit encore être
mise à l’épreuve – est-il ou non le digne �ls d’Achille ? – est appelé à
Troie immédiatement après la mort de son père, il prend part à la
guerre à laquelle le nom d’Achille est lié à tout jamais ; il est même
destiné à porter les Grecs à la victoire, ce qui n’avait pas été permis à



son père30.

L’aspect public est aussi présent, et ce dès le prologue. La rhesis par
laquelle Ulysse tente de convaincre Néoptolème d’accomplir son plan,
se termine par des vers que l’on a déjà eu l’occasion d’évoquer (v. 79-
82) :

Ἔξοιδα, παῖ31, φύσει σε μὴ πεφυκότα
τοιαῦτα φωνεῖν μηδὲ τεχνᾶσθαι κακά·
ἀλλ' ἡδὺ γάρ τοι κτῆμα τῆς νίκης λαβεῖν,
τόλμα· δίκαιοι δ' αὖθις ἐκφανούμεθα·

Je sais, �ls, que par ta φ ύσις tu n’es pas né pour dire des
pareilles choses, ni pour tendre des pièges, mais la victoire
est douce à obtenir. Sois patient, nous apparaîtrons justes
par la suite.

Ici la référence à l’hérédité paternelle, qui en principe devrait
empêcher Néoptolème de céder aux propositions d’Ulysse, se double
de la référence à une reconnaissance publique. Certes, le verbe
ἐκφανούμεθα est ambigu et polysémique, il peut être interprété
comme le signe du cynisme d’Ulysse, de son relativisme moral, ou
encore en référence à une nécessité d’ordre supérieur (un plan divin
qui se dévoilerait au cours du drame)32. Quoi qu’il en soit – toute
tentative de trancher par rapport aux connotations de ce verbe
impliquerait une évaluation générale de la figure d’Ulysse et du rôle de
la prophétie33, et donc de la structure et du sens de la tragédie, ce qui
dépasse largement le but de cette démonstration – une idée peut être
soulignée : les actions, pensées en rapport avec le modèle paternel,
sont soumises à l’évaluation d’un regard extérieur34. Ce fait est
présent aussi aux vers 901-905, dont nous avons déjà souligné la
parenté avec les vers 79-82 : « j’apparaîtrai infâme » (v. 905).

On peut mesurer la portée de ce thème si l’on considère la manière
dont Néoptolème met en œuvre un détail du plan d’Ulysse, à savoir, sa
présentation trompeuse comme un guerrier outragé par Ulysse et les
Atrides, à l’instar de Philoctète, une ruse destinée à conquérir la
sympathie de ce dernier (v. 319-390). Ainsi raconte-t-il que, appelé à
Troie en tant que �ls d’Achille, une fois arrivé sur le lieu les Atrides
l’auraient privé des armes du père en faveur d’Ulysse, le dépossédant
ainsi, et publiquement, de la part qui lui revenait de droit. Cela, en
dépit du fait que l’armée entière l’avait salué, encore une fois
publiquement, comme le vrai �ls d’Achille : « C’était déjà le deuxième
jour de ma navigation, et moi j’arrivais à l’âpre Sigée grâce au vent



favorable et à l’aviron ; de suite l’armée en cercle autour de moi qui
débarquais me fêtait, et ils juraient de voir à nouveau Achille, qui
n’était plus » (v. 354-358). Ce détail, emphatique, dans le récit de

Néoptolème souligne l’injustice de l’attribution des armes à Ulysse 35.
Dans l’espace public, sur les champs de Troie, Néoptolème est reconnu
comme le �ls d’Achille, comme Achille lui-même36 : son statut est
reconnu par le regard de la communauté, ses droits devraient être
respectés.

À la lumière de ce détour, l’acte de Philoctète – « j’en conviens, tu as
montré la φύσις dont tu as bourgeonné » – n’apparaît plus comme une
simple réconciliation entre deux personnes. Philoctète, en tant
qu’homme qui partage les mêmes valeurs morales d’Achille, est le plus
adapté �nalement à reconnaître, publiquement et de l’extérieur la
φύσις, la ressemblance de Néoptolème à son père : non seulement en
termes physiques, comme l’avait déjà fait autrefois l’armée achéenne,
mais à part entière37. C’est un acte de reconnaissance publique – peut-
on rappeler à cet égard que le chœur, formé par les marins qui ont
accompagné Néoptolème, est encore sur scène ? – de l’identité �liale
de Néoptolème, qui fait référence à un thème culturel plus large et qui
est partie prenante dans le tissu du drame sophocléen, au même titre
que les autres thématiques telle que l’opposition entre les paroles et
les actes qui interviennent dans la structuration de ce passage du
drame. C’est pour cela que nous avons proposé cet exemple comme
« un cas de validation de l’identité filiale ».

On a vu donc comment se construit cet acte : qui en sont les acteurs,
quels sont les critères de jugement, quel contexte est requis. Qu’en est-
il de l’expression τὴν φύσιν δ’ἔδειξας, sur laquelle le jugement
s’appuie ? On pourrait conclure que, dans ce contexte, le verbe
δείκνυμι serait à comprendre sur le mode de la métaphore, tout
comme le verbe ἐκφαίνω. Dans la langue grecque – ainsi qu’en
français – plusieurs opérations intellectuelles se disent à partir du
lexique de la vision. « Savoir, connaître » peut se dire « avoir vu »,
« faire savoir, faire connaître » c’est « montrer »38. Δείκνυμι serait
donc une modalité de ce « montrer »/« faire savoir », une
démonstration particulièrement évidente, qui, métaphoriquement
« met sous les yeux »39. La métaphore se chargerait d’exprimer autant
l’opération intellectuelle que sa dimension publique. Quant à la φύσις,
même si le terme indique très souvent l’aspect visible d’une personne,
ici il ne serait pas question de retenir ce sens du mot40. Sorte
d’hérédité morale, elle ne serait « visible » que par le jeu de la
métaphore de la connaissance comme vision.

La φύσις : une instance visible de la personne ?



Cependant, on peut se demander si cet eYort de répartir les sens des
mots – vision métaphorique versus vision réelle, φύσις
« comportement » versus une φύσις « aspect visible » – ne revient pas
à imposer aux textes des catégories qui ne lui appartiennent pas.

Comme le remarque Benveniste dans le Vocabulaire des Institutions Indo-
Européennes, dans un passage qui reprend son article sur les mots latins
Liber/ liberi paru en 1936 dans la Revue des Études Latines , plusieurs mots
qu’on peut faire remonter à des racines indo-européennes indiquant la
croissance d’une plante, �nissent par signi�er, par la suite, la
« �gure », notamment l’apparence d’un être humain, aussi bien
qu'« une notion collective plus large telle que celle de souche » (1966,
p. 322-323). Il en est ainsi du mot φύσις, qui, dans la tragédie, se charge
de ces diYérents sens – et qui est issu d’une racine liée à la croissance
des êtres végétaux41. Il peut indiquer tout simplement l’aspect d’un
personnage, les traits par lesquels on peut le reconnaître. Il indique
aussi la naissance ou le lignage, un personnage peut dire d’un autre
qu’il est « de φύσις royale »42. Φύσις est aussi un caractère moral. Très
souvent, φύσις se charge de plusieurs valeurs en même temps. Dans les
vers que nous venons de commenter, le sens de caractère moral et de
lien généalogique sont tout à fait évidents, et impossibles à séparer.
Qu’en est-il du troisième aspect, de la visibilité directe, dans nos vers ?
Un détour par un passage homérique qui réunit le mot φύσις et le
verbe δείκνυμι nous fournit des indices.

Au chant X de l’ Odyssée, Hermès explique à Ulysse la manière de se
protéger des pouvoirs de Circée. Ainsi qu’Ulysse le raconte :

Ayant parlé ainsi, Hermès tueur d’Argos me donna un
φάρμακον, après l’avoir arraché de la terre, et il me montra
(ἔδειξε) sa φύσις. Elle avait une racine noire, la Ueur
ressemblait au lait : les dieux l’appellent μῶλυ, il est
di3cile à arracher pour les hommes ; les dieux, au
contraire, peuvent tout.

Qu’a donc montré Hermès à Ulysse, quand il lui montra la φύσις du
μῶλυ ? Les commentateurs de ce texte se partagent en général entre
deux interprétations. Certains entendent le passage comme « il m’a
expliqué ses propriétés »43 ; d’autres l’entendent comme « il m’en
montra l’apparence » – décrite au vers suivant, « elle avait une racine
noire et une Ueur semblable au lait »44. Comme dans les vers du
Philoctète, on hésite entre deux sens diYérents : expliquer des
propriétés versus montrer une apparence. Dans les vers de l’ Odyssée,
cependant, on a de bonnes raisons de penser que l’antithèse est mal
placée. En eYet, les notations de couleur sont très rares chez Homère,
elles interviennent, normalement, pour signaler un aspect
particulièrement important ou saillant par rapport à la scène décrite
45. D’autre part, dans la tradition médicale grecque la couleur joue un



rôle fondamental. Non seulement elle permet d’identi�er
correctement un remède aussi bien qu’une maladie, mais même dans
certains cas les propriétés d’un φάρμακον et sa couleur semblent

coïncider46. C’est ainsi que l’auteur hippocratique du traité Sur le
régime peut conseiller des boissons blanches pour le printemps et l’été,
noires pour l’automne et l’hiver (III, 68, 10, Joly). Ou encore l’auteur du
Mochlique peut formuler une liste d’attributs des φάρμακα où
propriétés et couleur se mêlent : « secs, humides, rouges, noirs, blancs,
astringents » (IV, 380, Littré)47. Ici donc la φύσις du μῶλυ est un aspect
visible qui est en rapport avec des propriétés essentielles, ou, plus
précisément, un aspect visible qui est aussi des propriétés essentielles
que nous dirions d’ordre différent48.

Ce passage homérique nous amène à revenir sur le verbe δείκνυμι.
Quoiqu’il ait une utilisation plus large dans les sept tragédies de
Sophocle qui nous sont parvenues entières, le verbe δείκνυμι apparaît
dans le texte du Philoctète dans des circonstances très précises, trois
fois, en plus des vers qui sont au centre de notre enquête. Il est utilisé
p a r Philoctète pour indiquer son souhait d’être en�n rapatrié par
Néoptolème et de voir son père, ou plus précisément, d’« être montré
à son père » (v. 492). Plus tard, le verbe est employé par le faux
marchand – un des marins d’Ulysse – qui raconte dans quelles
circonstances les Grecs ont appris la prophétie concernant l’arc de
Philoctète : Ulysse avait fait prisonnier le devin Hélénos, en l’exposant
au milieu des Achéens comme une belle proie (ἔδειξ' Ἀχαιοῖς ἐς μέσον,
θήραν καλήν ; v. 609). Hélénos avait alors prophétisé. C’est en�n
Philoctète qui reprend peu après le verbe δείκνυμι, pour exprimer la
crainte de se voir pris lui aussi par Ulysse et « exposé... au milieu des
Grecs » (δεῖξαι... ἐν Ἀργείοις μέσοις).

Dans les trois cas il s’agit d’un acte de monstration directe et publique.
C’est un être humain qui est exposé au regard d’autrui. Dans les trois
cas, l’enjeu est, au moins partiellement, l’attribution d’un statut
social : être réintégré à sa place dans la maison familiale, être montré
en tant que « belle proie », être humilié au milieu des Grecs.

Pourrait-on voir, dans le vers 1310, un acte du même ordre, c’est-à-
dire une « vision directe » de la φύσις de Néoptolème ? Si la variété
d’emplois du verbe δείκνυμι en dehors du Philoctète ne permet pas
d’étayer une telle conclusion, son emploi dans la tragédie,
l’occurrence homérique et les particularités du mot φύσις suggèrent
tout de même de ne pas réduire, ou résoudre, la polysémie de
l’expression ἔιδειξας τὴν φύσιν. Tout comme cela nous conduisait à
saisir une articulation de la visibilité propre au φάρμακον, diYérente
de celle qu’on lui aurait attribuée du premier abord, ne pas réduire la
polysémie de l’expression τὴν φύσιν δ’ἔδειξας pourrait conduire à
cerner une diYérente visibilité de la φύσις de Néoptolème, cette



caractéristique qui semble le dé�nir. On en revient ainsi à ce que Jean-
Pierre Vernant a écrit au sujet de l’individu en Grèce. Dans l’essai
intitulé « L’individu dans la cité », qui clôt le recueil L’individu, la mort,
l’amour, Vernant rappelle que l’expérience de l’individu grec, de son
« moi », est autrement appréhendée que la nôtre. « Surtout, cette
expérience est orientée vers le dehors, non vers le dedans. L’individu
se cherche et se trouve dans autrui, dans ces miroirs reUétant son
image que sont pour lui chaque alter ego.... Le sujet est extraverti »49.

Cela ne remet pas en cause la structure de l’acte de validation que
Sophocle construit dans son Philoctète, tel que nous l’avons analysé
dans les pages précédentes, en mettant en relief la manière dont il se
construit par rapport aux nœuds thématiques de la tragédie et au
modèle de validation de l’identité �liale. En ne réduisant pas
l’expression τὴν φύσιν δ’ἔδειξας à la simple indication métaphorique
d’une opération intellectuelle et du contenu public de la validation de
l’identité �liale – sans pour autant nier que cela en soit un aspect
fondamental – notre compréhension de l’acte de validation accomplie
par Philoctète s’enrichit d’un autre détail. Elle prend en compte aussi
les caractéristiques propres de ce qui est à valider, c’est-à-dire des
idées grecques sur ce que veut dire être un être humain.

Notes

1. Nous ne traduirons pas le mot φύσις dans la suite de ce texte. Un tel
choix nous évitera d’estomper les contours de la riche polysémie de ce
mot par la superposition forcée d’un équivalent moderne.
2. Pour les mises en discours plus anciennes, épiques et tragiques, des
faits concernant l’abandon de Philoctète à Lemnos et sa réintégration
au sein de l’armée grecque, voir maintenant Brillante 2009, p. 60-67
(avec références). L’ouvrage d’Andreas Schnebele (1988) est consacré à
cette question. Néoptolème ne �gurait pas parmi les héros chargés de
récupérer Philoctète dans les récits antérieurs à Sophocle que nous
connaissons.
3 . Ulysse, au début du drame, ne fait pas de référence directe à la
prophétie ; elle n’est citée explicitement pour la première fois qu’aux
vers 603-619, par le personnage du « faux marchand », dans des
circonstances qui jettent une ombre de soupçon sur sa précision et
véridicité (Pucci 2003, p. 232-234 avec références). Jusqu’à la
conclusion du drame, l’auditoire ne peut pas savoir avec précision si
Hélénos avait enjoint de reconduire à Troie Philoctète et son arc – ce
qui devait aussi être volontaire de la part du héros ! (voir, par ex. : v.
610-613, 839-842, 1329-1335) – ou tout simplement de récupérer l’arc
(qui pourra par la suite être manœuvré par un autre guerrier, voir par
ex. les vers 68-69, 77-78, 113-115, 1054-1060). L’ambiguïté est voulue
(Easterling 1978, p. 27-30) : des morceaux d’information sont dévoilés



à diYérents moments, de telle sorte que les spectateurs doivent
toujours supposer ce que chaque personnage connaît et ce qui donc,
motive ses actions. Le vol de l’arc était en tout cas rendu
indispensable. Il n’aurait pas été possible de convaincre Philoctète, ni
de le vaincre au combat : le priver de son seul moyen de survie et de
combat aurait obligé le héros à réintégrer l’armée achéenne
(Kamerbeek 1980). La question de la prophétie, qui est le ressort de
l’action dramatique, est centrale et a été longuement discutée par tous
les interprètes : par souci de brièveté, nous renvoyons au travail de
Tamara Visser (1998), entièrement dédié à ce problème, et à la
bibliographie qui s’y trouve ; voir aussi, plus récemment, les
considérations de Carlo Brillante (2009, p. 69-74).
4 . L’arc, l’objet dont la restitution motive la reconnaissance de
Néoptolème comme �ls d’Achille, est fortement connoté au niveau
symbolique. Cet objet, en fait, a un rôle crucial dans le drame (Segal
1986, p. 121-125 ; Taplin 1978, p. 89-93). Il est au centre de l’intrigue
(c’est pour récupérer l’arc qu'Ulysse et Néoptolème se rendent à
Lemnos), c’est l’arme qui rend Philoctète invincible (ce qui motive la
ruse d’Ulysse, cf. note précédente), il est le seul moyen de survie de
Philoctète (Taplin 1978, p. 90). Surtout, l’arc est un puissant symbole
du rapport qui lie Philoctète à Héraclès, paradigme de con�ance entre
personnages aux vertus et à la stature héroïques. Philoctète tient
l’arme d’Héraclès, qui la lui octroya comme récompense pour avoir
allumé le feu à son bûcher funéraire (v. 669-670 ; v. 799-803). La
certitude (qui se révélera erronée) d’avoir noué un lien du même
genre avec le �ls d’Achille motive la disponibilité de Philoctète à
con�er l’arc à Néoptolème dans un premier temps (v. 667-670). Ce
passage se fait peu après, quand Philoctète, succombant
temporairement à un accès de sa maladie, con�e l’arc à Néoptolème
(v. 764-778) et le prie d’être pour lui ce que lui-même, Philoctète, avait
été pour Héraclès (v. 796-805). La restitution de l’arc va donc de pair
avec la réalisation eYective de ce lien que Philoctète avait envisagé,
non complètement à tort, dans un premier temps.
5 . A.F. Garvie (1972, p. 213-226) met en lumière la manière dont
tromperie, violence et persuasion organisent la structure de la
tragédie. Son analyse est à intégrer avec les remarques de P.E.
Easterling (1978, p. 31) sur le rôle du �nal. Pour une analyse générale
de ces modalités d’action dans le Philoctète, voir Buxton 1982, p. 113-
132.
6. Voir Segal 1982, p. 315.
7 . Plusieurs commentateurs considèrent le Philoctète comme une
exploration de la nécessité de la con�ance comme base de la
sociabilité humaine. Voir en ce sens Easterling 1978, p. 38 ; Segal 1981,
p. 316 ; dans une optique légèrement différente Rose 1976, p. 95-103.
8 . Homère, Iliade, VI, 153. Voir aussi Sophocle, Philoctète, 417, où
Philoctète se réfère à Ulysse de manière injurieuse comme suit : « le
�ls de Sisyphe acheté par Laërte » ; et v. 624-625 : « comme cela, mort,
serai-je convaincu aussi à revenir d’Hadès à lumière, comme son ( scil.



d’Ulysse) père » (c’est le sarcasme, dont le sens n’est pas entièrement
clair, par lequel Philoctète commente l’éventualité qu’Ulysse puisse le
convaincre à réintégrer l’armée achéenne à Troie, cf. v. 448-449). Cf.
aussi Euripide, Cyclope,104 : « Je connais cet homme, le bavard rusé, le
�ls de Sisyphe » (c’est le commentaire du Cyclope face à Ulysse). Les
scholies nous informent plus diYusément sur cette tradition : Anticlée,
la mère d’Ulysse, aurait été mariée à Laërte quand elle était déjà
enceinte d’Ulysse par œuvre de Sisyphe (voir les Scholies anciennes à
l’Ajax de Sophocle, a d 190, avec deux versions, l’une très synthétique
l’autre plus développée ; voir aussi les Scholies au Philoctète, a d 417 et
TrGF 3.175, 4.567 Radt).
9. Voir supra note 2.
10. Pour ce même modèle dans le monde romain, voir Bettini 1992,
p. 211-239 et Lentano 2007.
1 1 . Dans les premiers chants de l’ Odyssée, la ressemblance entre
Télémaque et Ulysse est mise en avant en plusieurs occasions. La
ressemblance est pensée aussi bien dans son côté physique (I, 206-212)
qu’au niveau des capacités de Télémaque. Comme le souligne la déesse
Athéna si « peu de �ls sont les égaux de leurs pères, la plupart valent
moins », ce n’est pas le cas de Télémaque, qui se montrera à la hauteur
d’Ulysse, dont il tient la metis (II, 276-280). À l’intérieur de ce même
paradigme, où la ressemblance se décline comme égalité de la valeur
du �ls par rapport au père, apparaît aussi la �gure de Néoptolème.
Dans la nekyia, Achille défunt s’empresse de demander à Ulysse si
Néoptolème a bien pris sa place au premier rang parmi les guerriers
grecs à Troie. La réponse a3rmative d’Ulysse, qui souligne chez
Néoptolème une série de traits typiquement achilléens, réjouit
Achille : le héros défunt semble alors oublier toutes les peines qu’il
avait avouées auparavant (XI, 488-537). Sur ces �gures, voir Arrighetti
1991. Le même modèle apparaît dans la problématisation du rapport
entre Diomède et le modèle guerrier représentée par son père Tydée
au chant V de l’ Iliade (V, 113-126 ; 793-824). On peut aussi rappeler que
le rapport entre bonne naissance et vertu était au centre du modèle
aristocratique chanté par Théognis et avait fait l’objet d’un dialogue
d’Aristote, le περὶ εὐγενείας, dont nous n’avons que quelques
fragments (fr. 91-94 Rose).
12. Dans la cité administrée selon la justice, les femmes « enfantent des
fils ressemblant aux parents » (Hésiode, Les Travaux et les Jours , 235). Cf.
les vers 180-185 de la Théogonie, où il est question de la destruction de
la race de fer de la part de Zeus. Toute une série de renversements
l’accompagnera : les enfants naîtront avec les cheveux gris, les �ls
déshonoreront leurs parents et ainsi de suite. Dans le cadre de ces
inversions de l’ordre des choses, nous lisons au vers 182 : οὐδὲ πατὴρ
παίδεσσιν ὁμοίιος οὐδέτι παῖδες. Son interprétation est discutée. D’un
côté le vers est compris comme « ni le père ressemblera aux enfants, ni
les enfants (au père) » (trad. de P. Mazon, CUF) ; cependant, comme le
remarque M. L. West (1978), il est plus probable que ὁμοίιος soit à
entendre ὁμόφρων ; le vers sonnerait donc « le père ne sera pas



d’accord avec les enfants, ni les enfants avec le père » (voir aussi en ce
sens la trad. de G. Most, Loeb 2006). Cette deuxième interprétation est
la plus adaptée à la suite du texte, qui porte justement sur le désaccord
qui régnera entre hôtes, amis, frères (v. 183-190) ; elle évite aussi la
di3culté d’une phrase où « le père ressemble aux �ls », ce qui serait
exprimé de manière peut-être plus adaptée par « les �ls ressemblent
au père » (en somme, avec la même syntaxe qu’au v. 235 ; West 1978).
13. Les Auses, ne connaissant pas de mariage et ayant les femmes en
commun, attribuent les enfants à l’homme auxquels ils ressemblent le
plus ( Histoires, IV, 180). Voir aussi la critique au modèle platonicien
d’éducation communautaire contenu dans la Politique d’Aristote, qui
reprend l’anecdote d’Hérodote : « À vrai dire, il n’est même pas
possible d’éviter que certains ne soupçonnent quels sont leurs frères,
leurs enfants, leur père ou leur mère ; car les ressemblances qui
existent entre les enfants et leur parents fourniront inévitablement
aux uns et aux autres des indices ; c’est d’ailleurs ce qui arrive au dire
d’auteurs de tours du monde : certains habitants de Haute-Libye ont
en commun leur femmes ; les enfants qui naissent sont cependant
répartis d’après les ressemblances » (1262a 14-21, trad. Aubonnet,
CUF).
1 4 . Bonnard 2006a. Plus diYusément, sur la question de la
ressemblance et la surévaluation de l’apport paternel dans la
procréation, autant dans les traités scienti�ques, que dans les récits
�ctionnels concernant dieux (naissances monoparentales de divinités)
et héros, voir la riche documentation recueillie et commentée par
Jean-Baptiste Bonnard (2004 ; plus brièvement 2006b).
15. Fr. 167 Kannicht, d’où l’article de J.-B. Bonnard (2006a) tire son
titre. Je tiens à remercier le relecteur anonyme de ce texte aux Cahiers
« Mondes Anciens » pour cette suggestion et pour d’autres remarques
précieuses.
16. Aristote cite à deux reprises une jument de Pharsale appelée « la
Juste » car elle mettait bas des petits ressemblant à leur père ( Politique,
1262a, 21-24 et Historia animalium, 586a, 12-14) ; Élien attribue à l’aigle,
modèle de masculinité, l’habitude d’imposer à ses petits des épreuves
destinées à en prouver la ressemblance au père ( Sur la nature des
animaux, II, 26).
17. Une dualité s’installe donc entre deux �gures qui, dans l’Athènes
d u v e siècle, étaient devenues paradigmatiques. Achille et Ulysse
étaient « des prototypes mythiques et littéraires de deux manières de
penser et de sentir, de deux mondes entièrement diYérents. Achille, le
guerrier invincible, était la �gure idéale de la tradition aristocratique
grecque […]. Ulysse était au contraire un homme dont l’intelligence
régissait toutes les actions, un homme pour qui une tromperie menée
à bien était un point d’honneur. » (Knox 1964, p. 121, notre
traduction).
18. Cf. un passage homérique signalé par Knox (1964, p. 121) : « Achille
aux pieds rapides alors ainsi répond : “Divin �ls de Laërte, industrieux
Ulysse, je dois vous signi�er brutalement la chose, comme j’entends la



faire, comme elle se fera. De la sorte, vous n’aurez pas à roucouler l’un
après l’autre, assis là, à mes côtés. Celui-là m’est en horreur à l’égal des
portes d’Hadès, qui dans son cœur cache une chose et sur les lèvres en
a une autre” » ( Iliade, IX, 307-313, trad. Mazon, CUF).
1 9 . O. Taplin (1978, p. 131-133) identi�e le parallélisme entre la
première tentative de restitution de l’arc (974  sq.) et son eYective
restitution (1292  sq.). En eYet, les deux scènes ont la même structure
d’un point de vue dramaturgique, comme nous le verrons. Cependant,
d’un point de vue thématique, il est possible de construire une série
cohérente de trois scènes, qui inclut aussi la fin du prologue.
20. Philoctète avait déjà eu l’occasion de noter peu de vers auparavant
la ressemblance entre la φύσις de Néoptolème et celle d’Achille : « �ls,
ta φύσις est noble et vient de gens nobles » (v. 874-875).
21. Dans les deux cas il est question du rapport étroit entre la φύσις de
Néoptolème et celle de son père. La métaphore végétale renforce cette
idée de ressemblance entre père et �ls. Néoptolème est dit
bourgeonner de son père (v. 1310) : comme un bourgeon reproduit à
l’identique la plante dont il naît, Néoptolème ne peut que reproduire
les qualités de son père. De même, le père est dit φυτεύσας au v. 904 : il
est celui qui « a planté » le �ls. Par ailleurs, la métaphore est �lée tout
au long de la tragédie (voir, v. 346 ; 582 ; 1066). Nous pouvons donc
a3rmer que cette métaphore de la �liation, orientée à souligner la
persistance d’un trait à travers les diYérentes générations d’une
famille, très richement analysée par Marine Bretin-Chabrol (2012) en
latin, est présente aussi en grec. Nos remarques enrichissent donc la
brève parenthèse que Bretin-Chabrol dédie au monde grec (p. 235-
243), en rajoutant un aspect qui n’y était pas valorisé.
22. Si le deux scènes sont parallèles, la deuxième inverse pourtant
l’ordre des éléments qui �guraient dans la première. Dans l’une, à la
reconnaissance de l’héritage paternel de Néoptolème, opérée par un
Philoctète ignare de la ruse, suit l’échec de Néoptolème de s’en tenir à
des critères moraux achilléens en resituant l’arc ; dans l’autre, la
restitution eYective de l’arc précède et motive la reconnaissance,
définitive, de Néoptolème comme le fils d’Achille.
23. Voir note 4 supra.
24. Blundell 1989, p. 194.
2 5 . Néoptolème : « Fils de Laërte, les choses qu’il me fait mal
d’entendre, ces mêmes choses je trouve répugnant les accomplir »
(v. 85-86) ; Ulysse : « Fils d’un noble père, moi aussi, une fois, quand
j’étais jeune, j’avais une langue paresseuse, et la main prête à agir :
mais, en en ayant fait l’épreuve, je vois que la langue, et non pas les
actes, est la guide dans tout pour les hommes » (v. 95-99). Voir aussi
les vers 903-904, dans lesquels le « dire » et le « faire » de Néoptolème
apparaissent en consonance à Philoctète, au moment où, encore
ignare de la ruse d’Ulysse (voir supra p. 4), il croît reconnaître chez le
jeune un comportement digne d’Achille.
26. Podlecki 1966, p. 242. Et noter aussi le changement de statut de la
parole, à la �n du drame : les mots d’Héraclès sont des μ ῦθοι – non



plus des λόγοι – ils sont donc une parole « particulièrement e3cace »
(voir Bettini 2008).
2 7 . En fait, c’est à partir de ce moment que la parole, auparavant
dévalorisée par son utilisation trompeuse, peut reprendre ses droits
(Winnington-Ingram 1980, p. 294-295). Contra Podlecki (1966, p. 244),
qui soutient que la possibilité de communiquer a été compromise à
jamais par la ruse et que donc la situation ne serait pas entièrement
rétablie. La réaction de Philoctète aux mots de Néoptolème nous
semble contredire son interprétation : « comment ne pas être
convaincu par les mots de celui qui me conseille en ayant à l’esprit
mon bien ? » (v. 1350-1351) ; et les raisons de Philoctète pour ne pas
réintégrer l’armée tiennent à son refus d’être associé à ses anciens
ennemis, voire de les aider (v. 1352-1366) ; voir aussi Blundell 1989,
p. 215-216.
28. Homère, Odyssée, III, 121-125. La ressemblance entre Télémaque et
Ulysse avait déjà été remarquée par Athéna (I, 206-212 ; II, 276-280)
mais elle restait encore, en quelque sorte, à prouver : la déesse, en fait,
rappelle à Télémaque sa ressemblance avec Ulysse (dont il ne peut pas
être conscient) pour l’inciter à entreprendre le voyage qui occupe les
premiers chants. Pour Diomède, voir Iliade V, 811, 793-824. Voir aussi
supra note 11.
29. « De cette terre de l’Ida mon père est revenu ayant conquis par sa
bravoure le premier rang dans l’armée et rapportant dans sa maison
une gloire sans aucune ombre. Et moi, son �ls, j’ai abordé au même
pays de Troade, doué d’une vigueur égale, et mon bras y a fourni des
exploits qui valent les siens – et me voilà qui meurs ici méprisé par les
Argiens ! […] Quel spectacle oYrirai-je ainsi, le jour où je paraîtrai
devant mon père Télamon ? Supportera-t-il ma vue, si je me montre à
lui, sans que rien me distingue, sans ce prix de la vaillance dont il eut,
lui, jadis la noble et glorieuse couronne ? […] Il me faut bien plutôt
trouver une preuve telle que je puisse montrer à mon vieux père que je ne
suis pas né de lui sans courage, quant à ma phusis  » (Sophocle, Ajax, 434-
440, 462-465 et 470-472 trad. Mazon CUF adaptée). Voir encore le cas
du même Néoptolème dans l’ Odyssée ( supra note 11).
30. Comme le remarque B.M.W. Knox (1964, p. 123) même dans sa
présentation trompeuse comme guerrier outragé par les Atrides, ruse
destinée à gagner la con�ance de Philoctète (v. infra), Néoptolème dit
avoir parcouru la même trajectoire qu’Achille. Il se serait vu soustraire
quelque chose qui lui revenait de droit (les armes d’Achille défunt,
tout comme Achille s’était vu soustraire Briseïs), ce qui l’aurait poussé
à se tenir à l’écart du combat et à nourrir une colère véhémente contre
Agamemnon et Ménélas.
31. La conjecture παῖ avancée par Erfurt est préférée à καὶ des mss. par
de nombreux éditeurs. Comme le signale Pucci, « la condescendance et
le désir d’Ulysse d’acquérir Néoptolème à son propre monde moral
justi�eraient la correction » (Pucci2003, ad loc.) ; voir aussi Kamerbeek
1980, Jebb 1898 . L a lectio καὶ est retenue par Campbell 1969 et Dain-
Mazon 1960 .



3 2 . La première interprétation nous inviterait à gloser : « nous
apparaîtrons justes dans une autre occasion, il ne faut pas se soucier
de la justice maintenant » (Pucci 2003, ad loc.). Dans le deuxième cas,
Ulysse formulerait une théorie morale relativiste, qui ferait de la
justice non pas un absolu, mais un principe Uexible, adaptable aux
circonstances : en l’occurrence, la prise de Troie justi�erait bien un
acte qui ne serait pas juste en soi ou dans d’autres circonstances
(Schein 2013, ad loc.). Dans la lecture de Pucci, la position relativiste
d’Ulysse s’appuierait sur la nécessité d’accomplir le dessin de Zeus : il
est nécessaire que les Grecs conquièrent Troie car Zeus en a établi
ainsi, donc il est tout aussi nécessaire de s’emparer de l’arc de
Philoctète, par quelque moyen que ce soit. La justice de l’action
apparaîtra par la suite (Pucci 2003, ad loc.).
33. Voir supra note 3.
34. Donc, on n’est pas simplement face à une référence à des termes
rappelant une shame culture héroïque – quoique profondément
complexe (sur la profonde re-sémantisation des mots liés au code
héroïque voir Blundell 1989, p. 199-200 ; Rose 1976, p. 76, p. 95-103).
35. Pour le caractère emphatique de la tournure voir Schein 2013, ad
loc..
36. Un fragment non attribué : « tu n’es pas le �ls d’Achille, tu es
Achille lui-même » (fr. 363 Kannicht).
3 7 . Comme le souligne Vidal-Naquet, au cours de la tragédie,
Néoptolème change de statut, de παῖς – comme il est appelé un grand
nombre de fois – à ἀνήρ, terme qui le désigne deux fois : une quand
« il commence à avouer la ruse au moyen de laquelle il avait piégé
Philoctète, une seconde et dernière fois par Hèraclès, à l’extrême �n
de la pièce » (1972, p. 172).
38. Naturellement on peut imaginer des situations où la connaissance
dérive d’une vision eYective et des cas où le sens est entièrement
métaphorique, avec toute sorte de situation intermédiaire :
normalement, en fait, les expressions tendent à se disposer à différents
point du continuum entre sens métaphorique et littéral, plutôt que à
se ranger nettement de l’un ou de l’autre côté. Certains cas sont tout
simplement ambigus, à cause de leur contexte : quand le chœur de l’
Œdipe Roi se déclare incapable d’indiquer (δεῖξαι, v. 278) à Œdipe le
coupable du meurtre de Laïos, par exemple, on ne peut pas savoir si le
verbe se réfèrerait à une argumentation ou à une monstration directe,
mais on peut soupçonner que les deux options auraient été également
viables.
39. Les 29 occurrences du verbe δείκνυμι chez Sophocle (dans les 7
tragédies qui nous sont parvenues dans leur intégralité) montrent
diYérentes sortes d’options. Là où le verbe indique la source de
connaissance qui permet d’étayer une a3rmation ou de valider un
raisonnement, il fait référence à la monstration d’un objet, d’un lieu
ou d’une personne, ou bien à l’observation d’un acte – qui est censé
donner une évidence plus solide à une démonstration conduite
verbalement. Bien rarement le verbe est utilisé en référence à une



activité de type principalement ou exclusivement verbale et ce n’est
que dans de circonstances particulières (cf. Œdipe Roi, v.   748 où le
discours est le seul moyen disponible de savoir ce qu’Œdipe demande ;
Électre, v. 1366 où le discours est su3samment �able pour valoir
démonstration ; dans les deux cas le verbe δείκνυμι insiste sur le
dévoilement d’une vérité longuement ignorée par un personnage, ou
di3cile à comprendre). Par ailleurs, la monstration d’une personne ou
d’un objet peut avoir lieu en dehors de la validation d’un
raisonnement (voir Sophocle, Ajax, v. 565-571 où Ajax, ayant
l'intention de mettre un terme à sa vie, demande que Teucros prenne
soin de son �ls après sa mort et qu’il le montre (δείξει) aussi à
Télamon et Éribée, c’est-à-dire aux grands-parents du petit).
40. Par exemple : Sophocle, Trachiniennes,v. 375-379 .
4 1 . Le sens originaire de la racine indo-européenne *bhū, dont la
racine grecque φυ- dérive, fait l’objet de discussions. Les mots issus de
cette même racine et attestés dans les langues indo-européennes
appartiennent aux champs sémantiques du  devenir et du développement
de la végétation, sans que l’on arrive à établir la primauté de l’un sur
l’autre (Burger 1925, p. 1 et Chantraine, s.v. soutiennent la primauté du
sens végétal ; Holwerda 1955, p. 108, est d’avis contraire). La racine φυ-
du grec nous met face à une situation du même ordre. Plusieurs termes
relatifs au monde de la végétation en dérivent (φυτόν, φύλλη); en
même temps, φύομαι semble se superposer à εἰμὶ et γίγνομαι, avec le
sens de « être » ou « devenir ». Cependant, l’études des termes chez
Homère permet de soutenir que la racine φυ-, quel qu’ait été le sens de
la racine indo-européenne dont elle dérivait, était originairement liée
au monde de la croissance végétale.
42. Voir par exemple Sophocle, Œdipe Roi, v. 740-743 (aspect) ; Ajax,
v. 1299-1300 (naissance/lignage).
43. C’est, par exemple, la position de Benvéniste, qui glose « il me
révéla la nature de cette plante » (1948, p. 78-79) ; de la même opinion
Heubeck 1989 qui comprend δείκνυμι au sens de « expliquer », et
φύσις comme « le pouvoir caché dans la plante ».
4 4 . W.B. Stanford (1984) assimile φύσις à φυή (qu’Homère utilise,
cependant, seulement en référence à des êtres humains) ; D. Holwerda
(1955, p. 68) traduit par le latin species. Déjà Merry et al. (1886-1901)
interprétaient la présence du verbe δείκνυμι come preuve de l’aspect
visible de la φύσις du μῶλυ. M. Carastro (2006, p. 145) suggère de
considérer que la φύσις du μῶλυ est constituée par tous les éléments
cités, à savoir « sa racine, sa Ueur et son nom ». Voir, dans le même
sens, M. Brouillet (2013) sur les rapports entre notation de la couleur
et emploi du nom que les dieux attribuent à la plante.
45. Capponi 2009 ; cf. Vivante 1982, avec la recension d’Austin 1985.
46. Le terme φάρμακον peut être employé directement pour indiquer
des couleurs, comme chez Hérodote, Histoires, I, 98. Voir sur ce point
Carastro 2006, p. 154-156 et Grand-Clément 2011, p. 43-44.
47. Sur la couleur chez les médecins hippocratiques, voir Barra 2009,
p. 160-161.



48. « Le soin dans la description de l’apparence chromatique de la
plante suggère qu’elle participe du pouvoir que la plante recèle » :
Grand-Clément 2011, p. 43.
49. Vernant 1989, p. 224 ; 2007, p. 1465.

Bibliographie

Arrighetti G. (1991), « ΕΟΙΚΟΤΑ ΤΕΚΝΑ ΓΟΝΕΥΣΙ. Etica eroica e
continuità genealogica nell’epos greco », SIFC 84-2, p. 133-147.
Austin N. (1985), « Review : ‘The Epithets in Homer : A Study in
Poetic Values’ by Paolo Vivante », CPh 80-1, p. 67-69.
Barra E. (2009), « Des humeurs, des couleurs et des remèdes dans le
Corpus Hippocraticum », dans Carastro éd. 2009, p. 153-163.
Benveniste É. (1936), « Liber et Liberi », REL 14, p. 51-58.
— (1948), Noms d’agent et noms d’action en indo-européen , Paris.
— (1966), Le Vocabulaire des institutions indo-européennes , vol. 1, Paris.
Bettini M. (1992), Il ritratto dell’amante, Torino.
— (2008), « Il mito fra autorità e discredito », L’immagine ri9essa  17,
p. 27-64.
Blundell M.W. (1989), Helping Friends and Harming Enemies. A Study in
Sophocles and Greek Ethics, Cambridge.
Bonnard J.-B. (2004), Le Complexe de Zeus. Représentations de la
paternité en Grèce ancienne, Paris.
— (2006a), « ‘Il paraît qu’en eYet les �ls ressemblent aux pères’ »,
dans Prost F. et Wilgaux J. éd., Penser et représenter le corps dans
l’antiquité, Rennes, p. 307-318.
— (2006b), « Représentations de la paternité et de la �liation en
Grèce ancienne », dans Bresson A. et al. éd., Parenté et société dans le
monde grec de l’Antiquité à l’âge moderne, Bordeaux, p. 121-130.
Bretin-Chabrol M. (2012), L’Arbre et la Lignée. Métaphores végétales de
la filiation et de l’alliance en latin classique, Grenoble.
Brillante C. (2009), « Filottete : elementi tradizionali, riprese e
innovazioni sofoclee », QUCC 93-3, p. 49-77.
Brouillet M. (2013), « Que disent les mots des dieux ? », Mètis N.S.11,
p. 147-181.
Burger A. (1925), Les mots de la famille de φύσις en grec ancien , Paris.
Buxton R. (1982), Persuasion in Greek Tragedy. A Study of Peitho ,
Cambridge.
Campbell L. (1969), Sophocles. The plays and the fragments ,
Hildesheim.
Capponi M. (2009), « Lait blanc, vin rouge et sang noir : l’utilisation
stylistique des termes chromatiques », dans Carastro éd. 2009,
p. 85-98.
Carastro M. (2006), La Cité des mages. Penser la magie en Grèce ancienne ,
Grenoble.
— éd. (2009), L’Antiquité en couleurs. Catégories, pratiques,
représentations, Grenoble.



Chantraine P. (1968-80), Dictionnaire étymologique de la langue grecque ,
Paris.
Dain A. et Mazon P. éd. (1960), Sophocle. Tome 3 : Philoctète – Œdipe à
Colone, Paris.
Easterling P.E. (1978), «  Philoctetes and modern criticism », ICS,
p. 27-39.
Garvie A.F. (1972), « Deceit, violence and persuasion in the
Philoctetes », dans Studi classici in onore di Quintino Cataudella  1,
Catania, p. 213-226.
Grand-Clément A. (2011), La Fabrique des couleurs . Histoire du paysage
sensible des Grecs anciens, Paris.
Heubeck A. (1989), « Commentary on books 9-12 », dans Heubeck A.,
Hoekstra A. éd., A Commentary on Homer’s Odyssey, vol. 2, Oxford.
Holwerda D. (1955), Commentatio de vocis quae est φύσις vi atque usu
praesertim in graecitate aristotele anteriore, Groningae.
Kamerbeek J.C. (1980), The Plays of Sophocles : Commentaries . VI : The
Philoctetes, Leiden.
Knox B.M.W. (1964), The Heroic Temper, Berkeley-Los Angeles.
Jebb R.C. (1898), Sophocles. The Plays and Fragments .IV. Philoctetes,
Cambridge.
Lentano M. (2007), La prova del sangue. Storie di identità e storie di
legittimità nella cultura latina, Bologna.
Merry W.W., Riddell J. et Monro D.B. (1886-1901), Homer’s Odyssey,
Oxford.
Podlecki A.J. (1966), « The power of the word in Sophocles’
Philoctetes », GRBS 7, p. 233-250.
Pucci P. (2003), « Introduzione » et « Commento » dans Avezzù G.,
Pucci P. et Cerri G., Sofocle. Filottete, Milano.
Rose P. (1976), « Sophocles’  Philoctetes and the teachings of the
Sophists », HSPh 80, p. 49-105. 
Sahlins M. (2012), What Kinship Is – And Is Not, Chicago.
Schnebele A. (1988), Die epischen Quellen des sophokleischen Philoktet.
Die Postiliaca im frühgriechischen Epos, Karlsruhe.
Schein S. (2013), Sophocles : Philoctetes, Cambridge.
Segal Ch. (1981), Tragedy and Civilization. An Interpretation of
Sophocles, Cambridge (Ma)-London.
— (1986), « Visual symbolism and visual eYects in Sophocles », dans
Interpreting Greek Tragedy , Ithaca-London, p. 113-136.
Stanford W.B. (1984), The Odyssey of Homer , London-Melbourne-
Toronto.
Taplin O. (1978), Greek Tragedy in Action, Cambridge.
Vernant J.-P. (1989), L’individu, la mort, l’amour. Soi-même et l’autre en
Grèce ancienne,Paris.
— (2007), Œuvres, Paris.
Vidal-Naquet P. (1972) « Le Philoctète de Sophocle et l’éphébie »,
dans Vernant J.-P. et Vidal-Naquet P., Mythe et tragédie en Grèce
ancienne, Paris, pp. 159-184. 
Visser T. (1998), Untersuchungen zum sophokleieschen Philoktet ,



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Stuttgart-Leipzig.
Vivante P. (1982), The Epithets in Homer. A Study in Poetic Values,
New Haven-London.
West, M. L. (1978), Hesiod. Works and Days. Edited with Prolegomena
and Commentary, Oxford.
Wilgaux J. (2006), « Corps et parenté en Grèce ancienne », dans
Prost F. et Wilgaux J. éd., Penser et représenter le corps dans l’Antiquité ,
Rennes, p. 333-349.
— (2010) « Consubstantiality, incest, and kinship in ancient
Greece », dans Rawson B. dir., A Companion to Families in the Greek and
Roman Worlds, Oxford, p. 217-230.
Winnington-Ingram R.P. (1980), Sophocles . An Interpretation,
Cambridge.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
=nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réAexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	En guise d’introduction : au cœur du drame
	Ne pas être le fils de Sisyphe : l’héritage paternel de Néoptolème
	Valider l’identité filiale : critères et modalités

	La φύσις : une instance visible de la personne ?
	Bibliographie
	Nos partenaires


