Les diagrammes d’analyse
textuelle : une pratique
savante de la tradition

chinoise

Lieux de savoir, 2. Les mains de l'intellect, Albin Michel, 2011, p. 824-844

Michael Lackner

La présente contribution a pour objet les représentations non linéaires
de textes qui, enChine, ont été une composante importante des

pratiques savantes entre le xii® et le xiv® siecle. Nous qualifions ces
représentations de diagrammes, car la notion chinoise det ul]
constitue une sorte d’ umbrella term, sous lequel se trouvent inclus des

schémas, des tableaux, des plans, des cartes topographiques, aussi

bien que des figures, dans le sens le plus vaste du mot'. Afin de traiter
ce sujet, il faut également, pour des raisons de méthode, évoquer les
diagrammes cosmologiques, qui sont certes composés différemment
de ceux consacrés a l'analyse textuelle, mais qui présentent de

nombreux liens avec la philologie chinoise de '’époque.

Diagrammatologie

Ces derniéres années, la problématique du diagramme en tant que

by

médium situé a mi-chemin entre le texte et I'image a regu une

attention accrue de la part de différentes disciplines®. Les diagrammes
sont une forme de représentation du savoir qui, outre leur fonction de
représentation, possédent également une fonction productrice au
point de vue épistémologique : ils ne sont pas de simples véhicules
subordonnés au contenu transmis, ils ont une action directe sur ce
contenu, en vertu de leur caracteére figuré. C'est ainsi, par exemple,
que Mary Carruthers affirme de certains diagrammes de I'Europe du
Moyen Age que I'on ne doit pas les considérer comme les « formes
statiques et abstraites de thémes déja rationalisés [ static and abstracted
forms of already-rationalized subject-matter | », mais qu’ils ont bien plutdt
contribué d’une facon décisive a la production d’idées, a I’ inventio >. Au

lecteur qui I'observe, le diagramme permet dans une large mesure


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=270

- conformément au diagrammatic reasoningd e Charles Sanders Peirce
* _ de devenir co-auteur, en ce qu’il prend part a '« opération de

Pesprit® » qui y est présentée.

La tradition du diagramme en Chine

Les formes de représentation diagrammatique ont en Chine une

longue tradition derriére elles : dés le xv® siécle avant notre ére, les
carapaces de tortue employées pour la divination sous la dynastie des

Shang donnent 2 voir des modeles réguliers® ; en parfaite conformité
avec le sens originel de la notion de tu entendue comme « orientation

selon des positions », le « manuscrit de soie du royaume de Chu », qui

est daté du iv® ou du iii® siecle avant notre ére, dispose douze divinités

et les textes leur correspondant sur un schéma qui annonce la

représentation en cadran d’horloge’ ; parmi les écrits relatifs a la
divination composés entre les périodes Han et Tang qui nous ont été
transmis, nombreux sont ceux qui contiennent, par exemple, des

diagrammes consacrés aux signes cycliques ou a des configurations

astronomiques®. Quant au Livre des mutations ( Yijing L] ), I'une des
cinq ceuvres canoniques de la tradition confucéenne, il invite, a
travers la structure quasi diagrammatique de ses éléments
fondamentaux (trigrammes ou hexagrammes), a construire des modes
de représentation diagrammatiques plus vastes, capables de produire
des configurations toujours nouvelles des éléments fondamentaux en
question. Dans sa reconstruction d’'une « école néo-confucéenne » du
« savoir de la Voie », Zhu Xi L[] (1130-1200) fait commencer celle-ci

avec Zhou Dunyi [ ] (1017-1073)°, lequel concut par des chemins
complexes le Diagramme du faite supréme ( Taijitu LILIL1), dont la forme
adaptée devait constituer l'une des bases de la cosmologie du

confucianisme.

Conditions de possibilité des diagrammes d’analyse
textuelle

Cependant, pour que les diagrammes puissent devenir, grace a leur
forme de représentation non linéaire des textes, un instrument de la
philologie chinoise et constituer une pratique savante sui generis, il

fallait que soient remplies certaines conditions.



Tout d’abord, il était impératif qu’ait lieu un regain général de I'intérét
pour les textes les plus importants de la tradition confucéenne.
Préparé parHan Yu [ ] (768-824), entre autres, ce « retour 2

Pantiquité » (fugu ]l 1) connut son apogée auxi® siécle avec une
exégese fort variée des écrits canoniques : deux chapitres du Livre des
rites ( Liji lé ) furent notamment mis au premier plan, dans le cadre
d’une réélaboration du canon. Une telle tentative de constitution d’'un
canon caractérise également l'ceuvre de Zhang zai L] (1020-1078).
Celui-ci, combinant en une véritable mosaique des extraits des écrits
qui avaient a ses yeux la valeur de classiques, mit au point un nouveau
canon - pour ainsi dire, un hypertexte. Il s’appuyait en particulier sur
I'écho que pouvait créer la nouvelle configuration des différents

passages chez le lecteur auquel les textes d’origine étaient familiers'®.
Apparurent en outre des commentaires des ceuvres canoniques, dont

il faut peut-étre mentionner le plus célebre, le commentaire de Cheng

i L] (1033-1107) au Livre des mutations 12,

Le regain du confucianisme s’accompagna de laffinement des
techniques exégétiques. Les « instructions pour une lecture correcte »
(Dushufa L)) se multiplierent ; elles contenaient des indications sur
la progression du programme d’étude, mais aussi des méthodes
concretes concernant la division et le repérage conventionnel des

mots, des propositions et des phrases. Le commentaire de Zhu Xi aux

Quatre Livres ( Sishu zhangju jizhu LI L11® ) est une exégese divisée
en « paragraphes » et en « phrases ». Il semble que la tAche centrale de
ces écrits était de rendre clairs l'ordre et la régularité par le biais de
I’analyse textuelle. Dans I'ouvrage de Chen Kui [ ] (1128-1203) intitulé

Regles de Técriture ( Wenze L] 1% ), on trouve les linéaments d’une
pragmatique (emphase, questions rhétoriques, etc.), d’'une analyse
syntaxique des rapports entre exemple et induction générale, de la
distinction entre phrase longue et phrase bréve, ainsi que d’autres
formes d’analyse textuelle. Un recueil d’« instructions pour une
lecture correcte » di a Zhu Xi et les « indications » correspondantes de
son beau-fils Huang Gan [ (1152-1221) devaient donner naissance
dans I'ceuvre de Cheng Duanli [ (1271-1345) a la technique de
ponctuation la plus complete jamais élaborée. Elle recourait a quatre
couleurs (noir, jaune, rouge et vert), quatre formes (cercle, point, ligne
et carré) et deux positions (milieu et c6té) afin de signaler les noms
propres, la fin des propositions ou des phrases, ainsi que d’autres
caractéristiques importantes pour Iexplication philologique des

textes!®,

En outre, le modeéle des pratiques religieuses et savantes bouddhistes
est manifeste dans presque tous les domaines de la renaissance
confucéenne. Deux techniques au plus haut point distinctes se

rapportent a l'usage des diagrammes. L'une est ce que 'on nomme le



« texte en subdivisions » ( kewen ], fig. 1), dont la forme la plus

ancienne doit remonter 3 Dao’an [ | [] (iv® siecle) ; toutefois, seuls des

exemples largement postérieurs en sont conservés'®, Un kewenguide le
lecteur a travers un soutra selon un itinéraire au cours duquel,
contrairement a ce qui se passe dans le mode de lecture linéaire, la
relation des divers segments du texte est indiquée. Lautre forme
contraste nettement avec la premiere. Ce sont les « soutras en forme
de pagode » (jingta [IL1), dans lesquels I'observateur se voit offrir le
moyen de « construire » une pagode sur un chemin certes linéaire,
mais on ne peut plus enchevétré, a 'aide des caractéres d’un soutra.
Ces formes suivent toutes deux un modele cartographique, dans la
mesure ou il s’agit de parcourir des chemins. Cependant, alors que le
kewena pour objectif de ramener, en les analysant, les composantes
d’un texte a un ordre logique, les « soutras en forme de pagode »
représentent un acte dévotionnel, dont I'architecture doit étre au

service non pas de l'analyse, mais de lillumination que vise un
f17

processus méditati

Figure 1. Fig. 1 : Un kewen bouddhique, dans Taisho
dazokyo.

Lun des prérequis les plus importants pour I'usage philologique des
diagrammes était la signification sacrée que l'on attribuait au tua
I'époque des Song : on considérait que cet objet était le porteur de

révélations'®. Hormis le Livre des mutations déja mentionné, tel était

surtout le statut des cartes numérologiques Hetu [ | ] et Luoshu [ ] en

% » - ces cartes

tant qu’elles étaient « tracées par le Ciel et la Terre'
n’étaient d’ailleurs pas sans relation avec le Livre. Ce caractére de
révélation fut assigné également au « diagramme du faite supréme »

120 . Dans sa

que « Maitre Zhou [Dunyi] » avait « regu en don du Cie
dichotomie des formes de I'écriture, partagées en tu, d’'un cdté, et shu

[l (« Iécrit »), de l'autre, I'historien Zheng Qiao LI ] (1104-1162)
affirmait la primauté dutu 2% De la notion d’une révélation sacrée
passant par des diagrammes, qui constituent en réalité des
cosmogrammes, a I'idée qu'un diagramme permet de saisir une vue
générale d’un texte qui contient « ce que des millions de mots ne
sauraient dire?? », il n'y avait qu’un pas. Cheng Fuxin LIl (cf. infra)
dit de ses diagrammes :

Les savants dont les efforts visent a atteindre la voie



véritable s’appuieront sur les diagrammes pour suivre a la
trace le sens, qui ressemble a un filet par ses cordes, qui
possede des lignes sans enchevétrement, qui s’adapte

comme un habit au col et dont les plis doivent s’aplanir

d’eux-mémes?>.
Lemploi des métaphores de la texture attire particulierement
I'attention : filet et cordes, lignes et enchevétrement, habit et col, plis
et action d’aplanir. La révélation cosmique et la révélation cognitive
sont les deux faces d'une méme prémisse épistémologique. Cette
approche rappelle assez exactement la distinction a laquelle est
parvenu Plotin entre les « lettres » et les « phrases », d'un cbté, et les

« images » de l'autre?*.

Mentionnons enfin la haute qualité graphique de l'impression des
livres, qui atteint sous les Song et les Yuan un degré de précision
remarquable, que l'on ne trouvera que rarement dans les dynasties
postérieures. Le médium de I'imprimerie peut méme avoir eu une

influence directe sur la composition de certains des diagrammes
cosmographiques?’. En 1162, Yang Jia [ |] publia ses Diagrammes des Six

Euvres canoniques ( Liu jing tu LI 26 ; réimpression de la version du

Siku.), qui contiennent plus de 300 illustrations, dont la compilation et

la composition avaient exigé dix années de travail?’. Lidée
d’« expliquer les ceuvres canoniques par le moyen de diagrammes ( yi
tu jie jing L)) » était alors devenue séduisante aux yeux des
savants pour des raisons religieuses, exégétiques et - au moins

autant - techniques.

(Euvres représentatives

Lensemble de ces conditions de possibilité des diagrammes d’analyse
textuelle est présent dans la pensée et la pratique exégétique de Zhu
Xi. Il n’est donc pas étonnant que presque tous les diagrammes
d’orientation philologique composés depuis les époques Song et Yuan
jusqu'au début de I'époque Ming soient généalogiquement liés a Zhu
Xi par diverses traditions et représentent - méme lorsqu'ils s’'en
distinguent pour lessentiel - autant d’illustrations de ses
commentaires écrits ou oraux. De nombreux témoignages donnent a
penser que ces diagrammes ont été modifiés a des fins didactiques. On
n'y observe pas moins une compréhension de la pensée par elle-
méme, au sens d’une « opération de 'esprit », ainsi que 'a signifié
Cheng Ruoyong [II] en1268 dans sa conférence inaugurale de
I'académie de Hufeng : « Alors que j'étudiais les dernieres ceuvres de
Zhu Xi, j'ai tracé un diagramme quadripartite de ses lettres a Li

Qizhang 28, » Le statut des diagrammes varie d’'une ceuvre a l'autre :

certaines en sont exclusivement composées ; d’autres en sont



seulement parsemées - bien qu’elles leur donnent parfois un réle

important - de diagrammes qui servent 2 illustrer le texte?” ; dans
d’autres encore, qui contiennent a la fois du texte et des diagrammes,
C'est en réalité le texte qui est au service de l'explication des
diagrammes. De la méme fagon, le nombre des diagrammes contenus
dans les ceuvres est variable : il peut aller d’'un peu plus d'une douzaine
jusqu’a plus de 600, comme c’est le cas des tableaux qui s’enchainent
dans les Explications complétes des Quatre Livres, 'une des ceuvres
collectives composées par Ni Shiyi L1 (1303-1348), Cheng Fuxin (]

[1(1258-1341) et Wang Yuanshan LI || (dates inconnues)*°.

Objectifs du diagramme

En dehors des linéaments d’analyse textuelle évoqués plus haut, qui
reposaient sur la ponctuation, et de quelques considérations d’ordre
pragmatique, comme la distinction standard également élaborée a
partir de 1'’époque Song entre les caractéres lexicalement « pleins » (

shi zi 1] ), d’'un cbté, et les particules grammaticales (caracteres

«vides », xu zi LI]), de I'autre®?, la Chine traditionnelle ne connut pas
de grammaire explicite. Le concept occidental de philologie ne
s’applique pas non plus d'une maniere adéquate aux efforts que firent
les savants des époques Song et Yuan pour se ménager une claire
compréhension des textes. En revanche, les textes soumis a I'exégese
avaient valeur de textes sacrés, dans la mesure ou ils exposaient des
régles contraignantes portant sur la place de 'homme au sein du
cosmos, en s’inspirant des préceptes du saint paradigmatique qu’était
Confucius. C’est pourquoi l'interprétation des classiques en Chine
présente bien des affinités avec le projet occidental de I'exégese
théologique. Cette double prétention — a comprendre un texte a partir
de sa structure et en méme temps a saisir son message - eut pour effet
que I'analyse textuelle dut prendre en considération tant des éléments
syntaxiques que des éléments sémiotiques. Aussi n’avons-nous que
tres rarement affaire a la forme pure d'un diagramme complétement
analytique ou a celle d'un mandala dévotionnel destiné a la
méditation. Suivant la distinction que Giulio Barsanti opére a 1'égard

des diagrammes européens composés entre le xvi® et le xviii® siécle 2,
nous pourrions qualifier la forme plus analytique de « gnoséologique
et épistémologique » et celle qui invite plutét a la méditation
d’« exégétique et mystique », tandis que les structures
« méthodologico-pratiques » demeurent réservées aux especes du
tupourvues d’une orientation technique. Il existe bien siir des formes
extrémes, telles que la « méthode essentielle pour la préservation du

coeur » proposée dans les Diagrammes des ceuvres de I'école du saint (



Shengmen shiye tul I JLIIL]) dus aLi Yuangang [1] [] (vers 1172 33)
(fig. 2), dans lesquels I'accent est moins mis sur I'analyse que sur
I'illumination qu’évoque le caractere du « milieu ». Les passages qui y
sont rassemblés - mais non arrangés d'une fagon totalement
parallele - ont pour fonction de permettre l'intériorisation du
programme mental de découverte du « milieu ». Par le biais d'un
arrangement de caractéres, un nouveau caractere est produit, dans ce
cas celui du « milieu », procédé qui rappelle la mise en valeur du tracé
de la croix au sein du texte dans le De laudibus sanctae crucis d e Raban

Maur ** (fig. 3).

Figure 2. Fig. 2 : « Méthode essentielle pour la préservation du

ceeur », dans Li Yuangang, Shengmen shiyetu.

Figure 3. Fig. 3 : Raban Maur, De laudibus sanctae crucis.

A titre d’exemple d’un diagramme qui s’apparente plus a la recherche
d’'une compréhension intellectuelle qu’au rapprochement mystique,
on peut évoquer les tableaux que Xu Qian L] (1270-1337) a composés

sur La Grande Etude ( Daxue [I.13%) ; ils forment 'un des deux chapitres
des Livre desrites, qui devinrent le point focal de I'attention de la
renaissance néo-confucéenne (fig. 4). Le Daxue a inspiré un trés grand
nombre de diagrammes. La représentation donnée par Xu Qian
montre des relations de dépendance logique entre les trois « points
programmatiques » majeurs (« éclairer la claire vertu », « renouveler
le peuple » et « s’arréter aux biens les plus hauts ») et les « huit
sections » dans lesquelles ces points se réalisent. Lénumération des
huit sections dans un ordre croissant, puis dans un ordre décroissant,
permet a 'observateur de suivre une séquence vers la droite a partir
du milieu, puis de lire une séquence vers la gauche, de nouveau a
partir du milieu. En produisant une nouvelle relation de dépendance,
I'ordonnancement des huit sections dans les deux sens rend possible

une série d’assignations aux trois « points programmatiques », qui



n’est pas contenue dans le texte sous cette forme. Ce classement suit
cependant les indications qui se trouvent dans le commentaire de Zhu

Xi %%, Le diagramme est donc la conséquence d’une théorie sous-
jacente, laquelle aurait néanmoins pu prendre une tout autre forme
graphique, comme le démontrent de nombreux autres tumis au point

pour le Daxueet qui vont dans le méme sens que le commentaire de

Zhu Xi %’. La division en trois axes de lecture verticale et trois axes de
lecture horizontale (dont un axe de lecture horizontale médian, qui
commence par conduire vers la droite, avant de conduire vers la

gauche) est 'un des nombreux résultats possibles de la mise en ceuvre

de cette théorie.

Figure 4. Fig. 4 : Diagramme illustrant la « Grande Etude »,

Daxue L], dans Xu Qian, Du Sishu congshuo.

Un fait d'une importance capitale est que les diagrammes d’analyse
textuelle étaient en mesure d’illustrer des relations syntaxiques

- comme la relation entre proposition principale et proposition

38 bu comme la relation si fondamentale en chinois entre

subordonnée
« théme » et « rhéme », c’est-a-dire entre « topic(sujet) » et «
comment(propos) ». Du reste, il ne s’agit presque jamais d'une
représentation « objective » visant uniquement a la représentation
d’orientation syntaxique. Il peut ainsi arriver que, dans des passages
ou lon devrait trouver le« topic »selon la compréhension
grammaticale moderne, ce soit le « comment » qui apparaisse ; car, aux

yeux de l'auteur du diagramme, cette relation se « lisait » tout

simplement comme réciproque>’. On pourrait dire dans de tels cas que
I'élément théorique (ou aussi bien seulement I’élément sémantique)
prend le dessus sur le moment de I'analyse syntaxique. En dépit de ces
« irrégularités », les diagrammes sont une source importante - et
jusqu'a présent peu étudiée - pour notre connaissance de la
compréhension des structures syntaxiques qui était celle des savants
de la Chine traditionnelle.

Formes de la représentation

Stemmas

La question de savoir si des objectifs différents impliquent également



des formes de représentation totalement différentes ne peut guere
recevoir de réponse. Nous trouvons, par exemple, des structures
stemmatiques aussi bien dans les variantes analytiques que dans celles
d’orientation méditative : le diagramme correspondant au « respect » (
jingll') dans l'ouvrage Diagrammes d e |a mesure des commencements (
Yanjitu [ ]1]) de Wang Bo []] (1197-1274), qui se fonde sur un écrit
protreptique de Zhu Xi consacré a la droiture du comportement, est

structuré d’une maniére tout 3 fait stemmatique*® (fig. 5) ; pourtant,
I'ensemble des caractéres, qui véhiculent de nombreuses formes
d’exhortation a la droiture, produit le caractére du « respect », lequel
revét une importance centrale dans l'illumination visée, tout comme

le caractére du « milieu » dans le tableau de Li Yuangang (voir supra).

Les structures arborescentes indiquent en général plus souvent I'axe
de lecture que ne le font d’autres arrangements dans I'espace. Elles
permettent aussi des perceptions qui sont productives d’un point de
vue épistémologique. Assurément, elles portent avant tout la marque
du parallélisme inhérent a la langue écrite de laChine classique.
Pourtant, elles peuvent signaler, par exemple, des parallélismes
« dissimulés », ensevelis dans une séquence longue. Par ailleurs, elles

peuvent découvrir des parallélismes la ou le texte n’en indique aucun

et, ainsi, créer un nouveau réseau textuel®'. A la maniére d’une
généalogie, voire dun « arbre généalogique », elles peuvent
véritablement, en donnant une sorte de point de vue cartographique,
indiquer des chemins a travers les différentes parties d’un vaste texte
et, par ce moyen, marquer de nouvelles relations logiques entre des
passages qui n’étaient nullement liés dans la présentation linéaire. Les
arbres généalogiques retracant la transmission des textes, par
exemple la transmission légitime du Dao ( daotong tu I ]1), ont sans
aucun doute eu une influence significative sur I'élaboration d’analyses

stemmatiques des textes.

E Figure 5. Fig. 5 : « Diagramme consacré a la droiture du

comportement », d’apres une texte de Zhu Xi, dans Wang
Bo, Yanjitu.

Figure 6. Fig. 6 : Diagramme illustrant le comportement de

Yan Hui, disciple favori de Confucius, dans Cheng Fuxin,
Sishu zhangtu yinkuo zongyao.



Modeéle architectural

Le systéme d’organisation cartographique ne se réduit cependant pas
a des formes de représentation stemmatiques. Une autre méthode tout
aussi courante est I'expression figurée de batiments, qui entreprend
d’ordonner le texte soit comme un ensemble de batiments, soit comme
un détail architectural, soit encore comme un bAtiment isolé. La
présentation des différents aspects de la maxime « se dominer et
rétablir les rites » par Yan Hui |1, le disciple favori de Confucius (cf.
Lunyu, 12, 1), a été illustrée sur un diagramme de Cheng Fuxin sous la
forme de divers blocs de texte, qui sont a bien des égards semblables a

la représentation idéale des palais anciens (fig. 6)*2. Les blocs du
pourtour (pour la plupart dans une écriture horizontale) incluent
completement les rubriques placées en téte ou au pied des regles
générales, tandis que les segments de texte ne formant pas un cadre
(pour la plupart écrits dans une écriture verticale) donnent a voir les
« clauses de réalisation » du comportement selon Yan Hui. Le
diagramme permet, d'une part, un « itinéraire » hiérarchiquement
organisé depuis le haut de la page (« au sud ») jusque dans ses
profondeurs (et vice versa, du reste, une fois que 'on a saisi qu'il est
aussi conforme a l'intention de Confucius de « commencer par en
bas ») ; d’autre part, il rend également possible une vision simultanée
de la totalité, une « vue a vol d’oiseau [bird’s eye view] », sur I'ensemble
de cette sorte de complexe palatial. Hors des deux lignes qui
délimitent les cdtés gauche et droit, il n'y a pas de ligne - a la
différence de la plupart des diagrammes stemmatiques. La
représentation montre certes de bas en haut une espeéce de
développement, mais 'accent porte essentiellement sur I'observation
synoptique des aspects du comportement droit, tels qu’ils sont ici
illustrés par I'exemple de Yan Hui. En haut nous lisons une version
abrégée de la citation du Lunyu ]l 9, 11 (et 6, 27) : « Le maitre m’a
élargi par la formation et m’a discipliné avec les rites. » Entre les
parties verticales de cette citation se trouve une portion de texte
encadrée, a lire horizontalement. 1l s’agit de I'énoncé central du Daxue,
« extension du savoir et exploration des objets », dont les deux parties
présentent potentiellement une correspondance avec les maximes
« élargissement par la formation » et « étre discipliné avec les rites ».
En dessous, la réponse que Confucius fit aYan Hui au sujet de
'« humanité » (Lunyu, 12, 1) : « se dominer et rétablir les rites » ; en sa
qualité de directive générale, cet énoncé est également disposé
horizontalement et entouré d'un cadre. Sous ce cadre, nous
reconnaissons la suite du passage du Lunyu, a savoir les explications
détaillées du maitre concernant la réalisation pratique de cette
maxime : « ne rien observer, ne rien écouter, ne rien dire, ne rien faire
qui soit contraire aux rites ». La séquence est reprise juste apres dans
un cadre (lecture horizontale) : « Tels sont les objectifs de celui qui se
domine », citation extraite de I'un des commentaires oraux de Zhu Xi,



les Lecons de Zhu Xi divisées en catégories ( Zhuzi yulei LI %3 ), C’est
cette méme technique d’ordonnancement que suit le diagramme dans
son ensemble, aussi bien au centre que dans les deux ailes latérales du
« complexe palatial », ou les affirmations de portée générale sont
toujours logées dans des « batiments », et les indications concretes en
vue de la réalisation placées dans des « cours » (parfois aussi dans des
« étages »).

On pouvait également employer séparément les parties d'un batiment.
Un autre diagramme de Cheng Fuxin traite de la relation entre le

« coeur de ’homme » et le « coeur du Dao »** (fig. 7), objet d’un passage
du Livre des documents ( Shujing ('] section Da Yu mou LILI]). La ligne
unique qui relie toutes les expressions utilisées peut s’interpréter
comme un couloir analogue a ceux que l'on construisait dans les
complexes de palais et de jardins ( huilang L) ; elle commence au
terme « homme » et, dans une sorte d’ascension per aspera ad astra,
finit au Dao. Dans son commentaire oral de ce passage, Zhu Xi avait
insisté sur I'abime qui sépare 'homme du Dao et au-dessus duquel seul
le « saint » est a méme de jeter un pont. La représentation montre le
progres accompli par ’homme saint.

Figure 7. Fig. 7 : Diagramme illustrant la juxta-position du
« cceur de 'homme » et du « cceur du ciel », dans Cheng
Fuxin, Sishu zhangtu yinkuo zongyao.

Par 'emploi de modeles architecturaux, il est possible de viser a une
forme d’observation dans laquelle le modeéle suivi agit d'une manieére
assez directe sur la compréhension de l'intention : un couloir en
boucle décrit le chemin qui conduit les hommes au Ciel, et la formule
de Yan Hui « victoire sur soi-méme et retour a la morale » ressemble a
un complexe palatial que I'on peut parcourir aussi bien en partant d’en
haut qu’en partant d’en bas.

Un cas particulier apparait dans un diagramme dessiné vers 1268 par

Li Liwu L[] #° (fig. 8). Dans cette représentation du Daxue, nous
découvrons, avec un peu d’imagination, une structure de type
architectural, une maison, voire une pagode ; dans une édition de
I'époque Qing, qui modifie insensiblement la disposition des caractéres

%6 (fig. 9), des lignes ont été tracées entre les différents blocs de texte,



marquant le passage d’'un modele architectural « souple » a un plan

systématique et tout a fait rigide. La rationalité inhérente aux

diagrammes d’analyse textuelle en est encore renforcée.

Figure 8. Fig. 8 : Diagramme illustrant la « Grande Etude »,
Daxue, de Li Liwu, dans Li Liwu, Daxue fawei.

Figure 9. Fig. 9 : Version du diagramme illustrant la

« Grande Etude » (xix® siécle), Daxue, de Li Liwu, dans
Xuehai leibian, 1832.

Nulle part dans la littérature n’est mis en avant d’une maniére
explicite le lien qui existe entre les diagrammes et la mémoire. Les
palatia ingentia memoriaed’Augustin n’ont pas d’équivalent dans la
tradition chinoise, et moins encore y trouve-t-on la trace d'un art de la
mémoire (ars memoriae). Nous savons qu'a I'époqueSong la
mémorisation des textes passait principalement par la récitation orale
et par une lecture constante et répétée. Résultant d’'une opération de
I'esprit, le diagramme aurait pu seconder la mémoire - surtout en ce
qui concerne l'interprétation du texte qu’il représentait —, mais cela
n’entrait probablement pas dans I'intention de la plupart des auteurs.

Les arrangements dans I'espace permettent déja un certain nombre de
perspectives différentes, et c’est ainsi qu'un multiperspectivisme se
fait jour dans certains diagrammes, que 1'on peut caractériser comme
la combinaison de modeles architecturaux et de modeles issus de la
culture livresque. Les différentes réponses que Confucius fait « selon
leurs capacités » aux disciples qui lui posent successivement la méme

question au sujet de I'« humanité » apparaissent encadrées comme

dans l'encadrement d’une porte de maison?” (fig. 10). La forme du
chambranle ressemble quant a elle 2 la « queue de poisson » ( yuwei [ L]
) qui marquait la séparation des pages dans divers livres. A chacune
des réponses données aux différents disciples s’ouvre donc, d'une
certaine fagon, soit une page, soit une porte. Prises ensemble, elles
constituent un synopsis de toutes les déterminations possibles de la
notion d’« humanité ». Si la détermination situationnelle d’une notion
ne correspond pas a la conception occidentale d’une « définition », il

n’en reste pas moins que la forme de la circumnavigation, du periploos,



est caractéristique de la philosophie chinoise, qui privilégie des formes
de détermination aspectuelles, perspectivistes et parfois méme
circulaires. Cela se voit d’'une fagon particulierement nette dans les
diagrammes ordonnés en cercles concentriques, comme dans le cas
des définitions de 1'« humanité » ( renl]), qui occupent chacune un

segment du cercle.

Figure 10. Fig. 10 : Les réponses différentes de Confucius

aux questions de ses disciples concernant la
« bienveillance », ren, dans Cheng Fuxin, Sishu zhangtu

yinkuo zongyao.

On pourrait caractériser un grand nombre des diagrammes que nous
avons rencontrés jusqu'ici comme des illustrations, au sens le plus
large, de théories interprétatives portant sur les textes, ces
illustrations opérant par une technique de reconfiguration des textes.
Un autre type de diagramme fournit une vue synoptique des passages
qui se rapportent a un théme, comme « se dominer et rétablir les
rites » que I'on trouve chez Yan Hui ; quant a savoir si cette sorte de
synopsis peut étre qualifiée de théorie, c’est une question que nous
laisserons en suspens. D’autres encore se servent de la méme facon
d’un plus grand nombre de passages : leur intention est moins de
traiter un theme savant d’'une maniére exhaustive que d’illustrer un
objectif dévotionnel ou méditatif afin d’en rendre la mémorisation
plus aisée. Ces trois types ont en commun le recours exclusif a
'écriture, mais I'écriture n’est utilisée dans la derniere catégorie
qu'avec une fonction décorative, surtout lorsque I'ensemble du
diagramme semble se résumer a un unique caractere.

Diagrammes cosmologiques

Les diagrammes cosmologiques, tels que le Diagramme du faite supréme,
contiennent aussi des caractéres écrits, bien slir, mais les éléments
figuratifs y sont prépondérants (sous la forme de représentations
abstraites de la relation du Yin et du Yang et des Cing Phases ou bien
sous celle d’'une configuration de chiffres). Si ces diagrammes ont bien
pour contenu des relations, il ne s’agit cependant pas de relations
discursives, puisque les diagrammes de ce genre sont habituellement
accompagnés d’une explication ( tushuo L] ). Encore faut-il insister
sur le fait que les caracteres présents sur les diagrammes sont eux-
mémes une composante du diagramme, tout comme les signes non
linguistiques. Ces deux catégories de signes forment ensemble le
diagramme. La remarque vaut probablement déja pour le « manuscrit

de soie du royaume de Chu®® » ; elle vaut en tout cas pour les



diagrammes qui sont conservés dans la tradition du Diagramme du faite
supréme, comme le Diagramme du Ciel, de la Terre et du saint, sorte de

diagramme sur le « cceur » en tant que principe de 1'Univers, di a

Chen Zhensheng [ L] (1412-1475 *°) (fig.11), et le Nouveau Diagramme
du Ciel et du destin (ou du mandat du Ciel, Tianming xin tul[ L)) d au
Coréen Yi Hwang (Li Toeg'ye, en chinois Li Tuixi [/ I), qui composa
ses diagrammes longtemps apres que le genre eut fleuri en Chine *°
(voirinfra, fig. 12). Le premier combine les caractéres des
hexagrammes duLivre des mutations avec leur représentation
graphique en segments clairs (yang)et sombres (yin), en saisons et en
vertus, d’ou ressortent les éléments structurels du Diagramme du faite
supréme - ces éléments sont encore une fois explicitement mentionnés
au milieu du diagramme -, et place en dessous le caractére du
« coeur ». Le second doit étre compris comme une sorte de
« description dense », dans laquelle toutes les relations ayant trait aux
notions d’« étre » et de « destin » sont disposées dans un espace fort
étroit. Les segments blancs ou ronds se rapportent au « Ciel », les
segments noirs ou carrés, a la « Terre ». Sur tout le pourtour se
succedent les Douze Branches de la Terre et plus a I'intérieur quatre
des Cinq Phases, corrélées aux quatre vertus des deux premiers
hexagrammes ( giane t kun). La structure interne du diagramme est
encore bien plus complexe, puisqu’elle doit rendre justice aux diverses
manifestations des vertus cardinales du confucianisme dans I'étre
humain, qui participe du Ciel et de la Terre.

Figure 11. Fig. 11 : Le « coeur », principe du Ciel, de la
Terre, du Saint, des Quatre Saisons, des vertus, des
hexagrammes du Livre des Mutations et des signes
cycliques, dans Chen Zhensheng, Chen Shengfu ji.

Figure 12. Fig. 12 : Diagramme illustrant les
manifestations du Ciel et de la terre dans la nature de

I’étre humain. Source : Yi Hwang (Corée, xv{® siécle).

Qu'il était facile d’opérer le passage d’'un diagramme cosmologique a
un diagramme d’analyse textuelle, c’est ce que démontrent les



tableaux que Wang Bo a consacrés a l'ceuvre de Zhou Dunyi (non
seulement au Diagramme du faite supréme, mais aussi au Livre qui permet
d e comprendre les mutation s, Tongshu [ ) : la part des caractéres
disposés en diagrammes s’accroit imperceptiblement jusqu’a ce que les
relations entre les caractéres ne soient plus a la fin que de cet ordre.
Les théories représentées par des diagrammes sont donc a la fois
distinctes et multiples.

La tradition des diagrammes philologiques ne s’est pas poursuivie a
I’époque Ming. Sur les causes de ce phénomeéne, on ne peut que
spéculer. Peut-étre faut-il penser a une perte de valeur du tu au profit
de la « peinture » (hua)aux yeux de I'élite, la dépréciation ayant

également touché cette forme spéciale de tu °!. Peut-étre faut-il aussi
faire la part des circonstances, car durant I'époque Ming des voix
s’éleverent pour critiquer l'enseignement de Zhu Xi, enseignement
dont les diagrammes étaient pour la plupart tributaires. Malgré leur
créativité potentielle, ces diagrammes ne pouvaient que fixer une
interprétation et construisaient ainsi une sorte de cage qui enfermait
les exégeses ultérieures. Toutefois, si pour I'essentiel la tradition des
diagrammes d’analyse textuelle fit long feu en Chine méme, elle joua
un réle crucial dans le développement du néo-confucianisme en
Corée : Yi Hwang (1501-1570) et Cho Sik (en chinois Cao Nanming [
(], 1501-1572) reprirent un grand nombre de diagrammes (en

particulier ceux de Wang Bo et de Cheng Fuxin) et s’essayérent eux-

A \ T 52
memes a en inventer~-.

Dans la tradition chinoise, les diagrammes d’analyse textuelle
impliquent de véritables théories relatives soit a des textes considérés
individuellement, soit a des ensembles de textes rassemblés en
fonction d’'une approche donnée : la représentation de la signification
de tel texte ou de tel passage accompagne souvent I'interprétation de
leur structure, et 'on y trouve aussi des analyses syntaxiques, pour
lesquelles la tradition savante chinoise n’a par ailleurs guere élaboré
de vocabulaire. Ce genre de diagrammes pouvait tirer bénéfice du
prestige des diagrammes cosmologiques, qui permettaient de
visualiser des théories sur un autre mode, a savoir par des éléments
iconiques ou par la combinaison d’éléments iconiques avec des
caracteres. De fait, entre les diagrammes d’analyse textuelle et les
diagrammes dévotionnels et méditatifs, il est a peu prés impossible de

tracer une limite nette.

(Traduit de l'allemand par Aurélien Berra.)

Notes

1.Voir Bray, 2007. Au sujet de la définition du tu, Frances Bray se



référe particulierement a certains de mes travaux :Lackner, 1990,
1992, 2000. Elle évoque également Reiter, 1990.

2 .la littérature récente est devenue extrémement vaste. On se
contentera de mentionner ici Stjernfeldt, 2007 ; Ernt et Globisch, 2007,
qui  contient une fructueuse discussion de I'approche
diagrammatologique de Peirce, a laquelle je suis fort redevable. Pour
une prise de position qui envisage I'écriture comme un médium
recelant lui-méme des diagrammes, voir Kramer, 2006.

3. Carruthers, 1998, p. 251.

4, Peirce, 1973, § 162.

5.Je dois le concept d’« opérations de I'esprit » a Irving Lavin, auquel
va également toute ma reconnaissance pour nombre d’autres
indications.

6. Venture, 2007.

7. Voir Ling et Cook, 1999, ainsi que Dorofeeva-Lichtmann, 2007.

8. Voir Kalinowski, 2003.

9. Voir les Notes sur l'origine de I’école des fréres Cheng (Yi Luo yuanyuan lu

LOCE), congshu jicheng, n® 3340-3341, ouvrage composé par Zhu Xi
en 1173 sur le modele des histoires des écoles bouddhistes.

10. Bol, 1992.

11. Voir Friedrich, Lackner et Reimann, 1996. Voir également Lackner,
2006.

12. Cheng, 1981.

13. Zhu, 1983.

14. Chen, 1993.

15. Pour une édition commentée, voir Chen, 1992 ; sur la situation de
Cheng Duanli au sein de '« éducation linguistique traditionnelle en
Chine », voir Zhang, 1992.

16. Lackner, 2007, et en particulier p. 342-343.

17.1le « soutra en forme de pagode » d’époque Yuan qui est ici
représenté est issu de : Miaofa lianhuajing tulu, Taipei, 1995.

18. Lackner, 2007, p. 345-346.

19. Zhu, 1986, chap. 65, p. 16 : « Le Ciel et la Terre ne peuvent pas
parler. [...] Hetu et Luoshu ont été tracés par le Ciel. »

20. Conception déja canonique a I'’époque Ming : voir CAO, 1983. La
référence a l'origine céleste du Diagramme du faite supréme se trouve
déja chez Chen Chun L] (1159-1223), disciple de zhu Xi :» Maitre
Zhou Dunyi obtint ce diagramme directement du Ciel » ( Beixi ziyi [ | ]
L], Congshu jicheng, n° 645, p. 76).

21. Zheng Qiao, Tongzhi liie ; voir Lackner, 2007, p. 346.

22.Wang Bo, Yanjitu LIl ( Congshu jicheng, n® 645), Préface ; voir
Lackner, 1990, p. 148.

23. D’apres Zhou, 1997 p. 32, qui cite Xin'an wenxian zhi [ I,

24. Ennéades, V, 8 (= traité 31) : « les sages d’Egypte [...] en dessinant
des images [..] manifestent ainsi le caractére non discursif de
I'intelligible. Ce qui veut donc dire que chaque image est une science,
un savoir, une réalité particuliere donnée tout d’'un coup et qui ne

reléve ni du raisonnement ni de la délibération » (traduction de



Jérdme Laurent dans Brisson et Pradeau, 2006, p. 99 [l'auteur citait la
traduction anglaise, trés proche, de A. H. Armstrong, N.d.T.]).

25. Bray, 2007, p. 66.

26. Taipei (Shangwu yinshuguan), 1986.

27.Pour une version de cet ouvrage récemment retrouvée sur des
pierres polies et qui différe de la version du Siku, voir Wu, 2003.

28. Walton, 1999, p. 195.

29. Ainsi par exemple chez Xu Qian LIl , Du Sishu congshuo LILILILIL],
Congshu jicheng, n° 0246-0248, et Du Shu congshuo 11 [IL], Congshu
jicheng, n® 3611.

30. Sishu jishi UL, dansXuxiu siku quan shu LU, shanghai,
vol. 160, p. 1-579 (réimpression due a la Bibliothéque de Pékin d’une
édition du début de I'époque Ming). Cheng Fuxin est 'auteur unique
de Sishu zhangtu yinkuo zongyao LILILILIILILIL], édition de I'époque Yuan,

microfilm n°® 401 de la Bibliothéque palatiale de Taipei. Lexpression
yinkuo signifie littéralement « redressement du [bois] tordu ». Le
développement de 'ouvrage est traité d'une fagon détaillée dans Gu,
2006.

31. Harbsmeier, 1998, p. 88-91.

32. Barsanti, 1992, p. 77.

33. Congshu jicheng, n° 627.

34, Voir Sears, 1986.

35. Xu Qian, Du Sishu congshuo L], op. cit.

36.Zhu, 1983, p. 4.

37. Par exemple chez Wang Bo, Yanjitu, op. cit.

38. Un exemple remarquable est le diagramme consacré par Wang Bo a
la section 27 du Zhongyong : voir Lackner, 2007, p. 350.

39.Lle meilleur exemple en est le diagramme de Wang Bo sur I
Inscription occidentale de Zhang Zai : voir Lackner, 1992.

40. Wang Bo, Yanyjitu, op. cit.

41. Voir Lackner, 1996, ou sont analysés deux diagrammes différents
portant sur un passage de Zhongyong, 20.

42. Cheng Fuxin, Sishu zhangtu yinkuo zongyao, op. cit., f° 61.

43. Zhu, 1986, surtout chap. 78 et 79, passim.

44, Sishu zhangtu yinkuo zongya o, op. ci t., fo 19.

45, Li Liwu, Daxue fawei LI, ainsi que Daxue benzhi [1_ILIL], congshu
jichen g, n° 477.

46. Dans l'encyclopédie Xuehai leibian LI IL] publiée en 1832 par Cao
Rong L], nouvelle édition, Taipei, 1964. L'élaboration du diagramme

peut remonter a une date plus ancienne encore.

47. Sishu zhangtu yinkuo zongyao, op. cit., f° 57.
48, Voir Dorofeeva-Lichtmann, 2007.

49. Chen Zhensheng, Chen Shegnfu ji LI I ], Congshu jicheng, n® 2134.
50, Zhang, 1989, p. 280.

51. Voir Bray, 2007, p. 49-50.

52. Sur le néo-confucianisme coréen, voir Deuchler, 1980 et 1992. Sur

les diagrammes de Yi Hwang, voir Kalton, 1988. Loriginalité des



diagrammes de Cho Sik a été mise en doute récemment par Liu Xuezhi,

qui l'attribue au travail de Cheng Fuxin : voir Liu, 2004.

Bibliographie

® Barsanti, 1992 : Giulio Barsanti, La scala, la mappa, l'albero. Immagini e
classificazioni della natura fra Sei e Ottocento, Florence.

® Bol, 1992 : Peter Bol, This Culture of Ours. Intellectual Transitions in
T’ang and Sung China, Stanford.

® Bray, 2007 : Francesca Bray, « Introduction : The Powers of Tu », in
Francesca Bray, Vera Dorofeeva-Lichtmann et Georges
Métailié (éd.), Graphics and Text in the Production of Technical
Knowledge in China. The Warp and the Weft, Leyde, p. 1-78.

® Brisson et Pradeau, 2006 : LucBrisson et Jean-Francois
Pradeau (dir.), Plotin. Traités 30-37, Paris.

® Cao, 1983 : Cao Duan [ ] (1376-1434), « Taiji tushuo shu jie » [JLILI]

LI Yingyin Wenyuange Siku quan shu IO, Taipei, n° 697,
p. 1-13.

® Carruthers, 1998 : Mary Carruthers, The Craft of Thought. Meditation,
Rhetoric, and the Making of Images, 400-1200, Cambridge (Mass.).

® Chen, 1993 : Chen Kui, Wenze [ ], Pékin, 1988 et Taipei.

® Cheng, 1992 : Cheng Duanli, Chengshi jiashu dushu fennian richeng [ ]
LOOOE, Hefed.

® Cheng 1981 : Cheng Yi, Zhou Yi Chengshi zhuan [ [ ILILI], in Er Cheng ji
LI, Pékin, vol. 3, p. 689-1026.

® Deuchler, 1980 : Martina Deuchler, « Self-Cultivation for the
Governance of Men : The Beginnings of Neo-Confucian Orthodoxy
in Yi Korea », The Journal of Korean Studies, vol. 2, p. 9-38.

® Deuchler 1992 : M. Deuchler, The Confucian Transformation of Korea. A
Study of Society and Ideology, Cambridge (Mass.).

® Dorofeeva-Lichtmann, 2007 : Vera Dorofeeva-Lichtmann, « Mapless
Meaning. Did the Maps of the Shanhaijing ever exist ? », in
Francesca Bray, Vera Dorofeeva-Lichtmann et Georges
Métailié (éd.), Graphics and Text in the Production of Technical
Knowledge in China. The Warp and the Weft, Leyde, p. 242-249.

® Ernst et Globisch, 2007 : Christoph Ernst et Claudia Globisch, « Die
diagrammatische Reprdsentation soziologischen Wissens am
Beispiel der Antisemitismusforschung », Sozialersinn. Zeitschrift fiir
hermeneutische Sozialforschung, 2, p. 211-236.

® TFriedrich, Lackner et Reimann, 1996 : Michael Friedrich, Michael
Lackner, Friedrich Reimann (éd.), Chang Tsai : Rechtes Auflichten.
Cheng-meng iibersetzt aus dem Chinesischen, mit Einleitung und
Kommentar, Hambourg.

® Gu, 2006 :Gu Yongxin ] « Cong “Sishu jishi” de bianke kan
sishuxue xueshushi » [N, journal of Peking

University (Philosophy and Social Sciences), vol. 43, n® 2, p. 104-113.
® Harbsmeier, 1998 : Christoph Harbsmeier, Language and Logic



(premiere partie du vol. 7 de Joseph Needham, Science and
Civilization in China), Cambridge (Mass.).

Kalinowski, 2003 : Marc Kalinowski (éd.), Divination et société dans la
Chine médiévale. Etude des manuscrits de Dunhuang de la Bibliothéque
nationale et de la British Library, Paris.

Kalton, 1988 : Michael Kalton, To Become a Sage. The Ten Diagrams on
Sage Learning by Yi T'oegye, New York.

Krdmer, 2006 : Sybille Krdmer, « Die Schrift als Hybrid zwischen
Sprache und Bild. Thesen {iber die Schriftbildlichkeit unter
Beriicksichtigung von Diagrammatik und Kartographie », in Bilder :
ein (neues) Leitmedium ?, éd. Torsten Hoffmann et Gabriele Rippl,
Gottingen, p. 79-92.

Lackner, 1990 : Michael Lackner, « Die Verplanung des Denkens am
Beispiel ~ dertu », inLebenswelt und Weltanschauung im
frithneutzeitlichen China, éd. Hellwig Schmidt-Glintzer, Stuttgart,
p. 134-156.

Lackner, 1992 : M. Lackner, « Argumentation par diagrammes : une
architecture a base de mots. Le Ximing ( I'Inscription occidentale)
depuis Zhang Zai jusqu’au Yanjitu », Extréme-Orient, Extréme-Occident,
14, p. 131-168.

Lackner, 1996 : M. Lackner, « La position d’une expression dans le
texte : explorations diagrammatiques de la signification », Extréme-
Orient, Extréme-Occident, 18, p. 35-51.

Lackner, 2000 : M. Lackner, « Was Millionen Worter nicht sagen
kénnen : Diagramme zur Visualisierung klassischer Texte im China
des 12. bis 14. Jahrhunderts », Semiotik, 22, p. 209-237.

Lackner, 2006 : M. Lackner, « Der Heilige innen und aufen. Die
Lehre von den zwei Naturen des Konfuzius bei Zhang Zai (1020-
1078) », in Sakralitit zwischen Antike und Neuzeit, é4d. B. Hamm,
K. Herbers et H. Stein-Kecks, Franz Steiner ( Beitrdge zur
Hagiographie, vol. 6).

Lackner 2007 : M. Lackner, « Diagrams as an Architecture by Means
of Words : the Yanjitu », in Francesca Bray, Vera Dorofeeva-
Lichtmann et Georges Métailié (éd.), Graphics and Text in the
Production of Technical Knowledge in China. The Warp and the Weft,
Leyde, p. 341-381.

Ling et Cook, 1999 : Li Ling et Constance A. Cook, « Translation of
the Chu Silk Manuscript », in Defining Chu : Image and Reality in
Ancient China, éd. Constance A. Cook et John S. Major, Honolulu,
p. 171-176.

Liu, 2004 :Liu Xuezhi, « Cao Nanming dui Song ru “xintong
xingqing” shuo zhi tushi quanjie », Zhongguo zhexue shi, 2, p. 55-60.
Peirce, 1973 : Charles SandersPeirce, Lectures on Pragmatism.
Vorlesungen tiber Pragmatismus, éd. Elisabeth Walther, Hambourg .
Reiter, 1990 : Florian Reiter, « Some Remarks on the Chinese Word
tu “chart, plan, design” », Oriens, 32, p. 308-327.

Sears, 1986 : Elisabeth Sears, « Word and Image in Carolingian
Carmina Figurata », in World Art. Themes of Unity in Diversity. Acts of the



XXVIth International Congress of the History of Art, éd. Irving Lavin,
University Park et Londres, vol. 2, p. 341-348.
Stjernfeldt, 2007

Investigation on the Borderlines of Phenomenology, Ontology, and

Frederik Stjernfeldt, Diagrammatology. An

Semiotics, Dordrecht.

Venture, 2007 : Olivier Venture, « La représentation visuelle dans
les pratiques pyro-ostéomantiques dans la Chine archaique », in
Francesca Vera Dorofeeva-Lichtmann et
Métailié (éd.), Graphics and Text in the Production of Technical
Knowledge in China. The Warp and the Weft, Leyde, p. 83-107.

Walton, 1999 : Linda Walton, Academies and Society in Southern Sung

Bray, Georges

China, Honolulu.

Wu, 2003 : Wu Changgeng [ LI, « Liujingtu beishu kao LILILIILIL] »,
Kongzi yanjiu, 2, p. 71-79.

Zhang, 1989 : Zhang Liwen [, Tuixi shu jieyao [ ILI L], Pékin.
Zhang, 1992 : Zhang Zhigong [ ], Chuantong yuwen jiaoyu jiaocai
lun LJUUCCEC, shanghai.

Zhou, 1997 : Zhou Xiaoguang [ ], « Xin’an lixue yuanliu kao » [ 1]

UL, zhongguo wenhua yanjiu, 16, p. 29-36.
® Zhu, 1983 : Zhu Xi, Sishu zhangju jizhu [ 11U TILIL], pékin.
® Zhu, 1986 : Zhu Xi, Zhuzi yulei, Pékin.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs

institutions qui lui apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
S HAUTES
ETUDES=

SCIEMCES
SOCIALE .’-3.

DN

oNU

strasbourg

DESIGN : WAHID MENDIL.

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histaire et .!|1|I1r|_::,'-'_'|l-:_'|r_;|ir_'
des savoirs, des techniques
et des ¢ noyances

metope

methodes et outils
pour I'edition

L

structurde

N/
enssib’

A L P TELITT
lisd A ignoed di wlarmaticn

et des bibBathéques

fondation
maison des
sciences

de I'homime

cPrL
(AK

Centre Alexandre-Koyré

Histoine diss scieroe ¢ des technicpees
LN B4t LMW C R MBS

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY

SCIENCE WORK.


https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

WS J 9


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Diagrammatologie
	La tradition du diagramme en Chine
	Conditions de possibilité des diagrammes d’analyse textuelle
	Œuvres représentatives
	Objectifs du diagramme
	Formes de la représentation
	Stemmas
	Modèle architectural
	Diagrammes cosmologiques

	Bibliographie
	Nos partenaires


