
« Plus grec que le grec des« Plus grec que le grec des
Athéniens ». QuelquesAthéniens ». Quelques
aspects du bilinguismeaspects du bilinguisme

gréco-latingréco-latin11

MètisMètis, , Dossier : Alexandre le Grand, religion et traditionDossier : Alexandre le Grand, religion et tradition , , Hors sérieHors série, , 20172017 , , p. 149-179p. 149-179

Si, jusqu’aux années trente, le bilinguisme gréco-latin n’a servi qu’à
illustrer la dé�nition, courante depuis Th. Mommsen et surtout H.-I.
Marrou, d’un monde romain « culturellement mixte » dans lequel se
mêlent indissociablement deux langues et deux cultures2, l’émergence
dans les années cinquante des premiers travaux sur « les langues en
contact »3 a permis l’élaboration progressive d’une véritable ré(exion
sur les spéci�cités et les conséquences de ce bilinguisme dans le
monde antique. Les études de socio-linguistique ont en e*et apporté
de nouvelles typologies, de nouveaux concepts, qui ont stimulé les
études anciennes et les ont orientées vers une démarche plus
qualitative4. La notion de « choix de langue » ( language choice)
notamment, qui présuppose que, dans toute société bilingue, l’individu
comme la communauté soit toujours confronté à un choix qui dépend
à la fois du statut des locuteurs et du contexte, a permis d’analyser le
bilinguisme ancien à partir des oppositions qui structurent la culture
romaine5, la distinction entre espace public et espace privé en
particulier, et montré la nécessité de prendre en compte la situation
d’énonciation pour comprendre le statut de chaque langue et les
pratiques contrastées qui les définissent.

Ces études n’ont su, cependant, éviter un double écueil. Tout d’abord
celui du transfert des catégories d’une culture à l’autre : la plupart de
ces travaux manient des typologies et des concepts qui ont été créés
pour l’étude du bilinguisme moderne, mais qui, dans le contexte
antique, ne sont pas toujours très pertinents. Peut-on par exemple lire
le bilinguisme ancien en termes politiques et établir des liens aussi
systématiques entre l’impérialisme romain, les problèmes identitaires
et les comportements linguistiques  ?  Cela a-t-il même un sens de
parler de « politique linguistique » dans l’empire romain ? 6

Emmanuelle Valette

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=51


Mais surtout, le principal défaut de ces études sur le bilinguisme est de
gommer l’un des aspects les plus caractéristiques du bilinguisme
antique : son ambivalence. En e*et, le bilinguisme gréco-romain est à
Rome à la fois objet de fascination et de répulsion et ce qui frappe
quand on étudie les discours romains sur les rapports entre le grec et
le latin est l’aspect contradictoire de ces discours : le grec est toujours
en même temps pensé comme intérieur et extérieur à la culture7. Ce
paradoxe subsiste, malgré tous les e*orts d’« historicisation » ou de
« fonctionnalisation » qui peuvent être déployés pour réduire la
contradiction : ni les péripéties de la conquête8, ni l’opposition entre
espace public et espace privé9 ou celle qui distingue les
comportements de l’aristocratie et ceux du peuple10 ne peuvent
rendre compte de cette tension permanente entre rejet et fascination,
ni expliquer le statut étrange de cette langue, le grec, à la fois « langue
de prestige de l’intelligentsia » et idiome signalant la basse extraction
des affranchis de Pétrone 11.

Conserver le caractère paradoxal de ces discours sur le bilinguisme,
qui donnent à la langue grecque un statut d’étrangère, une part
d’extériorité, tout en la considérant comme une partie indissociable et
intégrante de la culture romaine12 ; prendre le parti de rester à
l’intérieur de la culture romaine : ces deux exigences me paraissent
conciliables à travers une approche anthropologique du bilinguisme.
Cela passe par une dé�nition antique du bilinguisme, une attention
aux mots qui le désignent, par une description précise des pratiques13

et en�n par une étude des représentations du bilinguisme. Les deux
premiers axes commencent à être explorés dans la bibliographie
récente14 ; en revanche, on trouve bien peu d’études sur l’imaginaire
lié à la langue grecque et sur les façons dont les Romains ont pu, à
travers leurs pratiques linguistiques, se dé�nir. Y a-t-il des images, des
métaphores qui à Rome permettent de penser le bilinguisme ? Sur
quels présupposés théoriques (origine et processus de fabrication de la
langue, travail de l’écrivain) ces représentations s’appuient-elles ? Que
fait un Romain quand il parle ou écrit le grec ? Tel est le cadre dans
lequel je me propose de lire quelques textes, très connus pour la
plupart, mais qui posent, de façon assez claire, le problème du statut
de la langue grecque dans la culture romaine.

Je regarderai ces textes selon trois axes. Tout d’abord, à travers
l’analyse de l’expression utraque lingua , je montrerai le statut
paradoxal d’une langue, le grec, conçue à la fois comme semblable et
di*érente, à l’intérieur et à l’extérieur de la culture. Puis, en relevant
les qualités spéci�ques de la langue grecque, j’étudierai la façon dont
les Romains ont utilisé ces caractéristiques. En�n, je consacrerai la
dernière partie de mon étude aux problèmes identitaires liés à l’usage
du grec : comment par une rhétorique de l’écart et de l’hyperbole, les
Romains ont-ils pu continuer à se penser romains tout en parlant ou



en écrivant grec ?

«   Utraque lingua , peregrina lingua  » : une langue à la
fois semblable et différente

L’idée qu’il existe des ressemblances formelles entre la langue grecque
et la langue latine apparaît dans les considérations grammaticales15,
dès l’époque de Varron 16. Ces similitudes s’expliquent par une origine
commune : le latin est conçu tantôt comme une déformation du grec,
tantôt comme un dialecte grec17, tantôt même comme un mélange
d’éléments grecs et non-grecs, cette dernière hypothèse
n’apparaissant toutefois que chez les auteurs hellénophones, dont le
plus célèbre est Denys d’Halicarnasse :

« Les Romains parlent une langue qui n’est ni tout à fait
barbare ni complètement grecque, mais un mélange des deux (
μικτὴν δέ τινα ἐξ ἀμφοῖν) dont la dominante est éolienne.
La seule conséquence qu’ils aient subie de ces nombreux
mélanges est de ne pas prononcer correctement tous les
sons articulés, mais tous les autres traits, qui indiquent une
origine grecque, ils les ont conservés comme aucune autre
colonie ne l’a fait (…) en vivant, de tout temps, dès l’époque
du synœcisme, à la manière grecque »18.

Chez les auteurs latins, le thème apparaît de façon plus vague. La
parenté entre la langue grecque et la langue latine n’est guère
approfondie ; elle est un lieu commun qui permet ponctuellement de
légitimer certaines pratiques, comme la lecture d’auteurs grecs ou
l’apprentissage du grec par l’orateur. Mais chez Macrobe, au iv e siècle
de notre ère, cette proximité est ressentie de façon encore si forte
qu’on trouve cette aZrmation étonnante selon laquelle
l’apprentissage d’une des deux langues suZt à assurer la connaissance
de l’autre19. En permanence, s’articulent deux discours – l’un sur la
ressemblance formelle, l’autre sur l’origine commune – qui se
justi�ent l’un l’autre et se renforcent mutuellement sans que l’on
puisse jamais démêler lequel est premier.

Cette proximité entre les deux langues s’exprime de façon privilégiée
par l’emploi d’une expression, utraque lingua, qui isole le grec et le latin
face à toutes les autres langues. M. Dubuisson, qui a consacré un article
à cette expression20, essaie d’en comprendre l’origine et fait
l’hypothèse d’une évolution à partir d’un emploi contextuel : ne
servant d’abord qu’à désigner deux langues qui ont déjà été
mentionnées, cette expression aurait progressivement pris un sens
« absolu », renvoyant sans équivoque possible au latin et au grec21.
Mais il est surtout essentiel de comprendre ce qu’implique cette



représentation, ce « mythe » de « l’autre langue »22. Car il s’agit bien, à
travers cette expression, de penser les rapports entre les deux langues
sous la forme d’un duel ou d’un singulier/pluriel qui implique sinon
une identité, du moins une forme de parité ou d’équilibre. Ce tour
montre à la fois l’unité, la complémentarité et les spéci�cités du latin
et du grec face à toutes les autres langues. Or, et Dubuisson lui-même
le constate, l’expression parcourt toute la latinité. Elle apparaît dès les
premiers textes littéraires23 et reste encore d’actualité au v e siècle de
notre ère, même si son sens paraît s’obscurcir puisque saint Augustin
est obligée de la gloser. Elle se trouve même transposée en grec, Dion
Cassius précisant à propos d’Hadrien qu’il était : φύσει φιλόλογοϛ ἐν
ἑκατέρᾳ τῇ γλώσσῃ 24.

Pour autant, cette expression n’est pas absolument �gée, puisque
l’adjectif uterque peut être accolé à divers substantifs et ainsi renvoyer
à di*érentes pratiques de bilinguisme, qu’il s’agisse de l’aptitude à
tenir une conversation dans les deux langues ( uterque sermo)25, à
fabriquer et à prononcer des discours en public en grec et en latin (
utraque oratio )26 ou à faire étalage de sa familiarité avec les deux
littératures ( utraeque litterae ). Dans chacun de ces emplois, uterque
souligne le caractère indissociable des deux langues. Beaucoup plus
�gé en revanche, est le contexte dans lequel apparaît cette
expression : généralement employée dans les portraits de Romains
cultivés, elle montre le lien étroit existant à Rome entre bilinguisme et
enseignement. C’est en e*et une banalité de rappeler que
l’enseignement à Rome est grec. Aller à l’école pour apprendre à lire et
à écrire, s’initier à la rhétorique, à la philosophie, c’est nécessairement
passer par les mains d’un pédagogue ou d’un maître grecs. Et ce trait
revient dans une multitude de textes décrivant la formation du parfait
citoyen romain. Un passage fameux de Quintilien 27, montrant le rôle
joué par le grec dès la petite enfance, contient tous les éléments qui
dé�nissent le statut de la langue grecque et la complexité de ses
rapports avec la langue latine.

« C’est par le grec que, selon mes préférences, l’enfant doit
commencer, parce que le latin est plus usité et que cet enfant
en sera imprégné, même malgré nous  ; en même temps, il doit
être instruit d’abord aussi dans les disciplines helléniques,
d’où même les nôtres dérivent . Toutefois, je ne voudrais pas
que l’on ait la superstition d’imposer longtemps à l’enfant
de parler et d’apprendre seulement le grec, comme c’est la
mode aujourd’hui. Il arrive, en e*et, que l’on contracte
ainsi de très nombreux défauts dans la prononciation, qui



prend une tonalité étrangère , et dans le langage même, où se
fixent, par suite d’une pratique assidue, des tours grecs , qui
persistent de façon tenace, même dans un système de
langue di*érent. L’étude du latin doit donc suivre peu après
et aller bientôt de pair avec celle du grec ; ainsi, quand nous
aurons apporté aux deux langues un soin égal , aucune des deux
ne gênera l’autre »28.

Selon Quintilien, l’apprentissage précoce du grec se justi�e de deux
manières. Tout d’abord, pour des questions de généalogie des langues :
la chronologie de l’apprentissage – d’abord le grec, puis le latin – mime
le rapport d’antériorité existant entre les deux langues ( unde et nostrae
fluxerunt). D’autre part, le latin est du côté de l’usage (usus) ; l’enfant en
sera naturellement imbibé ( perbibet), malgré lui et malgré ses
enseignants. Cette image d’imprégnation pose d’emblée une
distinction entre la langue naturelle, le latin, et la langue enseignée,
seconde. Mais, dans le même temps, cette opposition est
immédiatement estompée par le fait que, selon Quintilien,
l’enseignement a précisément pour but de corriger une prééminence
naturelle, de ramener une sorte d’équilibre, de parité ( pariter) entre
les deux langues, sans que l’une ou l’autre puisse jamais l’emporter. Il
faut apprendre d’abord le grec car le latin est installé par l’usage de
façon naturelle. Mais il ne faut pas non plus trop tarder à apprendre le
latin, sans quoi c’est le grec qui risque de béné�cier des privilèges de
l’usage ( usus). La pratique d’une langue informe l’enfant ; il ne saura
plus parler latin sans employer des tours grecs. Les rapports entre les
deux langues sont pensés à la fois en termes de compétition et de
contagion ( corrupti)29. Quintilien s’exprime en grammairien soucieux
d’éviter les défauts ( vitia) dans la prononciation et, à ce titre, on
remarque que la langue grecque est située du côté de l’étranger (
peregrinum sonum). Ce passage montre donc l’importance pour un
Romain de penser le bilinguisme comme un bilinguisme « dissocié ». Il
fait aussi apparaître qu’il n’y a pas de réelle parité entre les deux
langues : l’idéal d’équilibre entre le latin et le grec est obtenu par
l’éducation ; le bilinguisme romain est donc un bilinguisme
« secondaire ».

La présence du grec dans l’apprentissage du jeune Romain apparaît
aussi dans l’histoire de l’école telle qu’elle est reconstituée et racontée
par Tite-Live dans l’Histoire romaine.

« (Marcus Fabius) avait été éduqué à Caeré, chez des amis
de sa famille, et pour cette raison était familiarisé avec la
littérature étrusque et savait bien parler la langue étrusque.
J’ai, de source sûre, des raisons de penser qu’à cette époque
les jeunes Romains avaient l’habitude de suivre un
enseignement sur les lettres étrusques, tout comme ils en ont
un aujour d’hui sur la littérature grecque  ( sicut nunc graecis, ita



etruscis litteris erudiri solitos) »30.

Ce court passage prouve simplement qu’à l’époque de Tite-Live, il était
en usage d’enseigner le grec aux enfants des écoles ; mais il illustre
aussi très bien la façon dont cet usage est « historicisé »  : cette
évocation des premiers temps de la République montre que la langue
étrusque – on pourrait d’ailleurs étendre cette remarque à la
civilisation étrusque tout entière – a, dans la culture romaine, le même
statut culturel que le grec pour les Romains du premier siècle av. J.-C.
Les Étrusques sont, pourrait-on dire, « les Grecs d’avant les Grecs » ; ils
sont donc porteurs du même type « d’altérité englobante » et jouent le
rôle des Grecs dans ces récits étiologiques qui ont pour but de montrer
la continuité et même la pérennité des institutions et des pratiques. Le
« détour » étrusque, qui est une construction d’historien, permet de
dire que les Romains ont toujours appris le grec à l’école31.

L’apprentissage du grec est donc une étape nécessaire dans la
formation du citoyen et c’est pourquoi le bilinguisme, entendu comme
la capacité de maîtriser la langue grecque aussi bien que la langue
latine, est un élément du portrait traditionnel du Romain cultivé, sous
l a République comme sous l’Empire. Il suZt pour s’en convaincre de
lire l’histoire des grands orateurs romains dans le Brutus de Cicéron 32

ou les vies d’empereurs laissées par Suétone 33. Font partie des
qualités ( virtutes) l’aisance à manier les deux langues et la
connaissance de la littérature grecque : litterae graecae . L’emploi
fréquent de cette expression souligne d’ailleurs la spéci�cité de ce
bilinguisme romain, dans lequel la maîtrise de la langue et celle de la
culture sont indissociables34.

Cette représentation est visible dans la façon même dont on désigne
les personnages dotés d’une double culture. Ils apparaissent en e*et
comme le produit d’un façonnage. Éduqué par une nourrice ou un
pédagogue grecs, puis auprès d’un maître d’éloquence ou de
philosophie, éventuellement après un séjour à Athènes, le jeune
Romain est peu à peu « dégrossi ». C’est le sens des épithètes qui
accompagnent le plus souvent l’expression utraque lingua  : doctus
(enseigné), mais surtout eruditus et callens, que l’on peut traduire par
« expert » ou « versé dans », mais qui comportent tous deux une
image de fabrication artisanale : « dégrossi », « façonné »35.

Deux cultures, deux littératures que l’on aborde ensemble et qui
�nissent par former un héritage commun dans lequel peuvent puiser
les auteurs anciens. De nombreux textes soulignent d’ailleurs la
diZculté d’assumer ce double héritage. Sous l’Empire en particulier,



l’expression utriusque linguae monumentarenvoie à cette sédimentation

littéraire qui demande un gros effort de lecture et d’assimilation36.

Parente et origine de la langue latine, la langue grecque est en même
temps, désignée dans les textes comme «  étrangère », et tout aussi
fréquente que l’expression utraque lingua est l’opposition fonctionnelle
entre le patrius sermo, la langue des pères, le latin, et la langue du
dehors, le grec, aliena ou peregrina, et cela jusque dans les textes les
plus tardifs. C’est pourquoi, même si l’on peut repérer des moments
qui correspondent à une hellénisation accrue de la société37, où le grec
est davantage perçu sur le mode de l’inclusion que sur le mode de
l’extériorité, on ne peut, en même temps, nier que ces deux
représentations coexistent pendant toute la période romaine : le grec
apparaît à la fois comme l’origine, la proche parente du latin, et
l’étrangère, l’autre absolue qui vient contaminer « la pureté de la
langue latine ».

C’est en e*et à travers les propos sur le purisme, dans le discours
grammatical qui vise à traquer les défauts et débarrasser la langue de
tout ce qui l’entache, qu’apparaît principalement cette représentation
du grec comme « étranger » par contraste avec la langue des ancêtres.
Et pourtant, comme l’a montré F. Desbordes 38, c’est à partir d’une
dé�nition grecque de l’hellénisme que les Romains ont conçu et
théorisé leur propre conception de la latinitas. La mise à distance du
grec est l’aboutissement d’un processus de ré(exion sur la langue
amorcé par la ressemblance entre les deux langues. On constate donc
un double mouvement d’inclusion et de mise à distance résultant de
cette théorisation progressive des rapports entre
latinité/grécité/barbarisme.

Cette dynamique constante, cette tension entre intérieur et extérieur
qui dé�nit le statut du grec dans la culture apparaît bien dans un
passage de Pline l’Ancien. Le naturaliste aborde en e*et un chapitre
consacré aux arbres. Il établit donc une taxinomie qui isole les arbres
exotiques ( peregrina, externa), dont font partie ceux qui portent un
« nom grec », et en même temps il oppose ces noms grecs (et avec eux
les arbres qu’ils désignent) à ce qui est étranger ( aliena) :

« Sont exotiques ( peregrinae) les cerisiers, les pêchers, et
tous ceux dont les noms sont grecs ou étrangers ( graeca
nomina aut aliena) ; mais ceux d’entre eux qui ont commencé
à s’acclimater chez nous ( incolarum numero coepere )seront
traités au chapitre des arbres fruitiers. Pour le moment,
nous allons passer en revue les arbres étrangers ( externas),
en commençant parmi les plus salutaires »39.



Dans ce court extrait, on constate que les arbres grecs sont
curieusement à la fois dedans et dehors : ils sont « exotiques » mais
opposés aux arbres étrangers. En outre, c’est leur nom qui leur donne
leur place dans la culture. L’emploi dans ce contexte du terme
peregrina est également très signi�catif : c’est un mot directement
emprunté au vocabulaire politique puisqu’il désigne en droit romain
un statut particulier, celui d’« étranger », à la fois exclu du corps
civique et pris en charge par un magistrat spéci�que, le préteur
pérégrin. Pline « recense », au sens strict du mot, les arbres qu’il va
inclure dans son chapitre. On constate donc dans ce passage
l’utilisation d’un modèle politique pour penser les relations
d’inclusion/exclusion, à la fois dans la culture et dans la langue. Les
mots y sont conçus comme une communauté civique parmi laquelle
sont progressivement intégrés les termes d’origine grecque. Un
passage de Sénèque développe la même image :

« Puisque les grammairiens latins ont donné droit de cité (
civitate donaverint) au mot analogian, je pense qu’il ne faut
pas le rejeter, mais le traiter comme un mot latin à part
entière ( in civitatem redigendum). Je l’emploierai donc
comme un terme non seulement adopté ( recepto), mais
usité ( usitato) »40.

Cette représentation est bien plus qu’une métaphore : elle installe la
langue au cœur du processus d’acculturation. Elle conçoit la langue
latine comme un ensemble ouvert dans lequel sont progressivement
accueillis, incorporés des termes étrangers. Certains mots grecs
reçoivent « droit de cité » dans la langue et les législateurs en charge
de cette procédure sont les grammairiens. Mais cette démarche ne
suZt pas à les installer, car les termes grecs continueront d’être
perçus comme « pérégrins », tant qu’ils n’auront pas été consacrés par
l’usage ( usus). L’écrivain vient donc parachever le travail du
grammairien.

« La douceur de la langue grecque ». Spéci�cités et
usages de la langue grecque

En tant que « pérégrine », la langue grecque a donc en propre un
certain nombre de traits distinctifs, que les textes mettent en valeur
en déployant toute une rhétorique de la di*érence qui s’exprime à
travers une série d’oppositions.

Tout d’abord, une di*érence spatiale : le latin n’occupe pas la même
place que le grec. Cette évidence apparaît par exemple dans un
passage du Pro Archia poeta, dans lequel Cicéron établit une
comparaison entre la gloire apportée par la poésie latine et celle que
procure la poésie grecque :



« De fait, si l’on croit que les fruits de la gloire se recueillent
moins des vers grecs que des vers latins, on se trompe
gravement, car le grec se lit à peu près chez tous les peuples,
tandis que le latin est enfermé dans ses frontières bien étroites (
suis finibus exiguis) »41.

Ces considérations sont fondées sur une réalité géo-politique – à
l’époque de Cicéron, l’espace occupé par les hellénophones est bien
plus vaste que celui où l’on parle latin. Mais elles laissent aussi
entrevoir un certain imaginaire lié à la langue : aux « frontières » qui
encadrent strictement le latin s’oppose l’extension sans limites de la
langue grecque.

Un autre type d’opposition, que l’on trouve de manière récurrente et
qui cette fois fait plutôt fonctionner un modèle économique, est la
fameuse distinction entre la richesse ( copia) de la langue grecque
opposée à la pauvreté, au manque de ressources ( inopia), de la langue
latine. Ce thème, qui apparaît pour la première fois chez Lucrèce, sera
repris, et même cité, par tous les écrivains de langue latine : chez
Cicéron, Quintilien, Pline le Jeune 42, il souligne la faiblesse du latin
face au grec et ce « lieu commun » est généralement interprété par les
commentateurs modernes comme une manifestation du «  complexe
d’infériorité » ressenti par les Romains face au prestige de la culture
grecque43. Pourtant, cette interprétation est fallacieuse44 car ce
prétendu lieu commun n’est utilisé par Lucrèce (et repris par Cicéron)
que dans des contextes très précis : pour justi�er l’insertion d’un mot
grec ou le recours à un calque. En réalité, cet argument sert à baliser
tous les usages dans lesquels la langue grecque est mise au service du
latin ; la prétendue «  supériorité du grec » est immédiatement
récupérée par les Romains pour mettre en valeur tout le travail de
création mis en œuvre à travers l’éloquence, la littérature ou la
philosophie romaines.

Les Romains, à travers une multitude de pratiques, utilisent en e*et le
grec pour enrichir la langue latine. Traductions, exercices de
déclamation, citations, insertions de mots ou de fragments grecs dans
un texte latin, toutes ces manipulations, ces allers et retours d’une
langue à l’autre ne sont utiles que parce que le grec est supposé
exercer un rôle béné�que sur la langue latine. La langue grecque n’a
pas seulement des e*ets corrupteurs, elle est aussi une source
d’enrichissement parce que, précisément, elle combine les avantages
de la similitude et de la dissemblance avec le latin45.

S i Cicéron ou Quintilien intègrent tous deux la traduction parmi les
exercices indispensables à l’entraînement du jeune orateur, c’est qu’ils
y voient un moyen sûr d’améliorer le style et l’abondance oratoire46.
Même Pline le Jeune dans ses Lettres ne cesse de faire allusion à la
pratique de la traduction qui apparaît comme un élément essentiel de



l’activité littéraire à la fin du premier siècle de notre ère.

« Comment vous prouver mieux mon admiration pour vos
épigrammes grecques que par mon essai de les égaler en
latin en les traduisant ( aemulari latine et exprimere  ) ? Mais
elles y ont perdu. Ce qui s’explique d’abord par
l’insuZsance de mon talent, ensuite par la pauvreté (
inopia) ou plutôt, comme dit Lucrèce, par la misère des
héréditaires vocables ( egestate patrii sermonis) »47.

Un Romain ne peut apprécier un texte écrit en grec sans vouloir
immédiatement s’essayer à le traduire en latin. C’est l’une des
caractéristiques des relations dynamiques entre les deux langues que
cette rivalité stimulante et féconde. Mais en même temps, émettre un
jugement positif sur une œuvre grecque signi�e fatalement que sa
traduction latine sera moins bonne, parce qu’il lui manquera l’une des
qualités majeures de la langue grecque  : la venustas (le charme, la
séduction). Il y a donc là une sorte de paradoxe d’impuissance : la
traduction du grec en latin est pour un Romain à la fois obligatoire et
impossible.

Parallèlement à son travail de traduction, Cicéron évoque dans le
Brutus (310) sa pratique des exercices de déclamation et avoue
s’exercer dans les deux langues, avec une préférence pour le grec.
L’orateur fait des gammes, dans une langue plus propice aux e*ets
oratoires, mais ces propriétés sont ensuite récupérables pour faire des
discours en latin qui utilisent les mêmes procédés. Et c’est ainsi que
Cicéron peut renverser au pro�t du latin le fameux lieu commun de la
« pauvreté de la langue » :

«  Et pour ma part, je me demande toujours avec
étonnement d’où vient ce dédain si étrange pour les choses
de chez nous. Ce n’est pas du tout le moment de faire une
démonstration en règle, mais j’estime, et je l’ai souvent dit,
q u e la langue latine non seulement n’est point pauvre (non
inopem), comme on le pense généralement, mais qu’elle est plus
riche même (locupletiorem) que la langue grecque. M’a-t-on
jamais vu, a-t-on jamais vu nos bons orateurs ou nos bons
poètes, depuis du moins qu’ils ont un modèle à imiter,
manquer des ressources nécessaires à l’abondance et à
l’élégance du style ( orationis vel copiosae vel elegantis
ornatus) ? »48.

L’usage du grec peut donc avoir pour seule �nalité d’améliorer le latin
de celui qui s’y exerce. Mais le grec peut aussi constituer un véritable
« choix de langue » et être employé par un écrivain ou par un orateur
en raison de ses qualités propres. Car, – et c’est l’une des originalités
du discours romain sur les langues –, la langue grecque est pourvue
d’un certain nombre de caractéristiques qui la font préférer au latin



dans certains contextes.

Le premier de ces traits est la douceur : dulcitudo, suavitas , termes qui
renvoient à la sonorité particulière de la langue grecque, mais qui, en
latin, désignent d’abord une qualité gustative. Le texte le plus complet
sur ce thème est le passage de Quintilien traitant des qualités
respectives de la langue latine et de la langue grecque.

« Mais l’éloquence latine, qui pour l’invention, la
disposition, la sagacité, toutes les autres techniques de ce
genre me paraît ressembler à l’éloquence grecque et est
regardée comme son élève, peut diZcilement prétendre
l’imiter en matière d’expression. En e*et, pour ne
considérer immédiatement que les sons, la langue latine est
plus dure, car nous n’avons pas les lettres grecques les plus
harmonieuses, l’une voyelle, l’autre consonne, dont
l’émission est chez eux la plus douce ; nous avons coutume
de les leur emprunter, lorsque nous usons de noms grecs.
Quand cela se produit, je ne sais comment, nos propos ont
d’emblée un air aimable et comme souriant, par exemple
dans les mots zephyri et z opy ri ; si nous les écrivions avec nos
lettres, ils auraient un son vraiment sourd et barbare et pour ainsi
dire, à la place de ces lettres, nous en avons d’autres, tristes et
rugueuses, que ne connaît pas la Grèce »49.

Quintilien réaZrme le principe de ressemblance et de dépendance de
l’éloquence latine par rapport à l’éloquence grecque, mais il ajoute
qu’en raison des propriétés mêmes de chacune des langues,
l’éloquence latine ne pourra jamais prétendre égaler l’éloquence
grecque. À la rudesse ( durior), la sauvagerie hérissée ( barbarum,
horridae) de la langue latine, il oppose ainsi la douceur (  dulcius) de la
langue grecque qui tient aux sonorités agréables ( jucundissimas) des
lettres grecques50.

Cette association entre la douceur, la mollesse et les lettres grecques
ressort également d’un passage de Varron 51, dans lequel l’adjectif
graeculus perd son sens ethnique ou péjoratif52 pour acquérir une
fonction purement classi�catoire : il permet de distinguer di*érents
types de syllabes ( barbarae/graeculae) selon leur dureté ( durae)ou leur
« mollesse » ( molles), leur caractère rude ( asperae) ou doux (  leves).

La possibilité d’utiliser l’adjectif graeculus en ce sens catégoriel est par
ailleurs l’indice que le stéréotype de la douceur dépasse le terrain
proprement linguistique pour contribuer à dessiner une image globale
de la grécité. Quelques textes rassemblés par M. Dubuisson montrent
en e*et qu’en Grèce tout est plus doux, plus sucré qu’ailleurs. Qu’il
s’agisse du vin, du miel, maints extraits des agronomes latins
illustrent cet emploi classi�catoire de l’adjectif graeculus dans lequel
tout ce qui vient de Grèce sert à boni�er et adoucir53. L’un des grands



problèmes de l’agriculture romaine consiste d’ailleurs à acclimater ce
que l’on importe ou transplante : en général, les graeculae apes
(abeilles) ou vites (vignes) perdent leur qualité en arrivant en Italie. Si
un écrivain parsème ses écrits de mots, de phrases grecques, c’est donc
tout d’abord, comme le fait un viticulteur pour boni�er son vin, pour
ajouter de la douceur à ses discours ou à ses textes.

Associés à la suavitas, deux autres traits paraissent, dans l’imaginaire
romain, liés à la langue grecque  : la venustas ou lepos (le charme, la
grâce) et l’ hilaritas (la gaieté). Deux qualités qui dé�nissent d’ailleurs
l’emploi du grec dans tous les genres. Poésie, éloquence, histoire54,
partout l’usage de la langue grecque produit un certain nombre
d’e*ets sur le lecteur et surtout sur l’auditeur : agrément, plaisir (
voluptas).

« (…) Mais dans l’intimité, je vous admire plus encore. Car
tempérer une gravité telle que la vôtre par une égale
amabilité, joindre à une dignité suprême une si grande
politesse est une vertu diZcile et belle. Vous la pratiquez
par le charme vraiment incroyable de vos conversations (
suavitate sermonum) et avant tout par votre manière
d’écrire. En vous entendant parler, on pense au miel que
distillaient les lèvres (mella pro.uere) du vieillard d’ Homère et
vos écrits semblent des rayons que les abeilles emplissent
du suc des (eurs après les avoir construits. Telles étaient du
moins mes pensées personnelles en lisant ces jours derniers
vos petits poèmes grecs, en lisant vos iambes. Que de science
( humanitas), que de grâce  ( venustas) ! Qu’ils sont doux
(dulcia), qu’ils sont brûlants, qu’ils sont dignes des anciens ,
qu’ils sont pénétrants (arguta), qu’ils sont corrects ( recta) ! » 
55.

Cette description des e*ets spéci�ques de la langue grecque sur celui
qui l’entend prononcer – car lire, à Rome, c’est aussi oraliser – nous
conduit à l’analyse d’un texte de Juvénal, fort connu et souvent
commenté dans les études consacrées au bilinguisme :

« Voici d’autres travers qui n’en sont pas moins
insupportables pour les maris. Quoi de plus désagréable
qu’une femme qui ne se juge belle que si, née en Toscane,
elle s’est faite grecque et authentique Athénienne, alors
qu’elle est de Sulmone  ? Toujours du grec, comme s’il
n’était pas bien plus honteux pour nos femmes d’ignorer le
latin. Frayeurs, colères, joies, soucis, tous les secrets de leur
cœur, c’est en grec qu’elles les exhalent. Bien mieux, elles
couchent en grec ! Passe encore pour les jeunes femmes ;
mais toi, à la porte de qui frappe la 86e année, du grec
encore  ? Cette langue là manque de pudeur, chez une
vieille. Combien de fois lances-tu ton exclamation lascive,



ζωὴ καὶ ψυχή ! (ma vie, mon âme) usant ainsi devant les
gens des mots que tu viens de laisser sous ta couverture de
lit  ? Quel sens n’excite en e*et une voix caressante et
libertine ? Elle agit comme par le toucher. Heureusement
qu’en l’espèce chacun reste fort calme, dusses-tu modeler
ce refrain plus voluptueusement qu’un Haemus ou qu’un
Carpophore : c’est que ta face porte écrit le nombre de tes
années »56.

Cette célèbre satire est utilisée en deux sens. Par les historiens tout
d’abord, pour montrer la vogue du grec et, dans la deuxième moitié du
premiersiècle de notre ère, sa pénétration dans toutes les couches de
la société. À travers la satire, Juvénal exprimerait son rejet d’une mode
qui s’est même insinuée jusque dans les chambres à coucher des
matrones romaines. Mais ce texte sert également à faire du grec la
langue de l’intimité : J.-M. Pabon l’utilise par exemple pour dé�nir le
grec comme « langue des émotions », celle qui permet les con�dences
sur l’oreiller, les épanchements du cœur57… Or, il est indéniable
qu’apparaît ici clairement la distinction entre deux espaces
linguistiques : l’espace privé ( sub lodice) où le grec est admis et
l’espace public ( in turba) où il est jugé totalement inconvenant. Mais
l’intérêt de ce passage est surtout de mettre en relief les qualités
sonores de la langue grecque. Vox blanda : le grec produit un son doux,
lascif. Il va même jusqu’à créer des sensations tactiles ( « digitos
habet »)sur son auditeur . Cette évocation de la sensualité du grec
montre que cette langue est symboliquement associée à la jeunesse, à
la beauté, à la féminité, et au plaisir ( voluptas).

Le caractère suave du grec nous introduit à un autre texte de satiriste,
le fameux passage d’Horace sur le « purisme » :

«  Mais c’est un grand mérite d’avoir mêlé des mots grecs
aux mots latins ( verbis graeca latinis miscuit ). O écoliers
attardés ! estimeriez-vous donc diZcile et merveilleux ce
qu’a pu faire le Rhodien Pitholéon ? – Mais un style où se
combinent harmonieusement les deux langues est plus
doux ( suavior) : c’est comme un Falerne de marque mélangé
avec du Chio. Quand cela  ? en faisant des vers, je te le
demande, ou bien aussi quand tu aurais à soutenir la cause
diZcile de Pétilius ? Sans doute, oubliant et ta patrie et ton
père, alors que Pédius et Publicola Corvinus sueraient à
plaider en latin, tu aimerais mieux mêler aux mots
nationaux ( patriis intermiscere)des mots tirés du dehors,
comme les gens de Canusium qui sont bilingues ( Canusini
more bilinguis)  ? Et moi-même, comme je faisais de petits
vers grecs, moi, né de ce côté-ci de la mer, Quirinus vint me
l’interdire en ces termes, m’étant apparu dans la seconde
moitié de la nuit, à l’heure des songes véridiques : « Porter
du bois à la forêt, c’est folie, mais pas plus que de vouloir



renforcer les gros bataillons des poètes grecs »58.

Ce texte comporte deux volets : tout d’abord, au nom du purisme, le
poète dénonce une langue « mêlée  » ( commixta) ; puis il déplace sa
critique en invoquant l’avertissement reçu par Quirinus et en visant
cette fois toute création poétique en langue grecque. Si l’image du vin
est culturellement attendue pour évoquer les e*ets du mélange entre
grec et latin59, cette �gure permet en même temps d’évoquer la
spéci�cité de la langue grecque, sa « saveur » particulière (le doux, le
moelleux, suavis). Ce texte fait également fonctionner l’opposition
traditionnelle entre le latin, patrius sermo, glosé à la fois comme langue
du père et langue de la patrie (double aspect qui se concentre dans la
�gure de Quirinus) et la langue grecque, présentée comme langue
venant du dehors ( foris). Mais l’idée essentielle exprimée dans ce
passage est le refus du mélange. Refus que l’on retrouve précisément
dans le sens péjoratif attaché à l’emploi du terme latin bilinguis.

En e*et, comme le montre M. Dubuisson dans son article sur « la
terminologie du bilinguisme »60, jamais en latin classique bilinguis ne
signi�e « bilingue ». Il n’a ce sens que bien plus tard, dans la langue
technique des érudits, des scholiastes, de la glose médiévale. Outre un
sens concret, anatomique – bilinguis désignant un être « pourvu de
deux langues », comme le serpent61 par exemple –, cet adjectif a,
somme toute, deux sens en latin : un sens poétique, de « fourbe » qui
apparaît par exemple chez Virgile 62 et celui, rare et spécialisé, de
« qui parle ou qui écrit dans une langue mixte ». C’est ce sens,
technique, qui apparaît chez Horace à propos des gens de Canusium
(texte supra, vers 31) et que l’on trouve aussi dans une expression
proverbiale63, faisant allusion à la pratique des habitants du Bruttium :
«  Bruttate bilingui ». Il est clair que ce proverbe ne peut pas
simplement faire référence à la pratique conjointe du latin et du grec,
normale dans toutes les cités de Grande Grèce, mais à un
comportement linguistique propre qui est précisément ce caractère
« mêlé » d’une langue qui a progressivement incorporé des éléments
de diverses origines.

On retrouve ce sens de bilinguis dans un passage de Quinte-Curce
évoquant la transformation progressive a*ectant la langue des
descendants de Branchos, transportés de Milet en Perse :

« Des mœurs de leur patrie (près de Milet) restait encore
quelque chose. Mais, devenus bilingues, ils abandonnaient
peu à peu leur langue natale pour adopter celle de
l’étranger »64.



On a là une perception nette du phénomène de l’interférence
linguistique : à force d’être en contact avec le sogdien, les Branchides
�nissent par parler une langue mixte, ressentie comme corrompue (
degeneres).

Cette horreur du mélange, ces usages péjoratifs de bilinguis permettent
de comprendre les nombreux passages de la littérature latine
évoquant des personnages qui, en tru*ant leurs propos de mots grecs,
font rire à leur dépens. Ils expliquent aussi ce court extrait des Devoirs
de Cicéron :

« Pour tout dire, si quelque chose est convenable, rien ne
l’est assurément davantage que l’égalité avec soi-même ; en
imitant la nature des autres, on renonce à la sienne. De
même en e*et que nous devons utiliser le langage qui nous
est connu pour ne pas faire rire de nous à très juste titre,
comme font certains qui tru*ent leurs discours de mots
grecs ( graeca verba inculcantes ), de même dans nos actions
et dans notre vie, nous ne devons apporter aucune
discordance ( discrepantia) »65.

Cicéron dans ce texte utilise les pratiques langagières comme modèle
de comportement pour montrer la nécessité morale de rester en
accord avec soi-même (« aequabilitas »), �dèle à ce qu’on est et ce qu’on
connaît, sans imiter ce que font les autres. Le philosophe illustre son
propos en rappelant les e*ets de « dissonance » produits par
l’insertion de mots grecs dans une conversation en latin et l’inévitable
rire que cet usage provoque chez les auditeurs. Ce passage est très
révélateur du statut ambigu que conserve le grec dans la culture
romaine, même à l’époque de Cicéron, et de la diZculté de son
maniement. On ne peut sans risque saupoudrer le sermo latinus de
vocables grecs. Ceux-ci apparaissent toujours comme des emprunts,
des éléments étrangers, auxquels il est nécessaire de faire subir un
processus d’acculturation. C’est le propre des exercices proposés par
Cicéron. C’est également, on s’en souvient66, la tâche attendue de
l’écrivain, qui complète le travail du grammairien, en ajoutant l’usage
( usus). La langue latine est conçue comme une symbiose réussie entre
des éléments introduits depuis plus ou moins longtemps, mais ce
travail sur la langue ne peut s’accomplir n’importe comment et c’est le
propre d’une certaine élite cultivée que de savoir manier la langue
sans prêter à rire.

« Plus grec que le grec des Athéniens » : problèmes
identitaires

Ces considérations nous amènent au dernier volet de notre enquête :
les problèmes identitaires liés à l’emploi du grec.



La satire de Juvénal 67, en associant le grec aux femmes et à leur jeu de
séduction, a déjà mis en place cet imaginaire autour du pouvoir de
tromperie de la langue grecque. Le « ζωὴ καὶ ψυχή ! » prononcé dans
la chambre à coucher permet une double tricherie : tricherie de la
vieille matrone qui veut se faire passer pour une jeunesse, malgré un
visage ( facies) qui porte écrit le nombre des années, mais aussi
tricherie de la jeune Étrusque ou de la Samnite qui travestissent leurs
origines et, en parlant grec, « jouent les Athéniennes ». Ce passage
célèbre est loin d’être isolé ; tous les textes qui évoquent la maîtrise
parfaite du grec par un Romain soulignent en même temps les dangers
d’une utilisation trompeuse de cette langue. Ils montrent que le
bilinguisme parfait est toujours à Rome objet de suspicion.

On le voit, par exemple, dans le début du deuxième livre du De ora tore.
Cicéron s’adresse à son frère Quintus et lui rappelle un souvenir
d’enfance ; il rapporte les on-dit concernant deux �gures de
l’éloquence de la génération précédente, Antoine et Crassus, qui
s’étaient intentionnellement fabriqué une réputation d’ignorants.

« Nous nous sommes donc aisément rendu compte, en
allant chez lui (= Crassus), (la chose ne nous échappait point
malgré notre âge) qu’il parlait le grec comme s’il ne connaissait
pas d’autre langue. (…) Mais Crassus et Antoine s’étaient fait
un système  : Crassus voulait donner à penser, non point
précisément que l’instruction lui manquât, mais qu’il la
dédaignait et que nos Romains, en toutes choses, lui
semblaient avoir une sagesse supérieure à celle des Grecs ;
Antoine de son côté estimait, qu’avec un peuple comme le
nôtre, ses discours seraient mieux accueillis, s’il faisait
croire qu’il n’avait jamais étudié. Tous deux ainsi se flattaient
d’acquérir plus de poids (graviorem fore) en ayant l’air, l’un de
mépriser les Grecs, l’autre de ne pas même les connaître »68.

Cicéron rappelle ici que l’ignorance aZchée des deux hommes était
calculée et probablement nécessaire, à cette époque, pour que le
public romain accueille bien leurs discours. Ici est en jeu la catégorie
bien romaine de la «  gravitas » : chacun des orateurs pense augmenter
le « poids » de son oratio, en paraissant donner la préférence à la
prudentia romaine plutôt qu’à l’enseignement grec. Mais Cicéron livre
des informations encore plus signi�catives sur la façon dont les
Romains d’époque républicaine percevaient le bilinguisme. À propos
d e Crassus, il précise en e*et qu’il savait le grec « comme s’il ne
connaissait pas d’autre langue ». Est-ce, là encore, le simple indice
d’une conscience aiguë du phénomène d’interférence entre les deux



langues  ? ou bien est-ce plutôt une façon de dire que le parfait
bilinguisme de l’orateur lui aurait permis de se faire passer pour ce
qu’il n’était pas ? Si Crassus et Antoine ont paru mépriser la langue et
la littérature grecques, ce n’est donc pas par une sorte de « snobisme
intellectuel » ou par un accès de nationalisme, mais bien plutôt par
souci de garder leur auctoritas en évitant d’entretenir le doute sur leur
identité.

Car e*ectivement, parler grec introduit du trouble sur l’identité de
celui qui parle. On sait à quel point la voix est à Rome intimement liée
à l’individu et combien elle en est révélatrice : elle dévoile le sexe,
l’âge, le statut civique, la moralité, les « mouvements de l’âme » (
motus animi). En outre, parler à Rome, est d’abord une façon de se
poser, de s’aZrmer, de décliner son identité face à un interlocuteur.
Le choix de la langue participe donc de cet acte
d’aZrmation/identi�cation et il est signi�catif, non seulement pour
celui qui parle, mais pour celui qui écoute. Avant d’avoir un sens ou
une portée quelconque, ce choix donne des indications sur le locuteur.
Or, à Rome, la cité d’origine est, avec le nom propre et la mention de la
�liation, ce qui permet d’identi�er un citoyen ; ce qui le distingue d’un
non-citoyen et ce qui lui donne une place dans la répartition du
populus.

Le bilinguisme produit donc une confusion, un brouillage, en ce qu’il
empêche l’auditeur d’identi�er la véritable origine de celui qui parle.
On peut même aller plus loin : plus, de notre point de vue, le
bilinguisme est parfait, plus, pour un Romain, il est trompeur,
mensonger, imparfait donc, puisqu’il produit l’impression que l’on a
en face de soi un Athénien et non un Romain. Dans la mesure où les
deux langues ne sont pas utilisées dans les mêmes circonstances, ni
avec la même fréquence, puisque les Romains distinguent une langue
d’usage ( usus) et une langue seconde ou langue de culture, le parfait
bilingue est celui qui brouille les pistes. Avec lui, il devient impossible
de discerner quelle est sa langue d’usage quotidien et celle qu’il
réserve à des moments ou des contextes particuliers. Ce trouble est
perceptible dans plusieurs textes, qui mettent en scène les décalages,
les confusions d’espace produites par la pratique du bilinguisme.

Tout d’abord, le grec est associé à la vie urbaine (  urbanitas). Le parfait
bilingue, qui s’exprime en grec à la campagne, produit donc un e*et
insolite ; il introduit par son choix de langue, un espace de sociabilité
urbanisé, cultivé, dans un cadre « rustique ». Ces e*ets « décalés »
apparaissent très clairement dans une lettre de Pline le Jeune,
évoquant une visite que l’écrivain �t à un chevalier retiré à la
campagne :

« T. Junior, après s’être acquitté fort exactement des
charges de chevalier et même de la procuration de la
province de Narbonne, s’est retiré dans ses terres et aux



honneurs qui l’attendaient a préféré une vie de loisirs fort
tranquille. Ayant été invité à aller le voir, je pensais trouver
en lui un bon père de famille et un cultivateur appliqué et
comptais l’entretenir des sujets que je lui croyais familiers.
J’avais même commencé, quand lui, dans une conversation
fort savante, me ramena aux lettres. Comme tous ses
propos étaient élégants ! En quel excellent latin ! En quel
excellent grec ! Car il est si bon dans les deux langues qu’il
semble toujours spécialement versé dans celle qu’on lui entend
parler. Que de lectures ! Que de souvenirs ! On croirait qu’il vit
à Athènes et non pas dans son domaine.  Bref, il a accru ma
timidité et m’a porté à redouter moins ceux que je connais
comme savants consommés que les autres qui vivent à
l’écart et, si j’ose dire, en paysans »69.

Remarquons que, pour Pline, le lieu de vie (un domaine à la campagne)
est censé conditionner à la fois le sujet de la conversation qu’il engage
avec son hôte et la langue utilisée. T. Junior provoque la surprise de
son invité en détournant l’usage : il parle grec et tient une
conversation littéraire des plus savantes en un lieu qui appellerait
plutôt l’emploi du latin et des propos « rustiques ». Pline joue
évidemment ici sur le double sens de rusticus (campagnard/grossier,
inculte) et révèle bien le lien existant à Rome entre le mode de vie
urbain, la culture et la grécité.

Ce texte montre en outre que parler grec implique immédiatement un
rattachement symbolique à la ville d’Athènes. En e*et, de même que,
pour un Romain, le latin est la langue de Rome, le grec ne peut être
que le grec d’Athènes. Le parallèle est explicite dans un passage du
discours Contre Q. Caecilius de Cicéron 70. Pour un Romain, il semble
tout aussi inconcevable et peu reluisant de parler le grec de Sicile que
le latin de la provincia. Il y a donc des di*érences qualitatives entre
divers types de grec tout comme il existe di*érentes façons de
s’exprimer en latin. Et si la norme de référence pour le latin est
évidemment Rome (la latinitas est en réalité une romanitas), pour le
grec, c’est la langue d’Athènes qui est toujours la norme implicite.

Parler l’une ou l’autre de ces deux langues à l’époque romaine, c’est
donc immédiatement se rattacher symboliquement à Rome ou à
Athènes. Ce lien étroit existant entre la langue et la cité qui lui est
attachée apparaît clairement chez Cicéron, mais il est également
visible dans des textes plus tardifs, comme chez Apulée ou chez Justin 
71. Or, il est manifestement diZcile pour un Romain de se penser et de
se présenter comme issu à la fois de Rome et d’Athènes. Cela peut
paraître étonnant quand on pense aux fameux propos de Cicéron sur
« ses deux cœurs, ses deux patries », et surtout quand on songe à la
situation juridique de tous les habitants de l’Empire à partir de l’édit
de Caracalla. Mais, il apparaît clairement dans les textes que tout e*et



d’inversion ou de permutation entre la cité d’origine et la cité où l’on
se forme est ressenti comme gênant. Ce trait est particulièrement
visible dans la façon dont est présenté Pomponius Atticus, ce curieux
Romain qui, à la suite de son long séjour à Athènes, s’est vu doté d’un
cognomen qui le désigne comme grec. L’ambiguïté du personnage est
l’occasion de jeux de mots à n’en plus �nir entre Cicéron et Atticus.
Mais Atticus est surtout un parfait exemplum de bilinguisme.

« À Athènes, quand il eut terminé ses travaux en Asie, vint
un jour Sylla. Tout le temps qu’il y passa, il retint auprès de
lui Pomponius, séduit qu’il était par les qualités du jeune
homme, sa culture et ses connaissances. Ce dernier en e8et,
parlait si bien le grec qu’on l’aurait cru né à Athènes ( ut Athenis
natus videretur). D’autre part, il y avait tant de charme (
suavitas) dans sa façon de manier la langue latine qu’on
voyait bien qu’il devait à sa naissance cette parfaite
élégance ( leporem) et non à l’étude d’une langue étrangère (
non ascitum) »72.

Ce texte de Cornelius Nepos montre bien, tout d’abord, le critère
permettant de juger du parfait bilinguisme d’Atticus : sa capacité à
tromper son auditeur sur sa cité d’origine. Il révèle aussi l’association
immédiate établie entre l’usage du grec et l’appartenance à la cité
d’Athènes. Mais il souligne aussi la diZculté de faire l’éloge du
bilinguisme : puisqu’il s’agit de faire un portrait (atteur d’Atticus, on
ne peut évoquer sa maîtrise du grec sans aussitôt préciser qu’Atticus
était capable, par ses façons de parler latin, de dissiper tout
malentendu quant à sa véritable origine. Car Atticus est un « bilingue
parfait » au sens romain du terme.

Ce mélange de fascination et de répulsion à l’égard du bilinguisme
apparaît également dans un autre portrait, un contre-exemple cette
fois. Il s’agit de ce Titus Albucius, dont Cicéron précise dans le Brutus
qu’il était « instruit dans les lettres grecques », ou plutôt «  presque
Grec lui-même »73. Cette correction est très signi�cative :  toute la
di*érence entre le « bon » et le « mauvais » bilingue réside dans cet
adverbe paene (presque). Une autre anecdote permet de mieux
comprendre les réactions que pouvait susciter un tel personnage qui
jouait à faire le Grec :

« Mais, de bonnes choses, présentées dans un langage
choisi, avec force et avec éloquence, qui refuserait de les
lire ? À moins de vouloir se faire passer tout à fait pour Grec  (
nisi qui se plane graecum dici velit ), à la façon d’Albucius, que
Scévola, préteur, salua de cette quali�cation à Athènes.
L’anecdote est contée avec beaucoup de grâce et avec tout
son sel par le même Lucilius, qui fait très joliment parler
Scévola : Grec tu as voulu qu’on t’appelle, Albucius, plutôt
que Romain, que Sabin, que compatriote de Pontius, de



Tritannus, des centurions, des plus vaillants militaires, des
soldats du premier rang et des porte-enseignes. Eh bien,
soit ! C’est donc en grec ( graece ergo ), puisque tu l’as voulu,
que moi, préteur romain, à Athènes, je te salue  ( saluto), quand tu
viens à moi  :   « χαῖρε, Titus ! » et les licteurs, et tout
l’escadron, et l’escorte <de faire chorus> : « χαῖρε, Titus ! »
Et depuis ce jour, Albucius est mon ennemi, depuis ce jour,
mon adversaire »74.

La réplique de Scevola qui le ridiculise en public en le saluant en grec
montre bien à la fois le processus identitaire mis en jeu par le choix de
langue et le ridicule engendré par des comportements qui
entretiennent le trouble sur l’origine du locuteur  : même à Athènes,
être salué en grec en public, par un prêteur romain entouré de tous les
insignes de sa fonction (licteurs, escorte…) est totalement inconvenant
et presque aussi risible que si Albucius s’était présenté à lui tout nu ou
accoutré en femme75.

Le seul bilinguisme parfaitement acceptable à Rome est donc celui qui
permet d’identi�er l’interlocuteur. Cela explique que, même quand les
Romains écrivent ou parlent grec, jamais ils ne parlent le grec des
Grecs. En e*et, on constate que dans leur usage même de la langue, à
l’oral comme à l’écrit, les Romains sont soucieux de marquer une
distance et, dans les textes, se déploie toute une rhétorique de l’écart,
de la différence pour évoquer ce grec parlé par les Romains.

Tout d’abord, il faut rappeler que « parler grec » n’est pas à Rome une
notion absolue mais relative ; cette compétence peut s’évaluer sur une
échelle qui va du « moins grec » au « plus grec »76. D’autre part, les
Romains se situent toujours aux extrêmes : tantôt ils parlent un grec
« moins grec que le grec des Grecs (c’est-à-dire le grec d’Athènes) », un
grec volontairement vicié, tantôt ils parlent « plus grec que les
Grecs », un grec marqué par l’excès.

Pour parler grec tout en restant Romain, un Romain dispose en e*et
de deux moyens. Le premier, c’est de parler en faisant des fautes
volontaires. Mais cette solution n’est évidemment pas idéale, car elle
peut aussi servir d’excuse à un inculte. Ce fut le cas de Lucullus qui,
d’après Cicéron, multipliait solécismes et barbarismes pour « faire
romain » :

« Je t’envoie le récit de mon consulat écrit en grec : s’il s’y
trouve quelque chose qui à un Attique comme toi paraisse
peu grec ou d’un style peu savant ( minus graecum
eruditumque), je ne te tiendrai pas le langage que te tint à
Palerme, si je ne me trompe, Lucullus au sujet de son
Histoire ; pour qu’on ne pût douter, disait-il, qu’elle était d’un
Romain, il y avait semé tout exprès quelques barbarismes et
solécismes ; s’il y a des fautes de ce genre dans le mien, je ne



m’en suis pas aperçu et je ne l’ai pas fait exprès »77.

S’agit-il ici d’un simple prétexte pour masquer une incapacité à écrire
un grec correct ? Probablement, et Cicéron ici se moque de Lucullus,
mais cette excuse devait pouvoir « passer » dans la culture romaine et
elle témoigne bien de la gêne ressentie par les Romains à écrire en
grec et des problèmes d’identité posés par l’utilisation de cette langue.

La deuxième solution, adoptée par la plupart des écrivains latins, est
de parler ou d’écrire un grec marqué par une grécité outrancière,
hyperbolique, qui leur permet de se poser comme Romains, à la fois
vis-à-vis de leurs contemporains et vis-à-vis des Grecs eux-mêmes.
Dans plusieurs lettres, Cicéron fait ainsi allusion à un petit recueil de
souvenirs sur son consulat, hupomnêma, qu’il aurait rédigé en grec puis
envoyé pour lecture à Atticus. Il oppose son propre style, « parfumé,
paré et fardé comme une cocotte » et le style d’Atticus, qui a écrit en
même temps sur le même sujet, et qui, «  au mépris de tout
ornement », « a la sobriété et le caractère négligé » de la femme « qui
sent bon parce qu’elle ne sent rien »78. Ce jugement de l’auteur sur lui-
même prend place dans un débat opposant atticisme et asianisme,
mais il montre aussi la diZculté pour Cicéron de se penser comme
écrivain grec, auquel est associé immédiatement le fard, la couleur et
le parfum, les attraits trompeurs. Mais le plus curieux est cette
remarque �nale par laquelle Cicéron avoue « avoir semé le trouble
parmi ses lecteurs grecs ». Cicéron a fait « plus grec que n’importe
quel Grec présent ou à venir » et par ses excès de grécité a fait
capituler tous ceux qui voulaient s’y essayer. On connaît l’absence de
modestie de Cicéron ; mais ici il s’agit bien davantage d’une
aZrmation de romanité par excès de grécité ! Quintilien 79 fait
d’ailleurs la même constatation en déplorant le manque de « 
subtilitas » des Romains : à l’exception de Messala traduisant Hypéride,
rares sont les Romains capables de rivaliser de simplicité avec les
Grecs.

Un dernier passage, extrait de Pline le Jeune, témoigne du même
processus identitaire :

« Telles étaient du moins mes pensées personnelles en
lisant ces jours derniers vos petits poèmes grecs, en lisant
vos iambes. (…) Je me �gurais avoir entre les mains
Callimaque, Hérode et quelque autre peut-être de meilleur.
Et encore ces derniers n’ont-ils pas réussi ni même essayé
ces deux genres. Quel joli grec dans la bouche d’un Romain !
Athènes, sur ma vie, était, j’ose le dire, moins attique.  Bref, j’en



veux aux Grecs dont vous avez préféré la langue. On devine
sans peine ce que vous auriez produit dans celle de votre
patrie en vous voyant réaliser dans un idiome étranger et

emprunté des œuvres si belles. Adieu »80.

Fabriquant ce curieux portrait de Romain qui écrit un grec «  plus
qu’attique », ce texte est en outre très révélateur de la permanence
des enjeux culturels contenus dans ces questions linguistiques et de
l’altérité qui reste attachée au grec : dans les premières années du
second siècle ap. J.-C., une telle maîtrise de la langue grecque ne peut,
pour un Romain, signi�er qu’une maîtrise encore plus grande de la
langue latine. La littérature témoigne abondamment de ces
raisonnements en boucle, exprimant le statut paradoxal d’une langue
conçue à la fois comme englobante et englobée : Je parle grec mieux
que les Grecs, je suis donc romain. Si je suis romain, le grec n’est pour
moi qu’une langue étrangère. Si je maîtrise à ce point une langue
étrangère, combien mieux encore je dois donc m’exprimer en latin…
Mais pour le temps de l’énonciation, dans un contexte donné, le choix
de langue doit être approprié et univoque. C’est ce que matérialise et
met en scène un passage des Florides d’Apulée, dans lequel un
conférencier se propose de lire devant son public carthaginois un
dialogue entre deux personnages, l’un assumant son rôle en langue
latine, l’autre en langue grecque.

« Et en l’honneur du dieu Esculape, je vous chanterai un
hymne en vers grecs et latins, que je lui ai dédié. (…) J’ai
déjà exprimé ma vénération pour lui en vers aussi bien
qu’en prose ; et de même aujourd’hui, je lui chanterai un
hymne dans l’une et l’autre langue. Un dialogue, également
en grec et en latin, lui servira de prélude. (…) Au début du
livre, je suppose qu’un de mes anciens condisciples
d’Athènes demande à Persius, en grec, le sujet de ma
conférence de la veille dans le temple d’Esculape. Au cours
de la conversation, je leur adjoins Sévérus que j’ai chargé,
lui, de prendre la parole dans la langue de Rome. Car bien
que Persius lui aussi sache fort bien le latin, aujourd’hui, pour
vous, il s’exprimera dans la langue d’Athènes ( hodie vobis
atticissabit) »81.

Ce face à face dialogué entre latin et grec est, me semble-t-il, une
�gure parfaite du bilinguisme tel qu’il est conçu et pratiqué à Rome :
même si les rôles auraient pu facilement être intervertis – puisque le
conférencier précise que Persius connaît parfaitement le latin –
pendant la durée du spectacle au moins, les rôles sont nettement
attribués, sans confusion possible pour les auditeurs.

On ne peut donc énoncer les rapports unissant les Romains et la



langue grecque qu’à l’aide d’une série de paradoxes. C’est en parlant
grec que les Romains se définissent comme Romains, éduqués, urbains,
cultivés. Mais jamais ils ne parlent grec : ou bien ils conçoivent le grec
comme une propédeutique à l’exercice du discours en latin, ou bien,
en traduisant, ils transforment immédiatement le grec en latin ou
encore, quand ils se mettent à parler ou à écrire en grec, ce n’est
jamais le grec des Grecs, mais un grec totalement imaginaire.

Par l’adoption d’un modèle politique pour penser la langue et ses
apports, par l’image du droit de cité accordé par des grammairiens-
législateurs, par l’utilisation de la référence athénienne, le discours
sur l’atticisme et le marquage du grec d’Asie ou de Grande-Grèce, les
Romains ont pu fabriquer une langue théorique, �ctive, qui leur a
permis de rester romains tout en parlant grec.

Notes

1. Avant d’être publiée, cette étude a été présentée en décembre 2001
et janvier 2002 au cours des séances de la SFARA (Société Française
d’Anthropologie de la Rome Antique), puis lors de la séance
introductive du séminaire du Centre L. Gernet, « Façons romaines de
faire le Grec », le 20 octobre 2002. Elle s’insère donc dans une ré(exion
collective sur les rapports culturels entre Rome et la Grèce et a
béné�cié des remarques constructives de F. Dupont, C. Baroin, C.
Auvray-Assayas, M. Pierre, R. Boutin et de tous les participants de ce
séminaire. Qu’ils en soient ici remerciés.
2 . Voir H.-I. Marrou, Histoire de l’éducation, tome ii, 1947 et, par
exemple, les articles de A. Meillet et A. Sauvageot, « Le bilinguisme des
hommes cultivés », in Confér. de l’Institut de Linguistique de l’Univ . Paris,
2, 1934, pp. 5-14. L’article de P. Boyancé, « La connaissance du grec à
Rome », Revue des Études Latines , 34, 1956, pp. 111-131, témoignant des
liens entre humanisme et bilinguisme, s’inscrit dans le même courant.
3 . L’ouvrage fondateur est le livre de U. Weinreich, Languages in
Contact : Findings and Problems, New-York, 1953. À la suite de ce livre,
s’est développée une multitude d’études générales portant sur le
bilinguisme en tant que phénomène socio-linguistique dont fait état la
Bibliographie internationale sur le bilinguisme, publiées . dir. de W.F.
Mackey, Québec, 1972.
4 . Ce que remarque B. Rochette dans son bilan : « Le bilinguisme
gréco-latin et la question des langues dans le monde gréco-romain »,
Revue Belge de Philologie et d’Histoire , n° 76.1, 1998, pp. 177-196, et ce dont
témoigne le titre de récents articles, comme celui de M. Dubuisson,
« Le grec à Rome à l’époque de Cicéron. Extension et qualité du
bilinguisme », Annales ESC, janv. 1992, 1, pp. 187-206.
5 . Le meilleur exemple de cette approche socio-linguistique du
bilinguisme romain et de son étude di*érenciée selon les contextes est



l’ouvrage de J. Kaimio, The Romans and the Greek Language ,
Commentationes Humanarum Litterarum, 64, Helsinki, 1979.
6. Je pense ici à l’article de P. Veyne, « L’hellénisation de Rome et la
problématique des acculturations », Diogène, 6, 1979, pp. 3-29, à celui
de M. Dubuisson, « Y a-t-il une politique linguistique romaine  ? »,
Ktèma, 7, 1982, pp. 187-216 et surtout à I. Opelt, « La coscienza
linguistica dei Romani », in Atene e Roma, 14, 1969, pp. 21-37.
7 . On perçoit bien cette ambivalence en étudiant, par exemple,
l’utilisation du grec par Cicéron ou le rôle de la culture grecque dans
les portraits d’empereurs, tels qu’ils apparaissent chez Suétone.
8. Globalement, l’argumentation est à peu près celle-ci : tant que Rome
se sent faible, elle rejette l’hellénisme ; puis quand la conquête
militaire transforme les Romains en vainqueurs, ils acceptent la
culture des vaincus. C’est alors que le discours sur la langue grecque
change. Prennent place ici tous les développements sur le « complexe
d’infériorité » des Romains, peu à peu mué en « complexe de
supériorité », se manifes-tant par un protectionnisme fort, suivi par
une plus grande tolérance aux emprunts.
9. En privé, on peut parler grec, c’est un signe de culture et un élément
de reconnaissance à l’intérieur de l’aristocratie cultivée ; en public, au
Sénat en particulier, on s’en abstient, la langue du politique restant le
latin. Voir par exemple J. Kaimio, op. cit., chap. 3 ( OGcial life) et 4 (
Private use of Greek ) ou M. Dubuisson, « Purisme et politique. Suétone,
Tibère et le grec au Sénat », in Hommages à J. Veremans , coll. Latomus,
vol. 193, Bruxelles, 1986, pp. 109-120.
10. D’abord limité à l’aristocratie, le grec aurait peu à peu fait partie
intégrante de la culture romaine, Rome passant progressivement d’un
« hellénisme inconscient » et élitiste, à un hellénisme « conscient » et
massivement partagé. Voir par exemple les articles de Boyancé, «  La
connaissance du grec à Rome  », in Revue des Études l atines, 34, 1956,
pp. 111-131, ou M. Dubuisson, « Problèmes du bilinguisme romain »,
Les Études Classiques, 49, 1981, pp. 27-28 et note 6.
11. Voir l’étude de B. Boyce, The language of the Freedmen in Petronius,
Cena Trimalchionis, Leyde, 1991 ( Mnemosyne, suppl. 117).
1 2 . Cette approche s’inscrit plus globalement dans la perspective
d’ensemble du « Séminaire du Centre Gernet » des années 2001-2002 et
2002-2003 qui a mis à l’épreuve la notion d’« altérité incluse » pour
désigner cette façon proprement romaine de dé�nir des pratiques qui
sont à la fois pensées comme identitaires et marquées par l’étrangeté.
Sur ce concept, voir l’article de F. Dupont, « Rome ou l’altérité
incluse », Revue Descartes, octobre 2002, pp. 41-54.
13. Cet axe me semble très prometteur dans la mesure où, par l’apport
de l’épigraphie et de la papyrologie notamment, il s’enrichit de
nouveaux documents. Voir par exemple les glossaires bilingues
récemment publiés par Johannes Kramer, Glossaria bilinguia in papyris et
membranis reperta, 1983 et Glossaria bilinguia altera (C. Gloss. Biling. II),
Archiv für Papyrusforschung und Verwandte Gebiete, Beheift 8,
München/Leipzig, 2001. Pourrait également être mise à pro�t l’étude



des inscriptions bilingues présentes dans les recueils de I. Kajanto, A
Study of the Greek Epitaphs of Rome, Helsinky, 1963 et L. Moretti,
Inscriptiones Graecae Urbis, Romae, 4 vol., Rome, 1968-1990.
14. Plusieurs articles montrent en e*et la nécessité de préciser le sens
que l’on donne au mot de « bilinguisme »qui, même aujourd’hui, peut
se comprendre au sens large ou dans un sens plus restreint. Qu’est-ce
que signi�e pour un Romain d’être « bilingue »? Par quels mots ou
expressions les Romains désignent-ils cette capacité  ? Voir
notamment M. Dubuisson, « Recherche sur la terminologie antique du
bilinguisme », Revue de Philologie, de Littérature et d’Histoire ancienne , 57,
1983, pp. 203-225, et « Utraque lingua », Antiquité Classique, 50, 1981, pp.
274-286.

Sur les pratiques de bilinguisme, on lira avec pro�t tous les travaux de
F. Biville et notamment ceux qu’elle a consacrés aux mécanismes de
fabrication des hellénismes et à l’élaboration par les Romains d’une
langue spéci�que, le « grec des Romains ». Voir F. Biville,
« Compétence bilingue latino-grecque et manipulations
interlinguistiques », in La koinè grecque antique III  : Les contacts, C. Brixhe
éd., Presses Univ. Nancy  , Études anciennes 17, 1998, pp. 145-160, et
« Grec des Romains ou latin des Grecs ? Ambiguïté de quelques
processus néologiques de la koiné », in La koinè grecque I , C. Brixhe éd.,
Presses Univ. de Nancy, Études anciennes 10, 1993, pp. 129-140.
15. Voir Françoise Desbordes, «  Latinitas : constitution et évolution
d’un modèle de l’identité linguistique », in Hellenismos. Quelques jalons
pour une histoire de l’identité grecque, Actes du colloque de Strasbourg,
25-27 octobre 1989, s. dir. S. Said, pp. 33-48.
16.  Varron, De Lingua latina, IX, 31 : « Ne voit-on pas que les Grecs ont
tout comme nous  quatre catégories de mots, ceux qui ont des cas, ceux
qui ont des temps, ceux qui n’ont ni cas ni temps et ceux qui ont cas et
temps  ? Ignore-t-on qu’ils ont des mots dé�nis et des mots indé�nis
exactement comme nous ? On aura aussi remarqué, je n’en doute pas, une
foule d’autres ressemblances entre nos langues, comme les trois temps ou
les trois personnes du verbe (...) ».
17. Voir les textes rassemblés par E. Gabba, « Il latino come dialetto
greco », in Miscellanea di Studi Alessandrini (Mélanges Rostagni), Turin,
1963, pp. 188-194.
18. Denys d’Halicarnasse, Antiquités romaines, I, 90. Sur ce texte, voir F.
Hartog, « Rome et la Grèce  : les choix de Denys d’Halicarnasse », in
Hellenismos…, pp. 149-168 et, du même auteur, la préface à l’édition
française des Antiquités romaines, livre i, coll. La Roue à Livres, Belles
Lettres, 1990, pp. VII-XIX.
19.  Macrobe, in Keil, Grammatici Latini, 5, 631 : « Alors que la nature ou
le besoin de parler ont diversi�é de multiples façons les langues des
peuples, s’ils ont permis aux autres peuples de s’exprimer par sou�e
ou si�ement, ils n’ont donné qu’au grec et au latin  l’agrément de la
sonorité et la discipline de la grammaire et, au sein même de cette
douceur d’expression, un même degré de raZnement et la plus étroite



aZnité. En e*et, les mêmes parties du discours à l’exception de
l’article, que la Grèce seule a reçu dans son lot et les mêmes règles
pour chacune de ces parties, caractérisent l’une et l’autre langues  et les
figures de construction sont à peu près semblables dans l’une et l’autre
, en sorte que, pour ainsi dire, qui aura étudié la grammaire de l’une ou de
l’autre, connaîtra les deux ».
20. M. Dubuisson, « Utraque lingua…», art. cit.
21. M. Dubuisson, art. cit. , pp. 275-278.
22. F. Desbordes, «  Latinitas…».
23. Voir les attestations rassemblées par M. Dubuisson, art. cit., pp. 275-
278.
24. Dion Cassius, Histoire, 69, 3, 1. Voir également Plutarque, Lucullus, 1,
4 et Philostrate, Vie des Sophistes, II, 105 [589]. Il est d’ailleurs
intéressant de remarquer que ce calque du latin au grec n’est employé
que pour désigner le bilinguisme d’un Romain.
25. Ammien Marcellin, XV, 13, 1.
26. Voir par exemple Cicéron, De Officiis, I, 1.
27. Ce passage a été abondamment commenté et exploité dans des
argumentations diverses. H.I. Marrou ( Histoire de l’éducation dans le
monde romain, tome ii, rééd. 1981, p. 58) a fait de ce texte un
témoignage sur les méthodes d’apprentissage en usage dans l’Empire
romain ; pour J.-M. Pabon, « El griego, lengua de la intimidad entre los
romanos », Emerita, 7, 1939, pp. 126-131, cette « antériorité » du grec
sur le latin en fait la véritable langue « maternelle » des Romains, la
langue « du cœur », de l’intime, qui ressort à chaque émotion.
28. Quintilien, Institution Oratoire I, 1, 12-14 : «  A sermone Graeco puerum
incipere malo, quia Latinum, qui pluribus in usu est, vel nobis nolentibus
perbibet , simul quia disciplinis quoque graecis prius instituendus est, unde et
nostrae .uxerunt. Non tamen hoc adeo superstitiose Keri velim, ut diu tantum
graece loquatur aut discat, sicut plerisque moris est. Hoc enim accidunt et oris
plurima vitia in peregrinum sonum corrupti et sermonis, cui cum Graecae
Kgurae adsidua consuetudine haeserunt  , in diversa quoque loquendi
ratione pertinacissime durant. Non longe itaque Latina subsequi debent et cito
pariter i r e . Ita Ket ut, cum aequali cura linguam utram que tueri
coeperimus, neutra alteri officiat. »
29. Notons au passage que les ré(exions de Quintilien sur les e*ets de
« contamination » dus à la pratique de deux langues corroborent les
observations des linguistes sur les « interférences linguistiques ».
30. Tite-Live, Histoire Romaine, IX, 26, 3.
31. Ce type de textes va donc contre tous les discours modernes sur le
mouvement d’hellénisation progressive de la culture romaine. Les
Romains de la �n de la République se pensent volontiers comme grecs
depuis l’origine.
32. Voir par exemple les portraits de Lucius Aelius Stilo (  Brutus, 205),
Decimus Brutus (175), Quintus et Decimus Valerius (169), ou le portrait
d’Antoine au début de son discours sur l’éloquence ( De oratore , II, 28) :
«  Audite vero, audite, inquit. Hominem enim audietis de schola atque a
magistro et graecis litteris eruditum ».



33. Voir par exemple Suétone, Vie d’Auguste, 89, 4 ; de Tibère, 70, 1 ; de
Néron, 39, 3 ; de Titus, 3, 2.
34. Cette dé�nition large du « bilinguisme », à travers les emplois du
terme humani-tas notamment, permet souvent à un écrivain de
souligner une caractéristique morale d’un individu, ou de faire
référence à une valeur typiquement romaine, qui, dans le même
temps, est pensée comme venant de l’extérieur, parce qu’elle est liée à
l’enseignement et à la philosophie grecques. Cette façon de lier la
compétence linguistique et le bagage culturel, les valeurs morales que
cette langue véhicule, apparaissent bien dans l’article de P. Boyancé,
« La connaissance du grec à Rome…», art. cit.
35. Voir par exemple «  callens » : Aulu-Gelle, Nuits Attiques, XVII, 5, 3 ;
«  doctus » : Martial, Épigrammes, X, 76, 6 ; «  eruditus » : C.I.L., VIII, 8500
(= I.L.S. 7761) ; Cicéron, De oratore, II, 28 ; Brutus, 131 ; Tite-Live, Histoire
romaine, IX, 26, 3.
36. Pline l’Ancien, Histoire Naturelle, XII, 5, 11 : « À Gortyne, dans l’île de
Crète, il existe près d’une fontaine, un platane célèbre dans nos deux
littératures ( insignis utriusque linguae monimentis ) ». Voir aussi Frontin,
Strat., I, pref. : « Qui pourrait entreprendre cette tâche d’examiner
toutes les sources qui dans les deux langues sont parvenues jusqu’à
n o u s (ad percensenda omnia monumenta, quae utraque lingua tradita
sunt) ? »
37. Ceci explique que l’on puisse, par exemple, faire une histoire des
rapports entre Rome et la Grèce. Voir sur ce sujet le livre
indispensable de J.-L. Ferrary, Philhellénisme et impérialisme. Aspects
idéologiques de la conquête romaine du monde hellénistique, MEFRA, 1988
(en particulier chap. « Philhellénisme culturel et politique », pp. 497-
545).
38. F. Desbordes, art. cit.
39. Pline l’Ancien, Histoire Naturelle, XII, 7, 14.
40. Sénèque, Lettres à Lucilius, 120, 4.
41. Cicéron, Pro Archia poeta, 23.
42. Lucrèce, De natura rerum , I, 832 «  patrii sermonis egestas » (cf. aussi I,
139 et III, 260). Expression reprise par Cicéron, De Finibus, I, 10 et Pro
Caecina, 51 ; Quintilien, Insitution Oratoire, XII, 10, 27-28 ; Sénèque,
Lettres à Lucilius, 58, 1 ; Pline le Jeune, Lettres, IV, 18 ; Sénèque le
Rhéteur, Controverses, VII, préf., 3.
4 3 . Voir par exemple les analyses d’I. Opelt, « La coscienza
linguistica… », art. cit. , de P. Veyne, art. cit. , de M. Dubuisson, «  Utraque
lingua…», p. 283 : « De façon générale, le Romain du i er siècle a
tendance à sous-estimer, au fond de lui-même , l’apport de ses
compatriotes à la culture de son temps – quitte au contraire à en
proclamer l’excellence en public, pour des raisons d’orgueil national et à
considérer que la seule culture digne de ce nom est la culture
grecque ») et « Problèmes du bilinguisme romain... », art. cit.
44. C. Auvray-Assayas l’a bien démontré dans toutes ses ré(exions sur
la création d’une langue philosophique en latin. Voir en particulier,
« Le lexique platonicien au contact  de ses traductions latines », in



Langues en contact dans l’Antiquité. Aspects lexicaux , s. dir. d’A. Blanc et
A. Christol, Études anciennes  19, Nancy, De Boccard, 1999, pp. 3-14.
4 5 . Cicéron explique bien que c’est parce que le grec est di*érent
qu’on peut trouver pro�t à traduire une langue dans une autre, ce que
n’apportent pas d’autres types d’exercices, comme la paraphrase par
exemple. Mais c’est aussi parce que cette langue est proche qu’elle
permet les transpositions et, par imitation ( imitatio), les créations de
nouveaux vocables ou d’un nouveau style.
4 6 . Quintilien, Institution oratoire, X, 5, 2-3  : «  Vertere graeca in
latinum veteres nostri oratores optimum judicabant. (…) Id Messalae
placuit, multaeque sunt ab eo scriptae ad hunc modum orationes (…).
Et manifesta est exercitationis huiusce ratio (…) Figuras vero, quibus
maxime ornatur oratio, multas ac varias excogitandi etiam necessitas
quaedam est, quia plerumque a Graecis Romana dissentiunt. »
47. Pline le Jeune, Lettres, IV, 18.
48. Cicéron, De Finibus, I, 10.
4 9 . Quintilien, Institution oratoire XII, 10, 27-28 : « Latina mihi
facundia, ut inventione, dispositione, consilio, ceteris huius generis
artibus, similis Graecae ac prorsus discipula eius videtur, ita circa
rationem eloquendi vix habere imitationis locum. Namque est ipsis
statim sonis durior, quando et iucundissimas ex Graecis litteras non
habemus, vocem alteram, alteram consonantem, quibus nullae apud
eos dulcius spirant : quas mutuari solemus, quotiens illorum
nominibus utimur. Quod cum contingit, nescio quo modo velut
hilarior protinus renidet oratio, ut in zephyris et zopyris. Quae si
nostris litteris scribantur, surdum quiddam et barbarum eZcient, et
velut in locum earum succedunt tristes et horridae, quibus Graecia
caret ».
50. La suite du passage (XII, 10, 34) reprend le lieu commun de la
pauvreté du vocabulaire latin comparé au grec et rappelle l’obligation
de recourir à des périphrases pour exprimer une quantité de choses ;
la tâche de l’orateur romain est d’autant plus diZcile : il doit réussir à
rendre son discours agréable ( jucundus) et abondant (  copiosus) sans
pouvoir compter sur les ressources de sa langue. Quintilien utilise
deux images pour évoquer ces phénomènes d’emprunt à la langue
grecque : une image culinaire, l’orateur romain doit aller chercher en-
dehors de sa langue des «  condiments étrangers » et une image de
navigation, pour trouver le vent, il doit s’armer de plus grandes voiles.
51. Varron, frg. 243, in Funaioli, GRF, p. 269.
52. Sur les sens et les emplois de cet adjectif, voir M. Dubuisson, « 
Graecus, graeculus, graecari  : l’emploi péjoratif du nom des Grecs en
latin », in Hellenismos. Quelques jalons pour une histoire de l’identité
grecque, Actes du colloque de Strasbourg,25-27octobre 1989, s. dir. S.
Said, pp. 315-335.
53. Voir les passages de Columelle (III, 2, 4), Pline l’Ancien (  Histoire
Naturelle, XIV, 25) ; Pétrone ( Satiricon, 38, 3).
54. Sur la douceur ( dulcitudo) et le charme (  venustas) de la poésie
grecque, voir par exemple Pline le Jeune, Lettres, III, 1, 7 : (à propos de



Spurinna) ; de l’histoire écrite en grec, Cicéron, Brutus, 77.
55. Pline le Jeune, Lettres, IV, 3.
56. Juvénal, Satires, VI, 184-199:

«  Quaedam parva quidem, sed non toleranda maritisNam quid
rancidius, quam quod se non putat ullaformosam nisi quae de Tusca
Graecula facta est,de Sulmonensi mera Cecropis ? Omnia graececum sit
turpe magis nostris nescire latine ;hoc sermone pavent, hoc iram,
gaudia, curas,hoc cuncta e*undunt animi secreta. Quid ultra  ?
Concumbunt graece. Dones tamen ista puellis :tune etiam, quam
sextus et octogensimus annuspulsat, adhuc graece ? Non est hic sermo
pudicusin vetula : quotiens lascivum intervenit illudζωὴ καὶ ψυχή !
modo sub lodice relictisuteris in turba  ? Quod enim non excitet
inguenvox blanda et nequam? Digitos habet. Ut tamen
omnessubsidant pinnae : dicas haec mollius Haemoquamquam et
Carpophoro, facies tua conputat annos ».
57. Voir J.-M. Pabon, art. cit, p. 129.
58. Horace, Satires, I, 10, 20-36.
59. À côté de l’image du vin mêlé, on trouve aussi parfois, pour décrire
les e*ets provoqués par la pratique conjointe des deux langues,
l’image du soleil qui hâle le discours d’un ton plus foncé. Or, ces deux
représentations sont d’autant plus pertinentes culturellement qu’elles
renvoient à deux pratiques romaines d’origine grecque, ou marquées
de grécité : la consommation de vin grec dans les banquets et la
pratique du bain de soleil. Il y a donc des e*ets d’échos entre
di*érents usages, présents dans la culture romaine mais marqués
d’altérité, une altérité « incluse ».
6 0 . M. Dubuisson, « Recherches sur la terminologie antique du
bilinguisme », Revue de Philologie, de Littérature et d’Histoire ancienne , 57,
1983, pp. 203-225.
61. Voir par exemple Plaute, Persa, 299 ou Truculentus, 781.
62. Virgile, Enéide, I, 661:«  Quippe domum timet ambiguam Tyriosque
bilinguis »,  (Cythérée) craint en e*et cette maison douteuse et les
Tyriens à la langue double.
63. M. Dubuisson, art. cit., pp. 216-217.
6 4 . Quinte-Curce, Histoire d’Alexandre, VII, 5, 29: «  Mores patrii
nondum exoleverant ; sed iam bilingues erant paulatim a domestico
externo sermone degeneres ».
65. Cicéron, De Officiis, 111.
66. Voir supra le commentaire du texte de Sénèque, Lettres à Lucilius,
120, 4.
67. Juvénal, Satires, VI, 184-199. Texte commenté supra, note 57.
68. Cicéron, De Oratore, II, 2.
69. Pline le Jeune, Lettres, VII, 25, 2-5 :« (…)    Quam tersia omnia ! quam
latina ! quam graeca ! Nam tantum utraque valet, ut ea magis videatur
excellere, qua cum maxime loquitur. Quantum ille legit ! quantum tenet
Athenisvivere hominem, non in villa putes(…)  ».
7 0 . Cicéron, In Q. Caecilium , 39 : « En cela, quand même la nature



t’aiderait puissamment, quand même dès ton enfance tu aurais étudié
les meilleures disciplines et les meilleures théories en consacrant tous
tes labeurs à cette étude, quand même tu aurais été instruit dans les lettres
grecques à Athènes et non à Lilybée, dans les lettres latines à Rome et non en
Sicile, ce serait cependant beaucoup pour toi (…) ».
71. Voir par exemple Apulée, Florides, XVIII, 38-43 ou Justin, Praefatio, 1
et 4 : ce texte montre un intéressant ancrage topographique de la
pratique linguistique : dans un empire devenu totalement bilingue, le
narrateur explique que c’est parce qu’il jouit d’un loisir dans la ville de
Rome qu’il écrit en latin. Le contexte d’énonciation mis en place par la
�ction conditionne donc le choix de langue. Cet usage fait exactement
pendant avec des œuvres écrites en grec qui ont pour cadre �ctif la
ville de Naples, comme par exemple La galerie de tableaux de
Philostrate.
72. Cornelius Nepos, Vie d’Atticus, 4.
73. Cicéron, Brutus, 131: « Doctus etiam graecis T. Albucius vel potius
paene Graecus ».
74. Cicéron, De finibus, I, 3, 8-9.
75. Comme me l’a suggéré F. Lissarrague, on peut en outre penser que
« Χαῖρε, Tite » sonnait comme une faute de grec (déformation de
« Χαίρετε ! »), accentuant encore le comique de la situation.
76. Outre «  paene graecus  », commenté supra (voir Brutus, 131), on
trouve en e*et «  minus graecum » ( Lettres à Atticus, I, 19, 10) ; «  tam
atticas » (Pline le Jeune, Lettres, IV, 3).
77. Cicéron, Lettres à Atticus, I, 19, 10 (60 av. J.C.) .
78. Cicéron, Lettres à Atticus, II, 1, 1-2 : « Quamquam tua illa (legi enim
libenter) horridula mihi atque incompta visa sunt ; sed tamen erant
ornata hoc ipso ornamenta neglexerant et, ut mulieres, ideo bene
olere quia nihil olebant videbantur. Meus autem liber totum Isocrati
myrothecium atque omnis eius discipulorum arculas ac non nihil
etiam Aristotelia pigmenta consumpsit. (…) Quamquam ad me
rescripsit iam Rhodo Posidonius se, nostrum illud u¨pomnhma cum
legeret, quod eum ut ornatius de iisdem rebus scriberet miseram, non
modo non excitatum esse ad scribendum sed etiam plane perterritum.
Quid quaeris ? Conturbavi graecam nationem. Ita vulgo qui instabant
ut darem sibi quod ornarent iam exhibere mihi molestiam destiterunt.
Tu, si tibi placuerit liber, curabis ut et Athenis sit et in ceteris oppidis
Graeciae ; videtur enim posse aliquid nostris rebus lucis adferre. »
79. Quintilien, Institution oratoire, X, 5, 2 : « Vertere graeca in latinum
veteres nostri oratores optimum judicabant. (…) Id Messalae placuit,
multaeque sunt ab eo scriptae ad hunc modum orationes, adeo ut
etiam cum illa Hyperidis pro Phryne diZcillima Romanis subtilitate
contenderet. Et manifesta est exercitationis huiusce ratio ».
80. Pline le Jeune, Lettres, IV, 3 : « (…) Hominemne Romanum tam
Graece loqui  ? Non medius �dius ipsas Athenas tam Atticas dixerim.
Quid multa? Invideo Graecis, quod illorum lingua scribere maluisti. Neque
enim coniectura eget, quid sermone patrio exprimere possis, cum hoc
insiticio et inducto tam praeclara opera perfeceris. Vale  ».



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

81. Apulée, Florides, XVIII, 38-43.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
>nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réCexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	« Utraque lingua, peregrina lingua » : une langue à la fois semblable et différente
	« La douceur de la langue grecque ». Spécificités et usages de la langue grecque
	« Plus grec que le grec des Athéniens » : problèmes identitaires
	Nos partenaires

