Errata, absurditates, deliria

et hallucinationes. Le

cheminement de la critique
historique face a la mythologie phénicienne

de Philon de Byblos : un cas problématique
et exemplaire de testis unus

Anabases. Traditions et réceptions de I'Antiquité, n°11, 2010, p. 123-136

Corinne Bonnet

Cest dans un contexte polémique quejoseph Scaliger, pour la

premiere fois, semble-t-il, en 1583, soumet a la critique textuelle les

fragments de la Phoinikike Historia de Philon de Byblos *, transmis par
Eusebe de Césarée et censés remonter au prestigieux et antique sage
Sanchouniaton, qui aurait vécu avant la Guerre de Troie. En parlant d’
errata, absurditates, deliria et hallucinationes, Scaliger était bien sévere,
mais 'évaluation d’Eusébe et de ses sources phéniciennes par
I’humaniste frangais, né a Agen, qui se convertit a la foi protestante et
fit une carriere universitaire a Leyde, est plus ambivalente qu’il n’y
parait de prime abord. Nous allons y revenir.

Dans le dossier qui suit, le doute et la controverse régnent en maitres,
de méme que I'enchevétrement de données, de strates de composition
et de tradition, de niveaux de lecture. Il ne s’agira donc pas tant
d’analyser une « erreur » que de déméler un tissu de trompes I'ceil, de
faux semblants, de postures savantes. Dans la perspective des
égarements féconds et des mécanismes qui rompent le « pacte de
vérité », mais instruisent I'historien, I'affaire
« Philon-Sanchouniathon » est un cas d’école, considéré comme
exemplaire dés les débuts de la critique textuelle et historique, a
I'instar du dossier de la donation de Constantin, dont Lorenzo Valla

prouva le caractére apocryphe en 1440 2,

Je me propose d’instruire le « cas Philon » dans ses grandes lignes, en
ce qu’il constitue un excellent miroir des conceptions du vrai et du
faux, ainsi que des pratiques historiographiques et épistémologiques

visant a fonder ou a mettre en doute I’ autorité d’'un texte, démarche


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=19

critique d’autant plus légitime qu’on a affaire avec Philon a un testis

unus qu’une certaine tradition tend a assimiler 3 un testis nullus >.

Apres avoir présenté les acteurs et les enjeux essentiels de cette fable
morale (ou la vérité triomphe toujours !), je m’interrogerai sur les
raisons du vif intérét de la critique pour cet obscur et fragmentaire
érudit phénicien : pourquoi a-t-il été placé sous les réflecteurs ? de
quoi s’est nourrie la polémique autour de I'authenticité ou non, et de
la valeur historique, de ses écrits ? 1l faudra, enfin, examiner les
raisons d’un brusque revirement de situation ou retour de fortune, qui
advint dans les années 30 avec I'apport probatoire de I'archéologie et,
plus récemment, celui de Ianthropologie et de la sociologie
historiques dans le cadre des études portant sur les processus de
construction des identités culturelles. Désormais, Philon est un auteur
incontournable pour aborder l'univers mental des Phéniciens. Il
devrait ressortir de cet exposé qu’en définitive, chaque époque a ses
régimes d’historicité et de vérité, adossés a des protocoles critiques en
rapport avec les divers contextes, pratiques scientifiques et modes de
pensée. Ces protocoles ont la vertu de produire un « effet de réel » - je

reprends volontiers 3 mon compte la citation de Barthes que Sarah

Rey a soumise 3 notre attention? - « qui consiste a cacher sous la
iction d'un “réalisme” une maniére, nécessairement interne au
fict d “réal t int

langage, de poser un sens ».

Les paradoxes de I'histoire ont voulu que le peuple a qui I'on doit,
sinon l'invention, du moins le rayonnement du systeme graphique
alphabétique - les Phéniciens - ne nous ait légué aucune littérature. Le
naufrage des lettres phéniciennes et puniques est total, pour des

raisons matérielles et conjoncturelles ( Vae victis 1)°. Des pans entiers
de notre reconstruction historique de I'univers phénicien et puniques
reposent donc sur les témoignages extérieurs (et souvent biaisés) des
Grecs et des Romains, ainsi que sur un corpus épigraphique de
quelques milliers de documents, entre Orient et Occident. La
connaissance de l'univers mythique des Phéniciens a particulierement
souffert de ce handicap heuristique : songeons a ce que serait notre
connaissance de la religion grecque sans Homere ni Hésiode, sans
Pausanias ni Plutarque ! La Phoinikiké Historia de Philon de Byblos,
rédigée en grec a I'époque de Néron et d’Hadrien (fini®"- début ii
€ siecle), est d’autant plus précieuse qu’elle est pratiquement unique en
son genre. L'étude des Alien wisdoms par Arnaldo Momigliano, en
1975, avec le sous-titre « les limites de ’hellénisation » a bien mis en
évidence la faveur dont jouissent les traditions locales aux yeux des
Grecs et des Romains au sein de la mosaique culturelle de la koineé, puis

de I imperium °. Du reste, Philon n’est pas le seul a s'inscrire dans ce



courant” : diverses ceuvres, d’époque hellénistique ou romaine,

intitulées Phoinikika sont connues par des fragments épars®. Philon
n’est pas davantage connu en entier, mais il a eu la chance de devenir
une des cibles d’Eusébe de Césarée qui nous en a conservé de longues

citations.

Dans les quinze livres de sa Preparatio evangelica, en effet, rédigés apres

315 7, I'évéque de Césarée ( ca 265-339) entend prouver la supériorité
de I'hébraisme et du christianisme sur le paganisme qui ne peut avoir
qu'une valeur propédeutique par rapport a l'avénement de la vera
religio. Le ton est clairement apologétique et l'utilisation des sources,
instrumentale. Eusebe cite abondamment Philon de Byblos dans la
mesure ol il considére que Phéniciens et Egyptiens sont a I'origine de
cette aberration qu’est le polythéisme ; de 13, il se transmit aux Grecs
et aux Romains. Il entame donc, au livre I, un examen approfondi de la
religion phénicienne avec pour guide Philon qu'’il cite longuement. Mis
bout a bout, ces importants fragments, rassemblés et analysés par
Felix Jacoby (FrGrH 790), ne resituent cependant pas l'entiereté de
I'ceuvre. Eusebe sélectionne, coupe, tronque, décontextualise et ne
dédaigne pas d'utiliser le mensonge a des fins « thérapeutiques »,

c’est-a-dire théologiques, ce qui lui valut des appréciations virulentes

de la part des Modernes, notamment de Jakob Burckhardt 1° 1°, Cela
dit, méme si 'on a pu jadis douter de 'honnéteté d’Eusebe, quelques
recoupements permettent aujourd’hui de lui accorder un large crédit
dans les citations qu’il nous transmet. Reste que 'on ne se fait, par son

entremise, qu'une idée incompleéte et orientée des écrits de Philon.

Ce dernier est également cité - mais moins abondamment - par le
philosophe néoplatonicien Porphyre de Tyr ( ca 235-304) qui, lui,
conteste la validité du christianisme et s’appuie donc sur Philon !! ; de
l'auteur giblite, il est enfin question dans la Souda qui lui consacre une

notice ot nous apprenons que ce polygraphe'?, outre les huit ou neuf
livres de la Phoinikiké Historia, a aussi commis des traités Sur les Juifs, Sur
le régne d’Hadrien, Sur les cités et leurs personnages célébres (en trente
livres !), Sur l'acquisition et la sélection des livres (en douze livres), Sur les
synonymes, etc., dont on ne conserve que quelques misérables
lambeaux. Nous avons donc affaire a un érudit d’une certaine ampleur,
dont la démarche respire a la fois 'ethnographie de matrice grecque et
le patriotisme régional de I'époque hellénistico-romaine. Philon devait
étre un compilateur bien formé et informé, d’ou I'utilisation massive
qu'en fait Eusébe (quoique limitée, semble-t-il, au livre 1 de I’ Histoire
phénicienne). Sur la base des extraits conservés, on peut cerner

quelques thémes majeurs, sans toutefois savoir s’ils correspondent a



l'articulation de I'ouvrage original : cosmogonie ; anthropogonie et
technogonie ; histoire des Ouranides et des dieux récents qui regnent

sur la Phénicie ; pratiques sacrificielles ; dieux serpentiformes.

SiEusébe fait un usage aussi extensif de Philon, c’est sans doute en
raison de la réputation dont jouit son ceuvre ; celle-ci repose, en effet,
sur un jeu d’autorités assez complexe. Philon de Byblos affirme en
premier lieu avoir traduit du phénicien en grec I’ Histoire phénicienne
d’'un  certain Sanchouniathon, « personnage dela plus haute
antiquité », précise Eusebe, puisqu'il est antérieur a la Guerre de Troie

13, son ancienneté fait de lui un témoin particuliérement précis et

valable, proche du temps des origines dont il traite'“. Dans le passage
d e Porphyre, ce vénérable sage, légérement postérieur a Moise et
contemporain du régne de Sémiramis, donc de la guerre de Troie (
sic 1), serait originaire de Bérytos et passe pour une autorité en matiére
de religion juive, puisqu'il se serait inspiré de mémoires rédigés par un
prétre de Jéuo - qui doit renvoyer a Yahvé -, un certain Jérombal, qui
avait lui-méme dédié son ceuvre au roi de Béryte, Abibal.

La construction de I'autorité « théologique » de Sanchouniathon, qui
implique le monde sacerdotal et royal, est différemment opérée par
Philon, qu'Eusébe prétend reproduire fidélement. Sanchouniathon y
est présenté comme un érudit trés sage et tres zE1¢, soucieux de percer
le mystere du principe de toutes choses, qui utilisa pour cela des écrits
cachés dans les sanctuaires - des traités hermétiques, en somme -, ainsi
que les ceuvres de Taautos, 'inventeur de I'écriture. Celui-ci constitue
logiquement « le fondement de tout discours » et recouvre le dieu
égyptien Thot. Cependant, reléve Eusébe, des contaminations ont
affecté, en divers moments, cette source primaire : des fables, des
allégories sy sont glissées dont Sanchouniathon d’abord, Philon
ensuite ont chargé la tradition initiale. C’est donc bien de la vérité que,
libéré de cette gangue ou de ces scories, le récit de Philon est donné
pour dépositaire.

La mise en abyme est vertigineuse : Eusebe et Porphyre, reflétant en
cela les choix stratégiques de Philon, mais dans deux camps différents,
se positionnent pourtant de la méme fagon pour construire I'autorité
de leur parole apologétique. 1ls recourent a une chaine du savoir
révélé ou découvert qui, de relais en relais’®, conduit jusqu’a I'origine
méme de la connaissance et de sa transmission écrite, située en Orient,
et plus spécifiquement entre la Phénicie et I'Egypte, dans une sphére
sacrée et mystique, contigué a I'autorité politique et sacerdotale, plus
ancienne et plus « vraie » que la tradition grecque. C’est ce procédé, a
la fois complexe et transparent, qui se trouve a l'origine de la
controverse dont nous allons suivre le cheminement. Philon, en
attribuant un magistére théologique a la Phénicie, est-il un faussaire
aveuglé par son patriotisme ? Faut-il, avec Scaliger, dénoncer la
supercherie en termes d’« erreurs, absurdités, hallucinations et méme

délire » et a qui 'imputer au juste ? Face a I'aporie d’un testis unus, la



critique moderne, duxvi® auxxi® siécle, a oscillé entre une
condamnation sans appel et une vigoureuse réhabilitation. Est-il en
somme « erroné » - puisque l'erreur est au coeur de notre parcours
collectif - d’utiliser Philon de Byblos comme source sur la religion

phénicienne ?

Revenons a Scaliger d’oli nous étions partis. Il publie en 1583 son traité
De emendatione temporum ou il entreprend de réviser la chronologie de
I'Antiquité ; a ses yeux, celle-ci est excessivement centrée sur les
données grecques et romaines et devrait intégrer davantage les
8léments issus des civilisations orientales, notamment de la Bible mais
aussi des cultures environnantes. Cette démarche I'amene a
s'intéresser a Eusebe de Césarée et a ses travaux de chronographe qui
se situent dans une perspective d’histoire universelle certes, mais

aussi et surtout d’histoire de I'Eglise. Pour rappel, du Chronicon

d’Eusébe '°, composé autour de 311, nous ne conservons qu’une
traduction latine partielle par Jérdme, qui le poursuivit jusqu’en 378, et
une traduction arménienne presque intégrale. Par le truchement de
tableaux synchroniques, proposés pour la premiere fois dans ce genre
d’écrits, Eusebe y fait défiler I'histoire universelle, biblique et

classique, depuis Abraham 7, qu’il situe en 2016 av. J.-C., jusqu’a son
temps, en303 ap. J.-C. Confronté a une masse considérable
d’informations, volontiers contradictoires et imprécises, Eusebe
tranche, ajuste, lisse, avec tous les risques que comporte un travail de
pionnier. Et il adopte une perspective excessivement biblico- et

christianocentrique. Lorsque Scaliger étudie, le premier, la tradition

manuscrite'® de cette ceuvre, il reléve ses incohérences et les dénonce,
tout en manifestant pour le travail d’Eusébe une grande admiration.
Or, pour les questions phéniciennes, Eusébe, tout en le critiquant,
s’abrite, en matiére d’histoire et de chronologie des temps anciens,
derriére Philon qui, a son tour, s’en remet a l'autorité présumée et
conjointe de Sanchouniathon et Taautos. Pour Scaliger, cette chaine
d’informations, parce qu'« indigéne », mérite toute 'attention des
historiens, mais il estime que la culture phénicienne dont elle
témoigne s'est fortement inspirée de la Bible et a été gravement
conditionnée par elle. Scaliger, qui visait a s’affranchir des
conditionnements bibliques dans les computs chronologiques, est
donc amené a y revenir immanquablement et a taxer les traditions
phéniciennes d’absurdités déformantes.

Avec Scaliger et sa révision chronographique, la machine critique est
lancée :Philon devient rapidement un terrain d’affrontement entre
écoles historiques et confessionnelles. Au cceur de ces débats, se
trouve non pas tant la  véracité de la filiation
Taautos-Sanchouniathon-Philon-Eusébe, mais plutét la controverse,
lourde de sens et d’enjeux, sur l'origine des langues, des écritures, des
cultures et de la religion. Si Hébreux, Phéniciens, Grecs et Chrétiens
pouvaient chacun revendiquer des lettres de noblesse en ces matiéres,



une hiérarchisation qualitative entre cultures paiennes et cultures
chrétiennes (et hébraiques) s’imposait encore. Le dossier Philon n’est
que la pointe de I'iceberg d’'une vaste polémique idéologique.

On le comprendra mieux en examinant quelques moments forts de ce

débat qui touche toute I'Europe savante jusqu’aux Lumieres, voire au-
dela’. En 1661, Johannes Heinrich Ursin, un pasteur, surintendant et

érudit de Regensburg %°, publie 2 Nuremberg un ouvrage intitulé De
Zoroastre bactriano, Hermete Trismegisto, Sanchoniothone phoenico,
eorumque scriptis, et aliis, contra Mosaicae scripturae antiquitatem. En
adversaire de laprisca theologia promue par certains humanistes
catholiques, comme Athanasius Kircher, qui cherchaient en Egypte,
spécialement dans le corpus hermétique, les traces d’'une révélation
originelle, Ursin s’emploie a discréditer les figures d’antiques autorités
religieuses orientales qu’auraient été Zoroastre, Hermes Trismégiste et
Sanchouniathon. Il s’agit pour lui de réaffirmer la primauté et la

supériorité de Moise, le pére de la seule théologie acceptable?’. On ne
discute pas tant ici de I'existence ou non de la source de Philon, mais
de sa valeur intrinseque.

E n 1681, le théologien irlandaisHenry Dodwell (1641-1711), qui
enseigna brievement a Oxford et dont E. Gibbon admirait 1'étendue du
savoir, publie A Discourse concerning Sanchoniathon’s Phoenician History,
qui fait écho a lintérét voué par I'Auteur aux questions
chronographiques. Ses positions sur la validité de I'apport de I'antique
sage phénicien, inspirateur de Philon, sont treés critiques, comme
celles, quelques années plus tard, de Richard Simon (1638-1712) qui

prend position sur le méme sujet dans sa Bibliothéque critique, publiée

en 1708 4 Bale, sous le pseudonyme de Saint-Jore 2,

Au siécle suivant, dans sa Scienza Nuova, datant de 1725, Giambattista

23, sans vraiment

Vico (1668-1744) ouvre a nouveau I’épineux dossier
I'approfondir, mais en en faisant un usage original et intéressant. Vico
attribue, en effet, a Sanchouniathon le mérite d’avoir le premier
rédigé une histoire « nationale » en langue vernaculaire. Or, dans la
mesure ol, pour Vico, la « nation » constitue le stade ultime du
déroulement providentiel de I'Histoire, les langues nationales
apparaissent comme un enjeu majeur du devenir de '’humanité : « I
parlari volgari debono essere i testimoni pilt gravi degli antichi
costumi de’ popoli che si celebrarono nel tempo ch’essi si formarono
le lingue. » Le savant italien exprime bien, ¢a et 13, quelques

perplexités sur I'historicité d’'un personnage prétendument si ancien

24 mais il opte finalement pour l'authenticité, tout en abaissant de

sept siecles sa datation. Pour comprendre cet étrange compromis, il
faut bien cerner les enjeux de son analyse. Vico s’efforce en fait de
trouver une position médiane dans la question de la filiation entre
culture biblique et culture paienne. Pour les Peres de I'Eglise, comme

Eusebe, et pour les apologetes chrétiens de 1'époque de Vico, par



exemple Pierre-Daniel Huet (1630-1721), son ainé d’une génération

environ?’, antériorité de la civilisation hébraique est un postulat. Les
Phéniciens s’en sont forcément inspirés, de méme que tous les paiens,
y compris les Grecs. A 'opposé de ces positions, la science libertine
s’efforce, pour sa part, de saper la crédibilité historique des textes
sacrés. Dans ce contexte, Vico cherche sa voie : dans ses premiéres
ceuvres, comme le Diritto universale, paru en 1720, il refuse d’attribuer
au peuple hébreu un statut particulier dans le devenir historique,
notamment comme source de toutes les langues. Il en profite pour
mettre en avant le rble de médiateurs culturels exercé par les
Phéniciens, entre Hébreux et Grecs. Dans les éditions plus récentes de
la Scienza Nuova, Vico opte clairement pour un scénario de polygenese

de lalphabet, qu’il situe auvi® siécle av. J.-C. Auparavant, et
notamment a I'époque de la Guerre de Troie ou Sanchouniathon est
censé avoir vécu selon Philon, les Phéniciens ne possédaient pas
encore, selon lui, d’idiome propre, moins encore un systéme
graphique. Dans la logique évolutive de la création linguistique et
poétique tracée par Vico, Sanchouniathon ne peut par conséquent
trouver sa place qu’entre Homere et Hérodote. Ainsi en vient-il a
esquisser une généalogie culturelle et historique des savoirs qui
trouvent certes leur source chez les Hébreux, mais sont ensuite
efficacement relayés par les Phéniciens (Sanchouniathon), avant de se
déployer en Grece (Phérécyde) et en Grande Grece (Pythagore). Voila
donc Sanchouniathon déclassé quant a son extraordinaire antiquité,
mais revalorisé pour ce qui est de son rdle dans la chaine de la

connaissance humaine.

On le constate en tout cas sur ce premier échantillon : la critique a du
mal 2 se positionner par rapport a un personnage dont la consistance
est si labile qu’il se préte a de multiples appropriations. La these
d’Euseébe sur la primauté historique et culturelle des Hébreux, dont
Sanchouniathon serait un reflet indirect et inconscient, en raison de
son ancienneté et de la parenté entre les cultures hébraique et
phénicienne, trouve encore des échos chez Hugo Grotius ou Samuel
Bochart, pour ne citer que quelques noms marquants. Voltaire, dans sa
célebre Introduction a LEssai sur les meeurs et U'esprit des nations , en 1757,
fait également allusion a « Sanchoniathon ». Dans un contexte ot il est

question de la lenteur des progres de l'esprit, de la puissance des

26 267 11 en

illusions et de I'asservissement tyrannique aux idées recues
vient méme a lui préférer le Pentateuque ! Quant a Christian August
Lobeck (1781-1860), il avance, dans son Aglaophamus sive De theologiae

9?7, que c’est Eusebe lui-

mysticae Graecorum causis libri tres, paru en 182
méme qui a tout machiné, inventant des autorités qui n’ont jamais

existé | Lexcentricité atteint son comble avec la publication de



Friedrich Wagenfeld, en 1837, aBréme, d'une pseudo-édition de
Sanchuniathonis historiarum Phoeniciae : libros novem graece versos a
Philone Byblio. U Auteur, qui fut rapidement démasqué, prétendait avoir
découvert un manuscrit grec complet de 1" Histoire phénicienne de
Philon, en neuf livres : une véritable imposture scientifique ! Enfin,
pour en finir avec le registre des véritables élucubrations, on signalera
la parution, en 1967, de I'essai néo-evhémériste intitulé Les Maitres du

monde, dii a la plume d’un écrivain ésotérique - et ancien employé des

ptt - Robert Charroux (1909-1978)%¢, qui fait des Kronides de Philon
- génération de dieux au centre de sa théogonie - des extra-terrestres
venus de planétes lointaines. Lintention était de révéler les secrets de
I'histoire en butte aux « conjurations puissantes (qui) veillent sur la
stricte observance d'une version altérée qui seule a le droit d’étre

exprimée » |

Si 'on en revient aux choses sérieuses, on reconnaitra que le monde

savant duxix® siécle ne remet pas fondamentalement en cause le
scepticisme ambiant a I'égard de I'apport de Philon de Byblos et de sa
« vénérable » source. Dans le panorama des travaux concernés, se
détache un opuscule d’Ernest Renan (1823-1892), qui parait en 1858

sous le titre « Mémoire sur l'origine et le caractére véritable de

I'Histoire phénicienne qui porte le nom de Sanchuniathon?’ ». Le
savant sémitisant y met en ceuvre une approche historico-critique
similaire a celle qu'il applique par ailleurs aux textes bibliques :
décortiquer les strates du texte et contextualiser les divers apports qui
le constituent. En cela, I'étude de Renan ouvre vraiment la porte a une
approche  renouvelée et plus scientifique du  dossier

Philon-Sanchouniathon.

Renan part du constat que la conquéte de « I'Asie occidentale » par
Alexandre a ficheusement anéanti les littératures locales. La Phénicie
ayant été tres tot hellénisée, on a perdu toute trace de sa littérature
qui a pourtant existé, notamment dans le domaine mythologique.
Renan fait écho a la these radicale de Lobeck, évoquée ci-dessus, et
explique les hésitations de la critique moderne face au trio
Eusebe-Philon-Sanchouniathon par la singularité de leur témoignage.
Si les Allemands, de I'avis de Renan, tendent a lui concéder une réelle
autorité - F.C. Movers, auteur de la synthése Die Phénizier, parue en
1841, en est le chef de file - les Frangais, quant a eux, se montrent plus
critiques. Renan, avec l'intelligence qui le caractérise, tire au clair le
biais susceptible de conduire a une évaluation argumentée et
dépassionnée de |’ Histoire phénicienne ; il faut mettre sous les
réflecteurs « les procédés qui ont présidé a la composition de
I'ouvrage... 'esprit et les intentions de I'auteur, 'ordre d’idées ou il

3 ». Rompu 2 la critique biblique et fin connaisseur de la culture

vivai
phénicienne, Renan percoit parfaitement que l'on a affaire a un
témoignage disparate qui, en mélant des éléments babyloniens,

hébraiques, égyptiens et méme orphiques, produit quelque chose



d’« original et indigéne>! ».

Dans sa quéte de « I'ordre d’idées » - nous parlerions aujourd’hui de
« mentalité » - que le texte reflete, Renan recourt aux catégories
essentialistes de son temps qui associent un peuple ou un groupe
ethnique a un type de religion ou de littérature :

« Lhistoire primitive, qui chez les Ariens s’exprime par le
mythe, s’exprime chez les peuples sémitiques par des listes
ou généalogies patriarcales. LUimagination tempérée des
peuples sémitiques ne se préte pas aux successions de
dynasties divines ol se donne carriére le génie des peuples
indo-européens. Le Sémite est naturellement evhémériste :
tout devient pour lui histoire et généalogie ; les mythologies

qu'il ne comprend pas se transforment a ses yeux en séries

de filiations directes>2. »

Renan - dont I'analyse repose sur des catégories et des a priori devenus
irrecevables - n’a de cesse de dévaloriser, ici comme ailleurs, ce qu’il
appelle le polythéisme sémitique, « combinaisons puériles » visant a
« jouer sur les noms du Dieu unique ». Comme ses prédécesseurs, il ne

peut s’empécher de juger la littérature mythologique phénicienne a

33 g’enfonce

I'aune de la Bible. La deuxiéme partie de son Mémoire
cependant au cceur du probléme critique : Philon est-il vraiment
'auteur de I’ Histoire phénicienne 7 Sanchouniathon en est-il la source ?
Pour répondre a ces questions, Renan commence par dresser un
portrait trés juste de Philon : érudit productif, sérieux, renommé,
chauviniste, mais pas malhonnéte. 1l n’y a donc pas supercherie,
conclut-il d'une main ferme. Concernant Sanchouniathon, Renan
reléve trés justement les écueils et les contradictions de la tradition

biographique. Tout d’abord, 'antique sage n’est jamais nommé avant
Philon, c’est-a-dire avant le i€ siecle ap. J.-C. 1l 'est, apres Philon, par
le polygraphe Athénée qui en fait un Tyrien et 'appelle Souiathon 34,
tandis que la Soudale donne pour un philosophe tyrien ou sidonien.
Mais, si la personnalité de Sanchouniathon reste bien floue, le
processus de traduction de son ceuvre du phénicien vers le grec, dii a
Philon, aurait, selon Renan, laissé maintes traces dans la langue de
celui-ci. Ainsi, si Astarté est qualifiée de mégiste, c’est indubitablement
en écho a I'épiclese sémitique de rbt, une observation qui semble,
aujourd’hui encore, tout a fait fondée. 1l y a donc bien un « sous-
texte » phénicien, que Renan est le premier a identifier, mais loin de
remonter a une haute antiquité, il serait plutét récent, c’est-a-dire
hellénistique, comme le prouvent la forte imprégnation evhémériste

des mythes racontés et 'orientation syncrétiste du panthéon mis en



scéne. Philon plus qu'un traducteur serait en somme un adaptateur. Le
renvoi a un sage antérieur a laGuerre de Troie, découvreur de
manuscrits secrets et protégé du roi Abibaal, est présenté par Renan

comme une forgerie qui connait de trés nombreux paralléles dans la

littérature classique et méme vétérotestamentaire>. En recourant a la
pseudo-autorité de Sanchouniathon, Philon a voulu, a I'imitation des
Grecs, créer une « archéologie » phénicienne et lui conférer
profondeur et prestige. Au final, 'analyse de Renan sur la nature
méme du texte est fine et tout a fait recevable. Il ouvre la porte a une
utilisation prudente dePhilon comme témoin des croyances
phéniciennes syncrétistes d’époque hellénistique et romaine. Or, dans
un contexte scientifique littéralement obsédé par le théme des
origines et de la pureté, par la course a la religion la plus ancienne et
authentique, le concept de « syncrétisme » n’était guére valorisant : il
renvoyait a lidée de contamination, de confusion, voire de

dégénérescence. Philon était donc sauvé, mais rétrogradé !

Aucun élément nouveau n’intervient avant I'an de grice 1929. La
méthode historico-critique a gagné du terrain dans le domaine
biblique et mis en place de nouveaux protocoles de recherche. C’est
I'ére a la fois du positivisme et du modernisme : dans ce contexte,
I'archéologie, science émergeante, acquiert un puissant et redoutable
statut probatoire. Ses découvertes mettent en question les certitudes
acquises et générent de nouvelles « vérités ». Or, en 1929, I'exploration
archéologique du site de Ras Shamra-Ougarit, sur la c6te syrienne, la
découverte de tablettes contenant des textes mythologiques et le
déchiffrement des ceuvres composant le cycle de Baal, en 1931,

obligent les spécialistes des religions proche-orientales a repenser

bien des questions®®. C’est notamment le cas du statut et du crédit a
accorder a 1" Histoire phénicienne de Philon de Byblos. Les textes
mythologiques ougaritiques, en alphabet cunéiforme, mais en langue
locale, révelent, en effet, un patrimoine de traditions religieuses
« cananéennes » tres proche de ce que Philon transmet en grec, sous le
nom de Sanchouniathon, en le rattachant a une époque assez proche
de celle qui vit Ougarit atteindre son floruit. Les noms et les épicléses
des divinités, les épisodes mythiques, les situations, les généalogies
appartiennent de toute évidence a un fonds commun dont
I'ancienneté ne peut plus guére étre contestée. Si les traditions
philoniennes portent assurément la marque de I'"époque hellénistique
et romaine, elles puisent néanmoins a un trés ancien fonds de

croyances et de récits locaux, remontant (au moins) au Bronze Récent.

De surcroit, la découverte, en 1936, sur le site anatolien de Boghazkdy
des fragments hittito-hourrites du mythe de Koumarbi, faisant
singulierement écho a la Théogonie d’'Hésiode et accessoirement a I
Histoire phénicienne de Philon *’, confirma la nécessité d’une approche
de ces matieres dans la longue durée. La strate hellénistique, si

brillamment mise en évidence par Renan, n’était en somme que la



couche superficielle d’une stratigraphie culturelle complexe et

profonde.

On entreprit alors de réhabiliter Sanchouniathon comme personnage
historique, et I'on engagea un important travail de récupération de la
mémoire longue des Phéniciens, en matiére de religion, au départ du
témoignage de Philon, en sous-estimant sans doute la difficulté du
défi, pris par le vertige euphorique de I'archaisme retrouvé. Dans les
années "30 et suivantes, Otto Eissfeld d’abord et, dans son sillage, bien
des Sémitisants remonteérent les traditions, presque comme on
remonte une pendule. En 1939, Eissfeldt - qui était, au demeurant, un
excellent spécialiste du monde ouest-sémitique - publia un essai
intitulé Ras Schamra und Sanchunjaton. Le volume rassemble vingt
articles de cet auteur, parus entre 1931 et 1938. Eissfeldt s’y montre
prudent sur les questions de datation, mais estime que 'existence
historique de Sanchouniathon est désormais acquise. Paradoxalement,
c’est Philon qui en fait les frais, dans la mesure ou il apparait comme
un « Rationalist von reinstem Wasser » qui a dénaturé le message
originel de 'antique autorité religieuse. Dans Sanchunjaton von Berut
und Ilumilku von Ugarit - affichant un parallélisme percutant -, paru en

1952 38, Eissfeldt explore d’abord savamment, selon la méthode trés
germanique de la Quellenorschung, les variantes de la tradition, chez
Philon et chez Porphyre, au sujet de la biographie de Sanchouniathon.
Puis, il centre son analyse sur le rapprochement entre la dédicace de
son ceuvre a Abibal, roi de Béryte, et le colophon d’'Tlumilku, scribe
d’Ougarit qui fait office de copiste du roi local. Le parallele, destiné a
élucider la question du statut de Sanchouniathon, aurait la vertu de
conférer au brumeux sage phénicien « mit einem Male Fleisch und
Blut ». Sanchouniathon en vient ainsi a reléguer Philon au second

plan.

Lougaritomanie s’empare alors du monde anglo-saxon en particulier
qui, sur les traces des pionniers des études ougaritiques, entreprend
de comparer systématiquement l’Ancien Testament aux mythes
ougaritiques, a la recherche de paralléles et d’'une matrice cananéenne
commune. Dans le sillage, on admet désormais que Philon de Byblos
donne acces tout simplement a « la religion phénicienne ». Ainsi, tout
en problématisant cette approche et en avangant ses pions avec
prudence, Carl Clemen, de I'Université de Bonn, publie-t-il, en 1939, un
ouvrage intitulé : Die Phénikische Religion nach Philo von Byblos. Pour
certains, comme U. Oldenburg, auteur, en 1969 de The Conflict Between
El and Ba‘al in Canaanite Religion, Philon donnerait acces a une strate
pré-ougaritique remontant carrément a 2000 av. J.-C. environ.

Heureusement, dans ce prétendu « retour aux sources », que Scaliger
elit a bon escient estampillé comme hallucinationes, des voix plus
équilibrée se font entendre, comme celle du jeune Pierre Nautin (1914-
1997), entré au cnrs en 1946, qui publie dans la Revue Biblique, en 1949,
deux essais intitulés « Sanchuniathon chez Philon de Byblos et chez



Porphyre®? » et « La valeur documentaire de "“‘Histoire phénicienne

407, qui remet en quelque sorte 'église au milieu du village. Il insiste

judicieusement sur les topoi littéraires qui sont a I'ceuvre dans la
présentation de sa source parPhilon - trés ancienne, inspirée,
jouissant d’une réelle autorité a divers niveaux - et sur les données
contradictoires que livrent Philon et Porphyre, cités par Eusebe, sur le
personnage de Sanchouniathon, divulgateur de messages cachés chez
I'un, écrivain courtisan chez lautre.Nautin en conlut que
Sanchouniathon n’a pas eu d’existence historique : c’est un « fantdme

1. Quant au panthéon qu'’il restitue, il « ne peut pas étre donné » sic
et simplicitercomme le panthéon de la Phénicie de I’Age du Fer.

Face aux exces de |'école « ur-cananéenne », un recentrage était
inévitable et méme souhaitable. Celui-ci a eu lieu, a partir des
années '70 et dans la décennie suivante, avec une série de travaux qui
font encore autorité, comme ceux delL. Troiani, J. Barr, J. Ebach,

H.W. Attridge et R.A. Oden et surtout A.I Baumgarten ** qui décrivent
soigneusement le contexte historico-culturel de Philon, marqué par la
conjonction du régionalisme exaltant les patrimoines indigenes et de
'universalisme grec qui les transcendent tout en les relayant. Depuis
ces travaux essentiels, les apports de l'anthropologie et de la
sociologie historiques, appliqués au champ des sciences de I’ Antiquité,
ont permis des avancées estimables quant a la perception de la
fabrique des identités culturelles et religieuses, et de leur vécu, ainsi
que des processus dits d’« acculturation » ou de médiation culturelle.
C’est I'époque de Claude Levi-Strauss et du structuralisme appliqué a
la pensée mythique, de Roger Bastide et de la lecture anthropologique
du principe de coupure ; c'est ensuite I'ére post-moderne des
approches emic et etic, de la sociologie constructiviste et de 1"habitus
bourdeusien... Lensemble de ces écoles ou courants a eu pour effet
d’attirer notre attention sur les stratégies complexes et multiples a
I'ceuvre dans la définition des identités et dans les écrits qui y font
référence. Etre Phénicien, Grec ou Romain ne sont pas forcément des
données contradictoires, mais potentiellement combinatoires. De
méme, sur le plan littéraire, I'histoire, la fiction ( plasma) ou les
mensonges ( pseudé) sont souvent imbriqués et donc indissociables au

sein d'un méme projet, comme l'ont remarquablement montré les

travaux de C. Gill, T.P. Wiseman et G. Bowersock %>,

Des lors, le double ancrage de Philon, dans une tradition phénicienne
manifestement séculaire, dont il est a la fois le seul et le dernier
témoin, et dans l'air du temps, celui d’'un « empire gréco-romain » qui
englobe |'Orient, n’est plus évalué comme une difficulté
insurmontable, une impasse historique et historiographique, qui



obligerait I'historien a choisir, mais plutdt comme une richesse
heuristique. Philon, en effet, est a la fois le réceptacle dune
mythologie phénicienne presque entierement naufragée et le passeur
qui transmet ce « trésor » en recourant aux outils de son époque et en
'adaptant aux gofits de son public. Lanalyser, en historien, c’est jouer

sur ce double registre de sens imbriqué et mutuellement fécond.

Le parcours que nous venons de retracer est forcément sélectif, mais il
devrait néanmoins étre représentatif. En suivant, a travers les siécles,
le cheminement de la critique visant a séparer, dans 1" Histoire
phénicienne de Philon de Byblos, le vrai du faux, I'histoire de I'erreur,
nous nous sommes efforcés de mettre en évidence, dans la mise a
I'épreuve du document, des moments, des attitudes, des pratiques, des
modeles. Chaque époque a déployé ses propres paradigmes
probatoires et a manifesté un souci de vérité différemment motivé par
le présent, quand bien méme il s’agissait d’établir des faits tres
anciens, antérieurs méme a la mémoire homérique. En cela, les
chemins de traverse de la critique historique, et méme ses errements,

sont instructifs et éclairants quant aux lieux et aux modes de savoir.

Notes

1. Son nom complet est Herennius Philo Byblius. Sur ce personnage et
son ceuvre, voir en particulier J. Barr, “Philo of Bylos and his
, Bulletin of the John Rylands University Library , 57
(1974), p. 17-68 ; L. Troiani, L'opera storiografica di Filone da Byblos , Pise,
1974 ;]. Ebach, Weltentstehung und Kulturentwicklung bei Philo von
Byblos, Stuttgart, 1978 ; A.IL. Baumgarten, The Phoenician History of Philo
of Byblos. A Commentary, Leiden, 1981 ; H.W. Attridge - R.A. Oden, Philo of
Byblos : Phoenician History, Introduction, Critical Text, Translation, Notes,
Washington, 1981 ; S. Ribichini, “Rileggendo Filone di Biblo. Questioni
di sincretismo nei culti fenici”, in C. Bonnet - A. Motte (éd.), Les

1233

‘Pheonician History

syncrétismes religieux dans le monde méditerranéen antique. Actes du
Colloque international en l'honneur de Franz Cumont a loccasion du
cinquantiéme anniversaire de sa mort (Rome, Academia Belgica, 25-
27 septembre 1997), Bruxelles-Rome, 1999, p. 149-177.

2. L. Valla, De falso credita et ementita Constatini donatione declamatio . Sur
ce sujet, G. Bowersock, On the Donation of Constantine, Cambridge Mass.,
2007.

3.]. Stengers, “Réflexions sur le manuscrit unique ou un aspect du
hasard en histoire”, Scriptorium 40 (1986), p. 54-80 ; Id., Vertige de
Uhistorien. Les histoires au risque du hasard, Paris 1998.

4. Cf. S. Rey, Introduction, p. 99. Cf. M. De Certeau, Lécriture de Uhistoire,
Paris, 1975, citant R. Barthes, p. 66.

5. Cf. V. Krings, “La littérature phénicienne et punique”, in Ead (éd.), La
civilisation phénicienne et punique. Manuel de recherche, Leiden, 1985,



p. 31-38.

6. Troiani, Lopera storiografica , p. 15 parle pertinnement d'un climat
d’cecuménisme culturel.

7 .Qui comprend d’autres savants d’origine orientale, comme
Hermippos de Bérytos (qui aurait été le disciple de Philon), Paul
de Tyr, etc.

8. Certains auteurs, comme Jean le Lydien ou Etienne de Byzance,
parlent du reste des Phoinikika de Philon de Byblos, plutét que de la
Phoinikiké Historia. Sur ces oceuvres, voir F. Jacoby, Die Fragmente der

griechischen Historiker, n® 274, 615, 752 et 783-794.

9.0n conserve dix-sept manuscrits de cette ceuvre, dont le plus
ancien, le Parisinus 451 (A) remonte a 914. Voir ’édition de J. Sirinelli,
Paris, 1974 (Sources chrétiennes 206).

10. Cf. ]. Burckhardt, Griechische Culturgeschichte II : Die Metamorphosen.
Die Griechen und ihre Gotter. Der griechische Heroencultus. Erkundung der
Zukunft, Munich, 2005, p. 495 (textes de 1898-1902). Voir cependant
PE. 1, 5, 14, ou Eusebe affiche une position assez respectueuse par
rapport a ses sources. Eusébe a fait 'objet d'une « réhabilitation » de la
part de Benoit XVI, a 'audience papale du 13 juin 2007 :

10.

http://www.vatican.va/holy father/benedict XVI/audiences2007/doc
uments/hf ben-XVI aud 20070613 fr.html

11. Porphyre, De abstinentia 11, 56.

12. 11y est qualifié de grammatikos.

13.Selon le comput d’Eratosthéne, cet événement remonterait a
1184/3 av. J.-C. 1l a volontiers valeur de borne initiale de I'histoire
grecque : tout ce qui précéde la Guerre de Troie est antérieur, donc
plus prestigieux que I'hellénisme. Partant, ce positionnement dans le
temps est un code culturel et idéologique plutét qu'un repére
chronologique.

14.Selon Eusebe, qui cite Porphyre, Sanchouniathon signifierait
« Philalethe », soit « Amant de la vérité » en phénicien, ce qui est
inexact. Cet anthroponyme, attesté historiquement une fois en Afrique
du Nord (a Hadrumete), signifie « Sakon a donné », Sakon étant une
antique divinité syro-phénicienne liée a la pierre. Cf.C. Bonnet,
“L'élément Sakon dans I'onomastique méditerranéenne”, in Atti del II
Convegno Internazionale di Studi Fenici e Punici, Rome, 1991, p. 455-461.
15. Ces relais ne sont du reste pas exactement les mémes : Taautos
n’apparait ainsi jamais chez Porphyre.

16.A. S CHOENE, Eusebi Chronicorum Libri, 2 vol. , Berlin, 1875 ;
R.W. B URGESS, Studies in Eusebian and post-Eusebian Chronography,
Stuttgart, 1999.

17.La datation d’Adam ne lui semblait pas suffisamment établie pour
I'insérer dans ses tableaux.

18.Pour une liste des mss, voir www.tertullian.org. Pour plus de
détails sur le travail de Scaliger, voir A.T. Grafton, Joseph Scaliger. A
Study in the History of Classical Scholarship I. Textual Criticism and Exegesis,
Oxford, 1983 ; II. Historical Chronology, Oxford, 1993.


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_XVI/audiences2007/documents/hf_ben-XVI_aud_20070613_fr.html
file:////tmp/www.tertullian.org

19.Ce tour d’horizon ne vise pas I'exhaustivité. On trouvera des
compléments utiles et passionnants dans le livre sous presse de
G. Stroumsa, A New Science : The Discovery of Religion in the Age of Reason,,
Cambridge, Mass. 2010. Je remercie amicalement son Auteur qui m’en
a donné a lire la conclusion, et a bien voulu revoir et commenter le
présent travail.

20. 11 serait, selon sa propre autobiographie, 'auteur de quarante et un
traités.

21.Cf.M. Stausberg, Faszination Zarathushtra : Zoroaster und die
europdische Religionsgeschichte der friithen Neuzeit, Berlin, 1998, p. 625 ss.
22."La Bibliotheque critique de Richard Simon”, dans Chroniques de
Port-Royal, 50, 2001, p. 101-118.

23.R. Mazzola, “Il Sanchuniathon di Vico tra mito dell’antichissima
sapienza e origine della scrittura”, Bollettino del Centro di studi vichiani
26-27 (1996-97), p. 85-99. Cf. ’édition italienne de la Scienza nuova
seconda, Bari, 1942, § 83 et 440.

24.Cf. § 442.

25. Sa Demostratio evangelica date de 1679.

26.« Les progres de l'esprit sont si lents, I'illusion des yeux est si
puissante, I'asservissement aux idées recgues si tyrannique, qu’il n’est
pas possible qu'un peuple qui n’aurait eu que dix-neuf cents ans efit pu
parvenir a ce haut degré de philosophie qui contredit les yeux, et qui
demande la théorie la plus approfondie. Aussi les Chaldéens
comptaient quatre cent soixante et dix mille ans ; encore cette
connaissance du vrai systéme du monde ne fut en Chaldée que le
partage du petit nombre des philosophes. C’est le sort de toutes les
grandes vérités ; et les Grecs, qui vinrent ensuite, n’adopterent que le
systéme commun, qui est le systéme des enfants. Quatre cent soixante
et dix mille ans, c’est beaucoup pour nous autres qui sommes d’hier,
mais c’est bien peu de chose pour 'univers entier. Je sais bien que
nous ne pouvons adopter ce calcul ; que Cicéron s’en est moqué, qu'il
est exorbitant, et que surtout nous devons croire au Pentateuque
plutdt qu'a Sanchoniathon et a Bérose ; mais, encore une fois, il est
impossible (humainement parlant) que les hommes soient parvenus en
dix-neuf cents ans a deviner de si étonnantes vérités. » Cf. p. 14 de
I'édition en ligne :

26. http://classiques.uqgac.ca.

27.Cf.sont. II, p. 1275-1277.

28.0n lui doit aussi un ouvrage ou il défend l'authenticité des
trouvailles de Glozel : Histoire inconnue des hommes depuis cent mille ans,
Paris, 1963.

29. Paru dans les Mémoires de '’Académie des Inscriptions et Belles Lettres ,
23/2,1858, p. 241-334. Ce mémoire a été lu une premiére fois en séance
le 9 octobre 1857, une deuxiéme fois le 11 décembre.

30. Ibidem, p. 247.

31. Ibidem, p. 252.

32.Ibidem, p. 255. Cf.M. Olender, Les Langues du Paradis. Aryens et
Sémites, un couple providentiel, Paris, 2002 (éd. or. 1989).


http://classiques.uqac.ca

3. Elle commence a la p. 285.
4. Athénée, Deipnosophistes, 111, 126.

35.Sur ces supercheries, voir récemment. A.Léonas, Laube des
traducteurs. De Uhébreu au grec : traducteurs et lecteurs de la Bible des
Septante (iii® s. av. J.-C.- iv® s. apr. J.-C.), Paris, 2007.

36. Sur la découverte d’Ougarit, M. Yon, La cité d’Ougarit sur le tell de Ras
Shamra, Paris, 1997. Pour les textes mythologiques, A. Caquot -
M. Sznycer, Textes ougaritiques, I. Mythes et l[égendes, Paris, 1974.

37.Cf. entre autres, M.L. West, The East Face of Helicon. West Asiatic

Elements in Greek Poetry and Myth, Oxford, 2003 (1" éd. 1997).

38. La méme année, il publie Taautos und Sanchuniathon a Berlin.

39. Aux p. 259-273.

40, Aux p. 572-578.

41. Selon lui, s’il faut chercher un faussaire dans cette affaire, ce n’est
pas Philon, mais Porphyre, une conclusion cependant peu
convaincante.

42. Ils sont tous cités a la note 1.

43.C. Gill - T.P. Wiseman, Lies and Fiction in the Ancient World , Exeter,
1993 ; G. Bowersock, Fiction as History : Nero to Julian, Berkeley - Los
Angeles, 1994.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
£SHAUTES
ETUDES S

SCIEMCES
SO CIALES

PDN

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et .:|1|I1r|_;|,'-'_'|I-;_'|r__:ir_'

d &t savn) s, des tachn fueas
et des Croyances

meéthodes et outils

pour 'edition structurée

W
enssib’

fondation
maison des
sCiences

de 'homme

cPrL
(AK

Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisi schrisl ot chist technicpes
LIMIR 40 I MWL WIS M IN

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,

POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,

IMAGILE, MY

SCIENCE WORK.

DESIGN : WAHID

MENDIL.


https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

WS J 9


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Nos partenaires

