
Errata, absurditates, deliriaErrata, absurditates, deliria
et hallucinationes.et hallucinationes. Le Le
cheminement de la critiquecheminement de la critique

historique face à la mythologie phéniciennehistorique face à la mythologie phénicienne
de Philon de Byblos : un cas problématiquede Philon de Byblos : un cas problématique
et exemplaire de et exemplaire de testis unustestis unus

Anabases. Traditions et réceptions de l'AntiquitéAnabases. Traditions et réceptions de l'Antiquité , , n°11n°11 , , 20102010, , p. 123-136p. 123-136

C’est dans un contexte polémique que Joseph Scaliger, pour la
première fois, semble-t-il, en 1583, soumet à la critique textuelle les
fragments de la Phoinikikè Historia de Philon de Byblos 1, transmis par
Eusèbe de Césarée et censés remonter au prestigieux et antique sage
Sanchouniaton, qui aurait vécu avant la Guerre de Troie. En parlant d’
errata, absurditates, deliria et hallucinationes, Scaliger était bien sévère,
mais l’évaluation d’Eusèbe et de ses sources phéniciennes par
l’humaniste français, né à Agen, qui se convertit à la foi protestante et
/t une carrière universitaire à Leyde, est plus ambivalente qu’il n’y
paraît de prime abord. Nous allons y revenir.

Dans le dossier qui suit, le doute et la controverse règnent en maîtres,
de même que l’enchevêtrement de données, de strates de composition
et de tradition, de niveaux de lecture. Il ne s’agira donc pas tant
d’analyser une « erreur » que de démêler un tissu de trompes l’œil, de
faux semblants, de postures savantes. Dans la perspective des
égarements féconds et des mécanismes qui rompent le « pacte de
vérité », mais instruisent l’historien, l’a9aire
« Philon-Sanchouniathon » est un cas d’école, considéré comme
exemplaire dès les débuts de la critique textuelle et historique, à
l’instar du dossier de la donation de Constantin, dont Lorenzo Valla
prouva le caractère apocryphe en 1440 2.

Je me propose d’instruire le « cas Philon » dans ses grandes lignes, en
ce qu’il constitue un excellent miroir des conceptions du vrai et du
faux, ainsi que des pratiques historiographiques et épistémologiques
visant à fonder ou à mettre en doute l’ autorité d’un texte, démarche

Corinne Bonnet

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=19


critique d’autant plus légitime qu’on a a9aire avec Philon à un testis

unus qu’une certaine tradition tend à assimiler à un testis nullus 3.

Après avoir présenté les acteurs et les enjeux essentiels de cette fable
morale (où la vérité triomphe toujours !), je m’interrogerai sur les
raisons du vif intérêt de la critique pour cet obscur et fragmentaire
érudit phénicien : pourquoi a-t-il été placé sous les réEecteurs ? de
quoi s’est nourrie la polémique autour de l’authenticité ou non, et de
la valeur historique, de ses écrits ? Il faudra, en/n, examiner les
raisons d’un brusque revirement de situation ou retour de fortune, qui
advint dans les années ’30 avec l’apport probatoire de l’archéologie et,
plus récemment, celui de l’anthropologie et de la sociologie
historiques dans le cadre des études portant sur les processus de
construction des identités culturelles. Désormais, Philon est un auteur
incontournable pour aborder l’univers mental des Phéniciens. Il
devrait ressortir de cet exposé qu’en dé/nitive, chaque époque a ses
régimes d’historicité et de vérité, adossés à des protocoles critiques en
rapport avec les divers contextes, pratiques scienti/ques et modes de
pensée. Ces protocoles ont la vertu de produire un « e9et de réel » – je
reprends volontiers à mon compte la citation de Barthes que Sarah
Rey a soumise à notre attention4 – « qui consiste à cacher sous la
/ction d’un “réalisme” une manière, nécessairement interne au
langage, de poser un sens ».

Les paradoxes de l’histoire ont voulu que le peuple à qui l’on doit,
sinon l’invention, du moins le rayonnement du système graphique
alphabétique – les Phéniciens – ne nous ait légué aucune littérature. Le
naufrage des lettres phéniciennes et puniques est total, pour des
raisons matérielles et conjoncturelles ( Vae victis  !)5. Des pans entiers
de notre reconstruction historique de l’univers phénicien et puniques
reposent donc sur les témoignages extérieurs (et souvent biaisés) des
Grecs et des Romains, ainsi que sur un corpus épigraphique de
quelques milliers de documents, entre Orient et Occident. La
connaissance de l’univers mythique des Phéniciens a particulièrement
sou9ert de ce handicap heuristique : songeons à ce que serait notre
connaissance de la religion grecque sans Homère ni Hésiode, sans
Pausanias ni Plutarque   ! La Phoinikikè Historia de Philon de Byblos,
rédigée en grec à l’époque de Néron et d’Hadrien (/ n i er– début ii

e siècle), est d’autant plus précieuse qu’elle est pratiquement unique en
son genre. L’étude des Alien wisdoms par Arnaldo Momigliano, en
1975, avec le sous-titre « les limites de l’hellénisation » a bien mis en
évidence la faveur dont jouissent les traditions locales aux yeux des
Grecs et des Romains au sein de la mosaïque culturelle de la koinè, puis
de l’ imperium 6. Du reste, Philon n’est pas le seul à s’inscrire dans ce



courant7 : diverses œuvres, d’époque hellénistique ou romaine,
intitulées Phoinikika sont connues par des fragments épars8. Philon
n’est pas davantage connu en entier, mais il a eu la chance de devenir
une des cibles d’Eusèbe de Césarée qui nous en a conservé de longues
citations.

Dans les quinze livres de sa Preparatio evangelica, en e9et, rédigés après
315 9, l’évêque de Césarée ( ca  265-339) entend prouver la supériorité
de l’hébraïsme et du christianisme sur le paganisme qui ne peut avoir
qu’une valeur propédeutique par rapport à l’avènement de la vera
religio. Le ton est clairement apologétique et l’utilisation des sources,
instrumentale. Eusèbe cite abondamment Philon de Byblos dans la
mesure où il considère que Phéniciens et Égyptiens sont à l’origine de
cette aberration qu’est le polythéisme ; de là, il se transmit aux Grecs
et aux Romains. Il entame donc, au livre I, un examen approfondi de la
religion phénicienne avec pour guide Philon qu’il cite longuement. Mis
bout à bout, ces importants fragments, rassemblés et analysés par
Felix Jacoby (FrGrH 790), ne resituent cependant pas l’entièreté de
l’œuvre. Eusèbe sélectionne, coupe, tronque, décontextualise et ne
dédaigne pas d’utiliser le mensonge à des /ns « thérapeutiques »,
c’est-à-dire théologiques, ce qui lui valut des appréciations virulentes
de la part des Modernes, notamment de Jakob Burckhardt 10 10. Cela
dit, même si l’on a pu jadis douter de l’honnêteté d’Eusèbe, quelques
recoupements permettent aujourd’hui de lui accorder un large crédit
dans les citations qu’il nous transmet. Reste que l’on ne se fait, par son
entremise, qu’une idée incomplète et orientée des écrits de Philon.

Ce dernier est également cité – mais moins abondamment – par le
philosophe néoplatonicien Porphyre de Tyr ( c a  235-304) qui, lui,
conteste la validité du christianisme et s’appuie donc sur Philon 11 ; de
l’auteur giblite, il est en/n question dans la Souda qui lui consacre une
notice où nous apprenons que ce polygraphe12, outre les huit ou neuf
livres de la Phoinikikè Historia, a aussi commis des traités Sur les Juifs, Sur
le règne d’Hadrien, Sur les cités et leurs personnages célèbres (en trente
livres  !), Sur l’acquisition et la sélection des livres  (en douze livres), Sur les
synonymes, etc., dont on ne conserve que quelques misérables
lambeaux. Nous avons donc a9aire à un érudit d’une certaine ampleur,
dont la démarche respire à la fois l’ethnographie de matrice grecque et
le patriotisme régional de l’époque hellénistico-romaine. Philon devait
être un compilateur bien formé et informé, d’où l’utilisation massive
qu’en fait Eusèbe (quoique limitée, semble-t-il, au livre I de l’ Histoire
phénicienne). Sur la base des extraits conservés, on peut cerner
quelques thèmes majeurs, sans toutefois savoir s’ils correspondent à



l’articulation de l’ouvrage original : cosmogonie ; anthropogonie et
technogonie ; histoire des Ouranides et des dieux récents qui règnent
sur la Phénicie ; pratiques sacrificielles ; dieux serpentiformes.

S i Eusèbe fait un usage aussi extensif de Philon, c’est sans doute en
raison de la réputation dont jouit son œuvre ; celle-ci repose, en e9et,
sur un jeu d’autorités assez complexe. Philon de Byblos aVrme en
premier lieu avoir traduit du phénicien en grec l’ Histoire phénicienne
d’un certain Sanchouniathon, « personnage de la plus haute
antiquité », précise Eusèbe, puisqu’il est antérieur à la Guerre de Troie 
13. Son ancienneté fait de lui un témoin particulièrement précis et
valable, proche du temps des origines dont il traite14. Dans le passage
d e Porphyre, ce vénérable sage, légèrement postérieur à Moïse et
contemporain du règne de Sémiramis, donc de la guerre de Troie (
sic !), serait originaire de Bérytos et passe pour une autorité en matière
de religion juive, puisqu’il se serait inspiré de mémoires rédigés par un
prêtre de Jéuo – qui doit renvoyer à Yahvé –, un certain Jérombal, qui
avait lui-même dédié son œuvre au roi de Béryte, Abibal.

La construction de l’autorité « théologique » de Sanchouniathon, qui
implique le monde sacerdotal et royal, est di9éremment opérée par
Philon, qu’Eusèbe prétend reproduire /dèlement. Sanchouniathon y
est présenté comme un érudit très sage et très zélé, soucieux de percer
le mystère du principe de toutes choses, qui utilisa pour cela des écrits
cachés dans les sanctuaires – des traités hermétiques, en somme –, ainsi
que les œuvres de Taautos, l’inventeur de l’écriture. Celui-ci constitue
logiquement « le fondement de tout discours » et recouvre le dieu
égyptien Thot. Cependant, relève Eusèbe, des contaminations ont
a9ecté, en divers moments, cette source primaire   : des fables, des
allégories s’y sont glissées dont Sanchouniathon d’abord, Philon
ensuite ont chargé la tradition initiale. C’est donc bien de la vérité que,
libéré de cette gangue ou de ces scories, le récit de Philon est donné
pour dépositaire.

La mise en abyme est vertigineuse : Eusèbe et Porphyre, reEétant en
cela les choix stratégiques de Philon, mais dans deux camps di9érents,
se positionnent pourtant de la même façon pour construire l’autorité
de leur parole apologétique. Ils recourent à une chaîne du savoir
révélé ou découvert qui, de relais en relais15, conduit jusqu’à l’origine
même de la connaissance et de sa transmission écrite, située en Orient,
et plus spéci/quement entre la Phénicie et l’Égypte, dans une sphère
sacrée et mystique, contiguë à l’autorité politique et sacerdotale, plus
ancienne et plus « vraie » que la tradition grecque. C’est ce procédé, à
la fois complexe et transparent, qui se trouve à l’origine de la
controverse dont nous allons suivre le cheminement. Philon, en
attribuant un magistère théologique à la Phénicie, est-il un faussaire
aveuglé par son patriotisme ? Faut-il, avec Scaliger, dénoncer la
supercherie en termes d’« erreurs, absurdités, hallucinations et même
délire » et à qui l’imputer au juste ? Face à l’aporie d’un testis unus, la



critique moderne, du xvi e au xxi e siècle, a oscillé entre une
condamnation sans appel et une vigoureuse réhabilitation. Est-il en
somme « erroné » – puisque l’erreur est au cœur de notre parcours
collectif – d’utiliser Philon de Byblos comme source sur la religion
phénicienne ?

Revenons à Scaliger d’où nous étions partis. Il publie en 1583 son traité
De emendatione temporum où il entreprend de réviser la chronologie de
l’Antiquité ; à ses yeux, celle-ci est excessivement centrée sur les
données grecques et romaines et devrait intégrer davantage les
éléments issus des civilisations orientales, notamment de la Bible mais
aussi des cultures environnantes. Cette démarche l’amène à
s’intéresser à Eusèbe de Césarée et à ses travaux de chronographe qui
se situent dans une perspective d’histoire universelle certes, mais
aussi et surtout d’histoire de l’Église. Pour rappel, du Chronicon
d’Eusèbe 16, composé autour de 311, nous ne conservons qu’une
traduction latine partielle par Jérôme, qui le poursuivit jusqu’en 378, et
une traduction arménienne presque intégrale. Par le truchement de
tableaux synchroniques, proposés pour la première fois dans ce genre
d’écrits, Eusèbe y fait dé/ler l’histoire universelle, biblique et
classique, depuis Abraham 17, qu’il situe en 2016 av. J.-C. , jusqu’à son
temps, en 303 ap. J.-C. Confronté à une masse considérable
d’informations, volontiers contradictoires et imprécises, Eusèbe
tranche, ajuste, lisse, avec tous les risques que comporte un travail de
pionnier. Et il adopte une perspective excessivement biblico- et
christianocentrique. Lorsque Scaliger étudie, le premier, la tradition
manuscrite18 de cette œuvre, il relève ses incohérences et les dénonce,
tout en manifestant pour le travail d’Eusèbe une grande admiration.
Or, pour les questions phéniciennes, Eusèbe, tout en le critiquant,
s’abrite, en matière d’histoire et de chronologie des temps anciens,
derrière Philon qui, à son tour, s’en remet à l’autorité présumée et
conjointe de Sanchouniathon et Taautos. Pour Scaliger, cette chaîne
d’informations, parce qu’« indigène », mérite toute l’attention des
historiens, mais il estime que la culture phénicienne dont elle
témoigne s’est fortement inspirée de la Bible et a été gravement
conditionnée par elle. Scaliger, qui visait à s’a9ranchir des
conditionnements bibliques dans les computs chronologiques, est
donc amené à y revenir immanquablement et à taxer les traditions
phéniciennes d’absurdités déformantes.

Avec Scaliger et sa révision chronographique, la machine critique est
lancée : Philon devient rapidement un terrain d’a9rontement entre
écoles historiques et confessionnelles. Au cœur de ces débats, se
trouve non pas tant la véracité de la /liation
Taautos-Sanchouniathon-Philon-Eusèbe, mais plutôt la controverse,
lourde de sens et d’enjeux, sur l’origine des langues, des écritures, des
cultures et de la religion. Si Hébreux, Phéniciens, Grecs et Chrétiens
pouvaient chacun revendiquer des lettres de noblesse en ces matières,



une hiérarchisation qualitative entre cultures païennes et cultures
chrétiennes (et hébraïques) s’imposait encore. Le dossier Philon n’est
que la pointe de l’iceberg d’une vaste polémique idéologique.

On le comprendra mieux en examinant quelques moments forts de ce
débat qui touche toute l’Europe savante jusqu’aux Lumières, voire au-
delà19. En 1661, Johannes Heinrich Ursin, un pasteur, surintendant et
érudit de Regensburg 20, publie à Nuremberg un ouvrage intitulé De
Zoroastre bactriano, Hermete Trismegisto, Sanchoniothone phoenico,
eorumque scriptis, et aliis, contra Mosaicae scripturae antiquitatem . En
adversaire de la prisca theologia promue par certains humanistes
catholiques, comme Athanasius Kircher, qui cherchaient en Égypte,
spécialement dans le corpus hermétique, les traces d’une révélation
originelle, Ursin s’emploie à discréditer les /gures d’antiques autorités
religieuses orientales qu’auraient été Zoroastre, Hermès Trismégiste et
Sanchouniathon. Il s’agit pour lui de réaVrmer la primauté et la
supériorité de Moïse, le père de la seule théologie acceptable21. On ne
discute pas tant ici de l’existence ou non de la source de Philon, mais
de sa valeur intrinsèque.

E n 1681, le théologien irlandais Henry Dodwell (1641-1711), qui
enseigna brièvement à Oxford et dont E. Gibbon admirait l’étendue du
savoir, publie A Discourse concerning Sanchoniathon’s Phoenician History ,
qui fait écho à l’intérêt voué par l’Auteur aux questions
chronographiques. Ses positions sur la validité de l’apport de l’antique
sage phénicien, inspirateur de Philon, sont très critiques, comme
celles, quelques années plus tard, de Richard Simon (1638-1712) qui
prend position sur le même sujet dans sa Bibliothèque critique, publiée
en 1708 à Bâle, sous le pseudonyme de Saint-Jore 22.

Au siècle suivant, dans sa Scienza Nuova, datant de 1725, Giambattista
Vico (1668-1744) ouvre à nouveau l’épineux dossier23, sans vraiment
l’approfondir, mais en en faisant un usage original et intéressant. Vico
attribue, en e9et, à Sanchouniathon le mérite d’avoir le premier
rédigé une histoire « nationale » en langue vernaculaire. Or, dans la
mesure où, pour Vico, la « nation » constitue le stade ultime du
déroulement providentiel de l’Histoire, les langues nationales
apparaissent comme un enjeu majeur du devenir de l’humanité : « I
parlari volgari debono essere i testimoni più gravi degli antichi
costumi de’ popoli che si celebrarono nel tempo ch’essi si formarono
le lingue. » Le savant italien exprime bien, çà et là, quelques
perplexités sur l’historicité d’un personnage prétendument si ancien
24, mais il opte /nalement pour l’authenticité, tout en abaissant de
sept siècles sa datation. Pour comprendre cet étrange compromis, il
faut bien cerner les enjeux de son analyse. Vico s’e9orce en fait de
trouver une position médiane dans la question de la /liation entre
culture biblique et culture païenne. Pour les Pères de l’Eglise, comme
Eusèbe, et pour les apologètes chrétiens de l’époque de Vico, par



exemple Pierre-Daniel Huet (1630-1721), son aîné d’une génération

environ25, l’antériorité de la civilisation hébraïque est un postulat. Les
Phéniciens s’en sont forcément inspirés, de même que tous les païens,
y compris les Grecs. À l’opposé de ces positions, la science libertine
s’e9orce, pour sa part, de saper la crédibilité historique des textes
sacrés. Dans ce contexte, Vico cherche sa voie : dans ses premières
œuvres, comme le Diritto universale, paru en 1720, il refuse d’attribuer
au peuple hébreu un statut particulier dans le devenir historique,
notamment comme source de toutes les langues. Il en pro/te pour
mettre en avant le rôle de médiateurs culturels exercé par les
Phéniciens, entre Hébreux et Grecs. Dans les éditions plus récentes de
la Scienza Nuova, Vico opte clairement pour un scénario de polygenèse
de l’alphabet, qu’il situe au vi e siècle av. J.-C.  Auparavant, et
notamment à l’époque de la Guerre de Troie où Sanchouniathon est
censé avoir vécu selon Philon, les Phéniciens ne possédaient pas
encore, selon lui, d’idiome propre, moins encore un système
graphique. Dans la logique évolutive de la création linguistique et
poétique tracée par Vico, Sanchouniathon ne peut par conséquent
trouver sa place qu’entre Homère et Hérodote. Ainsi en vient-il à
esquisser une généalogie culturelle et historique des savoirs qui
trouvent certes leur source chez les Hébreux, mais sont ensuite
eVcacement relayés par les Phéniciens (Sanchouniathon), avant de se
déployer en Grèce (Phérécyde) et en Grande Grèce (Pythagore). Voilà
donc Sanchouniathon déclassé quant à son extraordinaire antiquité,
mais revalorisé pour ce qui est de son rôle dans la chaîne de la
connaissance humaine.

On le constate en tout cas sur ce premier échantillon : la critique a du
mal à se positionner par rapport à un personnage dont la consistance
est si labile qu’il se prête à de multiples appropriations. La thèse
d’Eusèbe sur la primauté historique et culturelle des Hébreux, dont
Sanchouniathon serait un reEet indirect et inconscient, en raison de
son ancienneté et de la parenté entre les cultures hébraïque et
phénicienne, trouve encore des échos chez Hugo Grotius ou Samuel
Bochart, pour ne citer que quelques noms marquants. Voltaire, dans sa
célèbre Introduction à L’Essai sur les mœurs et l’esprit des nations , en 1757,
fait également allusion à « Sanchoniathon ». Dans un contexte où il est
question de la lenteur des progrès de l’esprit, de la puissance des
illusions et de l’asservissement tyrannique aux idées reçues26 26, il en
vient même à lui préférer le Pentateuque ! Quant à Christian August
Lobeck (1781-1860), il avance, dans son Aglaophamus sive De theologiae
mysticae Graecorum causis libri tres , paru en 1829 27, que c’est Eusèbe lui-
même qui a tout machiné, inventant des autorités qui n’ont jamais
existé ! L’excentricité atteint son comble avec la publication de



Friedrich Wagenfeld, en 1837, à Brême, d’une pseudo-édition de
Sanchuniathonis historiarum Phoeniciae : libros novem graece versos a
Philone Byblio. L’Auteur, qui fut rapidement démasqué, prétendait avoir
découvert un manuscrit grec complet de l’ Histoire phénicienne de
Philon, en neuf livres : une véritable imposture scienti/que ! En/n,
pour en /nir avec le registre des véritables élucubrations, on signalera
la parution, en 1967, de l’essai néo-evhémériste intitulé Les Maîtres du
monde, dû à la plume d’un écrivain ésotérique – et ancien employé des
ptt – Robert Charroux (1909-1978)28, qui fait des Kronides de Philon
– génération de dieux au centre de sa théogonie – des extra-terrestres
venus de planètes lointaines. L’intention était de révéler les secrets de
l’histoire en butte aux « conjurations puissantes (qui) veillent sur la
stricte observance d’une version altérée qui seule a le droit d’être
exprimée » !

Si l’on en revient aux choses sérieuses, on reconnaîtra que le monde
savant du xix e siècle ne remet pas fondamentalement en cause le
scepticisme ambiant à l’égard de l’apport de Philon de Byblos et de sa
« vénérable » source. Dans le panorama des travaux concernés, se
détache un opuscule d’Ernest Renan (1823-1892), qui paraît en 1858
sous le titre « Mémoire sur l’origine et le caractère véritable de
l’Histoire phénicienne qui porte le nom de Sanchuniathon29 ». Le
savant sémitisant y met en œuvre une approche historico-critique
similaire à celle qu’il applique par ailleurs aux textes bibliques :
décortiquer les strates du texte et contextualiser les divers apports qui
le constituent. En cela, l’étude de Renan ouvre vraiment la porte à une
approche renouvelée et plus scienti/que du dossier
Philon-Sanchouniathon.

Renan part du constat que la conquête de « l’Asie occidentale » par
Alexandre a fâcheusement anéanti les littératures locales. La Phénicie
ayant été très tôt hellénisée, on a perdu toute trace de sa littérature
qui a pourtant existé, notamment dans le domaine mythologique.
Renan fait écho à la thèse radicale de Lobeck, évoquée ci-dessus, et
explique les hésitations de la critique moderne face au trio
Eusèbe-Philon-Sanchouniathon par la singularité de leur témoignage.
Si les Allemands, de l’avis de Renan, tendent à lui concéder une réelle
autorité – F.C. Movers , auteur de la synthèse Die Phönizier, parue en
1841, en est le chef de /le – les Français, quant à eux, se montrent plus
critiques. Renan, avec l’intelligence qui le caractérise, tire au clair le
biais susceptible de conduire à une évaluation argumentée et
dépassionnée de l’ Histoire phénicienne ; il faut mettre sous les
réEecteurs « les procédés qui ont présidé à la composition de
l’ouvrage… l’esprit et les intentions de l’auteur, l’ordre d’idées où il
vivait30 ». Rompu à la critique biblique et /n connaisseur de la culture
phénicienne, Renan perçoit parfaitement que l’on a a9aire à un
témoignage disparate qui, en mêlant des éléments babyloniens,
hébraïques, égyptiens et même orphiques, produit quelque chose



d’« original et indigène31 ».

Dans sa quête de « l’ordre d’idées » – nous parlerions aujourd’hui de
« mentalité » – que le texte reEète, Renan recourt aux catégories
essentialistes de son temps qui associent un peuple ou un groupe
ethnique à un type de religion ou de littérature :

« L’histoire primitive, qui chez les Ariens s’exprime par le
mythe, s’exprime chez les peuples sémitiques par des listes
ou généalogies patriarcales. L’imagination tempérée des
peuples sémitiques ne se prête pas aux successions de
dynasties divines où se donne carrière le génie des peuples
indo-européens. Le Sémite est naturellement evhémériste :
tout devient pour lui histoire et généalogie ; les mythologies
qu’il ne comprend pas se transforment à ses yeux en séries
de filiations directes32. »

Renan – dont l’analyse repose sur des catégories et des a priori devenus
irrecevables – n’a de cesse de dévaloriser, ici comme ailleurs, ce qu’il
appelle le polythéisme sémitique, « combinaisons puériles » visant à
« jouer sur les noms du Dieu unique ». Comme ses prédécesseurs, il ne
peut s’empêcher de juger la littérature mythologique phénicienne à
l’aune de la Bible. La deuxième partie de son Mémoire 33 s’enfonce
cependant au cœur du problème critique : Philon est-il vraiment
l’auteur de l’ Histoire phénicienne ? Sanchouniathon en est-il la source ?
Pour répondre à ces questions, Renan commence par dresser un
portrait très juste de Philon : érudit productif, sérieux, renommé,
chauviniste, mais pas malhonnête. Il n’y a donc pas supercherie,
conclut-il d’une main ferme. Concernant Sanchouniathon, Renan
relève très justement les écueils et les contradictions de la tradition
biographique. Tout d’abord, l’antique sage n’est jamais nommé avant
Philon, c’est-à-dire avant le ii e siècle ap. J.-C. Il l’est, après Philon, par
le polygraphe Athénée qui en fait un Tyrien et l’appelle Souiathon 34,
tandis que la Souda le donne pour un philosophe tyrien ou sidonien.
Mais, si la personnalité de Sanchouniathon reste bien Eoue, le
processus de traduction de son œuvre du phénicien vers le grec, dû à
Philon, aurait, selon Renan, laissé maintes traces dans la langue de
celui-ci. Ainsi, si Astarté est quali/ée de mégistè, c’est indubitablement
en écho à l’épiclèse sémitique de rbt, une observation qui semble,
aujourd’hui encore, tout à fait fondée. Il y a donc bien un « sous-
texte » phénicien, que Renan est le premier à identi/er, mais loin de
remonter à une haute antiquité, il serait plutôt récent, c’est-à-dire
hellénistique, comme le prouvent la forte imprégnation evhémériste
des mythes racontés et l’orientation syncrétiste du panthéon mis en



scène. Philon plus qu’un traducteur serait en somme un adaptateur. Le
renvoi à un sage antérieur à la Guerre de Troie, découvreur de
manuscrits secrets et protégé du roi Abibaal, est présenté par Renan
comme une forgerie qui connaît de très nombreux parallèles dans la
littérature classique et même vétérotestamentaire35. En recourant à la
pseudo-autorité de Sanchouniathon, Philon a voulu, à l’imitation des
Grecs, créer une « archéologie » phénicienne et lui conférer
profondeur et prestige. Au /nal, l’analyse de Renan sur la nature
même du texte est /ne et tout à fait recevable. Il ouvre la porte à une
utilisation prudente de Philon comme témoin des croyances
phéniciennes syncrétistes d’époque hellénistique et romaine. Or, dans
un contexte scienti/que littéralement obsédé par le thème des
origines et de la pureté, par la course à la religion la plus ancienne et
authentique, le concept de « syncrétisme » n’était guère valorisant : il
renvoyait à l’idée de contamination, de confusion, voire de
dégénérescence. Philon était donc sauvé, mais rétrogradé !

Aucun élément nouveau n’intervient avant l’an de grâce 1929. La
méthode historico-critique a gagné du terrain dans le domaine
biblique et mis en place de nouveaux protocoles de recherche. C’est
l’ère à la fois du positivisme et du modernisme : dans ce contexte,
l’archéologie, science émergeante, acquiert un puissant et redoutable
statut probatoire. Ses découvertes mettent en question les certitudes
acquises et génèrent de nouvelles « vérités ». Or, en 1929, l’exploration
archéologique du site de Ras Shamra-Ougarit, sur la côte syrienne, la
découverte de tablettes contenant des textes mythologiques et le
déchi9rement des œuvres composant le cycle de Baal, en 1931,
obligent les spécialistes des religions proche-orientales à repenser
bien des questions36. C’est notamment le cas du statut et du crédit à
accorder à l’ Histoire phénicienne de Philon de Byblos. Les textes
mythologiques ougaritiques, en alphabet cunéiforme, mais en langue
locale, révèlent, en e9et, un patrimoine de traditions religieuses
« cananéennes » très proche de ce que Philon transmet en grec, sous le
nom de Sanchouniathon, en le rattachant à une époque assez proche
de celle qui vit Ougarit atteindre son floruit. Les noms et les épiclèses
des divinités, les épisodes mythiques, les situations, les généalogies
appartiennent de toute évidence à un fonds commun dont
l’ancienneté ne peut plus guère être contestée. Si les traditions
philoniennes portent assurément la marque de l’époque hellénistique
et romaine, elles puisent néanmoins à un très ancien fonds de
croyances et de récits locaux, remontant (au moins) au Bronze Récent.

De surcroît, la découverte, en 1936, sur le site anatolien de Boghazköy
des fragments hittito-hourrites du mythe de Koumarbi, faisant
singulièrement écho à la Théogonie d’Hésiode et accessoirement à l’
Histoire phénicienne de Philon 37, con/rma la nécessité d’une approche
de ces matières dans la longue durée. La strate hellénistique, si
brillamment mise en évidence par Renan, n’était en somme que la



couche super/cielle d’une stratigraphie culturelle complexe et
profonde.

On entreprit alors de réhabiliter Sanchouniathon comme personnage
historique, et l’on engagea un important travail de récupération de la
mémoire longue des Phéniciens, en matière de religion, au départ du
témoignage de Philon, en sous-estimant sans doute la diVculté du
dé/, pris par le vertige euphorique de l’archaïsme retrouvé. Dans les
années ’30 et suivantes, Otto Eissfeld d’abord et, dans son sillage, bien
des Sémitisants remontèrent les traditions, presque comme on
remonte une pendule. En 1939, Eissfeldt – qui était, au demeurant, un
excellent spécialiste du monde ouest-sémitique – publia un essai
intitulé Ras Schamra und Sanchunjaton . Le volume rassemble vingt
articles de cet auteur, parus entre 1931 et 1938. Eissfeldt s’y montre
prudent sur les questions de datation, mais estime que l’existence
historique de Sanchouniathon est désormais acquise. Paradoxalement,
c’est Philon qui en fait les frais, dans la mesure où il apparaît comme
un « Rationalist von reinstem Wasser  » qui a dénaturé le message
originel de l’antique autorité religieuse. Dans Sanchunjaton von Berut
und Ilumilku von Ugarit – aVchant un parallélisme percutant –, paru en
1952 38, Eissfeldt explore d’abord savamment, selon la méthode très
germanique de la Quellenorschung, les variantes de la tradition, chez
Philon et chez Porphyre, au sujet de la biographie de Sanchouniathon.
Puis, il centre son analyse sur le rapprochement entre la dédicace de
son œuvre à Abibal, roi de Béryte, et le colophon d’Ilumilku, scribe
d’Ougarit qui fait oVce de copiste du roi local. Le parallèle, destiné à
élucider la question du statut de Sanchouniathon, aurait la vertu de
conférer au brumeux sage phénicien « mit einem Male Fleisch und
Blut ». Sanchouniathon en vient ainsi à reléguer Philon au second
plan.

L’ougaritomanie s’empare alors du monde anglo-saxon en particulier
qui, sur les traces des pionniers des études ougaritiques, entreprend
de comparer systématiquement l’Ancien Testament aux mythes
ougaritiques, à la recherche de parallèles et d’une matrice cananéenne
commune. Dans le sillage, on admet désormais que Philon de Byblos
donne accès tout simplement à « la religion phénicienne ». Ainsi, tout
en problématisant cette approche et en avançant ses pions avec
prudence, Carl Clemen, de l’Université de Bonn, publie-t-il, en 1939, un
ouvrage intitulé : Die Phönikische Religion nach Philo von Byblos . Pour
certains, comme U. Oldenburg, auteur, en 1969 de The Con7ict Between
El and Ba‘al in Canaanite Religion, Philon donnerait accès à une strate
pré-ougaritique remontant carrément à 2000 av. J.-C. environ.

Heureusement, dans ce prétendu « retour aux sources », que Scaliger
eût à bon escient estampillé comme hallucinationes, des voix plus
équilibrée se font entendre, comme celle du jeune Pierre Nautin (1914-
1997), entré au cnrs en 1946, qui publie dans la Revue Biblique, en 1949,
deux essais intitulés « Sanchuniathon chez Philon de Byblos et chez



Porphyre39 » et « La valeur documentaire de l’“Histoire phénicienne
40” » qui remet en quelque sorte l’église au milieu du village. Il insiste
judicieusement sur les topoi littéraires qui sont à l’œuvre dans la
présentation de sa source par Philon – très ancienne, inspirée,
jouissant d’une réelle autorité à divers niveaux – et sur les données
contradictoires que livrent Philon et Porphyre, cités par Eusèbe, sur le
personnage de Sanchouniathon, divulgateur de messages cachés chez
l’un, écrivain courtisan chez l’autre. Nautin en conlut que
Sanchouniathon n’a pas eu d’existence historique : c’est un « fantôme
41 ». Quant au panthéon qu’il restitue, il « ne peut pas être donné » sic
et simplicitercomme le panthéon de la Phénicie de l’Âge du Fer.

Face aux excès de l’école «  ur-cananéenne », un recentrage était
inévitable et même souhaitable. Celui-ci a eu lieu, à partir des
années ’70 et dans la décennie suivante, avec une série de travaux qui
font encore autorité, comme ceux de L. Troiani, J. Barr, J. Ebach,
H.W. Attridge et R.A. Oden et surtout A.I. Baumgarten 42 qui décrivent
soigneusement le contexte historico-culturel de Philon, marqué par la
conjonction du régionalisme exaltant les patrimoines indigènes et de
l’universalisme grec qui les transcendent tout en les relayant. Depuis
ces travaux essentiels, les apports de l’anthropologie et de la
sociologie historiques, appliqués au champ des sciences de l’Antiquité,
ont permis des avancées estimables quant à la perception de la
fabrique des identités culturelles et religieuses, et de leur vécu, ainsi
que des processus dits d’« acculturation » ou de médiation culturelle.
C’est l’époque de Claude Levi-Strauss et du structuralisme appliqué à
la pensée mythique, de Roger Bastide et de la lecture anthropologique
du principe de coupure ; c’est ensuite l’ère post-moderne des
approches emic et etic, de la sociologie constructiviste et de l’habitus
bourdeusien… L’ensemble de ces écoles ou courants a eu pour e9et
d’attirer notre attention sur les stratégies complexes et multiples à
l’œuvre dans la dé/nition des identités et dans les écrits qui y font
référence. Être Phénicien, Grec ou Romain ne sont pas forcément des
données contradictoires, mais potentiellement combinatoires. De
même, sur le plan littéraire, l’histoire, la /ction ( plasma) ou les
mensonges ( pseudè) sont souvent imbriqués et donc indissociables au
sein d’un même projet, comme l’ont remarquablement montré les
travaux de C. Gill, T.P. Wiseman et G. Bowersock 43.

Dès lors, le double ancrage de Philon, dans une tradition phénicienne
manifestement séculaire, dont il est à la fois le seul et le dernier
témoin, et dans l’air du temps, celui d’un « empire gréco-romain » qui
englobe l’Orient, n’est plus évalué comme une diVculté
insurmontable, une impasse historique et historiographique, qui



obligerait l’historien à choisir, mais plutôt comme une richesse
heuristique. Philon, en e9et, est à la fois le réceptacle d’une
mythologie phénicienne presque entièrement naufragée et le passeur
qui transmet ce « trésor » en recourant aux outils de son époque et en
l’adaptant aux goûts de son public. L’analyser, en historien, c’est jouer
sur ce double registre de sens imbriqué et mutuellement fécond.

Le parcours que nous venons de retracer est forcément sélectif, mais il
devrait néanmoins être représentatif. En suivant, à travers les siècles,
le cheminement de la critique visant à séparer, dans l’  Histoire
phénicienne de Philon de Byblos, le vrai du faux, l’histoire de l’erreur,
nous nous sommes e9orcés de mettre en évidence, dans la mise à
l’épreuve du document, des moments, des attitudes, des pratiques, des
modèles. Chaque époque a déployé ses propres paradigmes
probatoires et a manifesté un souci de vérité di9éremment motivé par
le présent, quand bien même il s’agissait d’établir des faits très
anciens, antérieurs même à la mémoire homérique. En cela, les
chemins de traverse de la critique historique, et même ses errements,
sont instructifs et éclairants quant aux lieux et aux modes de savoir.

Notes

1. Son nom complet est Herennius Philo Byblius. Sur ce personnage et
son œuvre, voir en particulier J. Barr, “Philo of Bylos and his
‘Pheonician History’”, Bulletin of the John Rylands University Library , 57
(1974), p. 17-68 ; L. Troiani, L’opera storiogra:ca di Filone da Byblos , Pise,
1974 ; J. Ebach, Weltentstehung und Kulturentwicklung bei  Philo von
Byblos, Stuttgart, 1978 ; A.I. Baumgarten, The Phoenician History of Philo
of Byblos. A Commentary, Leiden, 1981 ; H.W. Attridge - R.A. Oden, Philo of
Byblos : Phoenician History, Introduction, Critical Text, Translation, Notes ,
Washington, 1981 ; S. Ribichini, “Rileggendo Filone di Biblo. Questioni
di sincretismo nei culti fenici”, in C. Bonnet - A. Motte (éd.), Les
syncrétismes religieux dans le monde méditerranéen antique. Actes du
Colloque international en l’honneur de Franz Cumont à l’occasion du
cinquantième anniversaire de sa mort (Rome, Academia Belgica, 25-
27 septembre 1997), Bruxelles-Rome, 1999, p. 149-177.
2. L. Valla, De falso credita et ementita Constatini donatione declamatio . Sur
ce sujet, G. Bowersock, On the Donation of Constantine , Cambridge Mass.,
2007.
3 . J. Stengers, “RéEexions sur le manuscrit unique ou un aspect du
hasard en histoire”, Scriptorium 40 (1986), p. 54-80 ; Id., Vertige de
l’historien. Les histoires au risque du hasard, Paris 1998.
4. Cf. S. Rey, Introduction, p. 99. Cf. M. De Certeau, L’écriture de l’histoire ,
Paris, 1975, citant R. Barthes, p. 66.
5. Cf. V. Krings, “La littérature phénicienne et punique”, in Ead (éd.), La
civilisation phénicienne et punique. Manuel de recherche, Leiden, 1985,



p. 31-38.
6 . Troiani, L’opera storiogra:ca , p. 15 parle pertinnement d’un climat
d’œcuménisme culturel.
7 . Qui comprend d’autres savants d’origine orientale, comme
Hermippos de Bérytos (qui aurait été le disciple de Philon), Paul
de Tyr, etc.
8 . Certains auteurs, comme Jean le Lydien ou Étienne de Byzance,
parlent du reste des Phoinikika de Philon de Byblos, plutôt que de la
Phoinikikè Historia. Sur ces œuvres, voir F. Jacoby, Die Fragmente der
griechischen Historiker, no 274, 615, 752 et 783-794.
9 . On conserve dix-sept manuscrits de cette œuvre, dont le plus
ancien, le Parisinus 451 (A) remonte à 914. Voir l’édition de J. Sirinelli,
Paris, 1974 (Sources chrétiennes 206).
10. Cf. J. Burckhardt, Griechische Culturgeschichte II   : Die Metamorphosen.
Die Griechen und ihre Götter. Der griechische Heroencultus. Erkundung der
Zukunft, Munich, 2005, p. 495 (textes de 1898-1902). Voir cependant
P.E. I, 5, 14, où Eusèbe aVche une position assez respectueuse par
rapport à ses sources. Eusèbe a fait l’objet d’une « réhabilitation » de la
part de Benoît XVI, à l’audience papale du 13 juin 2007  :
10.
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_XVI/audiences2007/doc
uments/hf_ben-XVI_aud_20070613_fr.html
11. Porphyre, De abstinentia II, 56.
12. Il y est qualifié de grammatikos.
1 3 . Selon le comput d’Eratosthène, cet événement remonterait à
1184/3 av. J.-C. Il a volontiers valeur de borne initiale de l’histoire
grecque   : tout ce qui précède la Guerre de Troie est antérieur, donc
plus prestigieux que l’hellénisme. Partant, ce positionnement dans le
temps est un code culturel et idéologique plutôt qu’un repère
chronologique.
1 4 . Selon Eusèbe, qui cite Porphyre, Sanchouniathon signi/erait
« Philalèthe », soit « Amant de la vérité » en phénicien, ce qui est
inexact. Cet anthroponyme, attesté historiquement une fois en Afrique
du Nord (à Hadrumète), signi/e « Sakon a donné », Sakon étant une
antique divinité syro-phénicienne liée à la pierre. Cf. C. Bonnet,
“L’élément Sakon dans l’onomastique méditerranéenne”, in Atti del II
Convegno Internazionale di Studi Fenici e Punici, Rome, 1991, p. 455-461.
15. Ces relais ne sont du reste pas exactement les mêmes : Taautos
n’apparaît ainsi jamais chez Porphyre.
1 6 . A. S CHOENE, Eusebi Chronicorum Libri, 2 vol. , Berlin, 1875 ;
R.W. B URGESS, Studies in Eusebian and post-Eusebian Chronography ,
Stuttgart, 1999.
17. La datation d’Adam ne lui semblait pas suVsamment établie pour
l’insérer dans ses tableaux.
1 8 . Pour une liste des mss, voir www.tertullian.org. Pour plus de
détails sur le travail de Scaliger, voir A.T. Grafton, Joseph Scaliger. A
Study in the History of Classical Scholarship I. Textual Criticism and Exegesis ,
Oxford, 1983 ; II.  Historical Chronology, Oxford, 1993.

http://www.vatican.va/holy_father/benedict_XVI/audiences2007/documents/hf_ben-XVI_aud_20070613_fr.html
file:////tmp/www.tertullian.org


1 9 . Ce tour d’horizon ne vise pas l’exhaustivité. On trouvera des
compléments utiles et passionnants dans le livre sous presse de
G. Stroumsa, A New Science  : The Discovery of Religion in the Age of Reason ,
Cambridge, Mass. 2010. Je remercie amicalement son Auteur qui m’en
a donné à lire la conclusion, et a bien voulu revoir et commenter le
présent travail.
20. Il serait, selon sa propre autobiographie, l’auteur de quarante et un
traités.
2 1 . C f . M. Stausberg, Faszination Zarathushtra : Zoroaster und die
europäische Religionsgeschichte der frühen Neuzeit, Berlin, 1998, p. 625 ss.
22. “La Bibliothèque critique de Richard Simon”, dans Chroniques de
Port-Royal, 50, 2001, p. 101-118.
2 3 . R. Mazzola, “Il Sanchuniathon di Vico tra mito dell’antichissima
sapienza e origine della scrittura”, Bollettino del Centro di studi vichiani
26-27 (1996-97), p. 85-99. Cf. l’édition italienne de la Scienza nuova
seconda, Bari, 1942, § 83 et 440.
24. Cf. § 442.
25. Sa Demostratio evangelica date de 1679.
26. « Les progrès de l’esprit sont si lents, l’illusion des yeux est si
puissante, l’asservissement aux idées reçues si tyrannique, qu’il n’est
pas possible qu’un peuple qui n’aurait eu que dix-neuf cents ans eût pu
parvenir à ce haut degré de philosophie qui contredit les yeux, et qui
demande la théorie la plus approfondie. Aussi les Chaldéens
comptaient quatre cent soixante et dix mille ans ; encore cette
connaissance du vrai système du monde ne fut en Chaldée que le
partage du petit nombre des philosophes. C’est le sort de toutes les
grandes vérités ; et les Grecs, qui vinrent ensuite, n’adoptèrent que le
système commun, qui est le système des enfants. Quatre cent soixante
et dix mille ans, c’est beaucoup pour nous autres qui sommes d’hier,
mais c’est bien peu de chose pour l’univers entier. Je sais bien que
nous ne pouvons adopter ce calcul ; que Cicéron s’en est moqué, qu’il
est exorbitant, et que surtout nous devons croire au Pentateuque
plutôt qu’à Sanchoniathon et à Bérose ; mais, encore une fois, il est
impossible (humainement parlant) que les hommes soient parvenus en
dix-neuf cents ans à deviner de si étonnantes vérités. » Cf. p. 14 de
l’édition en ligne :
26. http://classiques.uqac.ca.
27. Cf. son t. II, p. 1275-1277.
2 8 . On lui doit aussi un ouvrage où il défend l’authenticité des
trouvailles de Glozel : Histoire inconnue des hommes depuis cent mille ans ,
Paris, 1963.
29. Paru dans les Mémoires de l’Académie des Inscriptions et Belles Lettres ,
23/2, 1858, p. 241-334. Ce mémoire a été lu une première fois en séance
le 9 octobre 1857, une deuxième fois le 11 décembre.
30. Ibidem, p. 247.
31. Ibidem, p. 252.
3 2 . Ibidem, p. 255. Cf. M. Olender, Les Langues du Paradis. Aryens et
Sémites, un couple providentiel, Paris, 2002 (éd. or. 1989).

http://classiques.uqac.ca


C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

33. Elle commence à la p. 285.
34. Athénée, Deipnosophistes, III, 126.
3 5 . Sur ces supercheries, voir récemment. A. Léonas, L’aube des
traducteurs. De l’hébreu au grec : traducteurs et lecteurs de la Bible des
Septante ( iiie  s. av. J.-C.- ive  s. apr. J.-C.), Paris, 2007.
36. Sur la découverte d’Ougarit, M. Yon, La cité d’Ougarit sur le tell de Ras
Shamra, Paris, 1997. Pour les textes mythologiques, A. Caquot -
M. Sznycer, Textes ougaritiques, I.  Mythes et légendes, Paris, 1974.
3 7 . Cf. entre autres, M.L. West, The East Face of Helicon. West Asiatic
Elements in Greek Poetry and Myth, Oxford, 2003 (1re éd. 1997).
38. La même année, il publie Taautos und Sanchuniathon à Berlin.
39. Aux p. 259-273.
40. Aux p. 572-578.
41. Selon lui, s’il faut chercher un faussaire dans cette a9aire, ce n’est
pas Philon, mais Porphyre, une conclusion cependant peu
convaincante.
42. Ils sont tous cités à la note 1.
43. C. Gill – T.P. Wiseman, Lies and Fiction in the Ancient World , Exeter,
1993 ; G. Bowersock, Fiction as History : Nero to Julian , Berkeley – Los
Angeles, 1994.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
@nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réCexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Nos partenaires

