
De la pertinence d’un motifDe la pertinence d’un motif
idéalisteidéaliste
Sur les Présocratiques d’André LaksSur les Présocratiques d’André Laks

MètisMètis, , Dossier : S'habiller, se déshabiller dans les mondes anciensDossier : S'habiller, se déshabiller dans les mondes anciens , , Hors sérieHors série, , 20082008, , p. 299-313p. 299-313

Résumé
Dans ses travaux plus récents, André Laks s’interroge sur la
légitimité historiographique et philosophique de la catégorie de
« présocratique ». La question touche, d’une part, à la
problématique abondamment débattue de l’origine de la
rationalité grecque. L’analyse proposée par Laks introduit, dans la
perspective de la sociologie weberienne, un instrumentaire qui
éclaire d’une lumière nouvelle le processus d’émergence de la
philosophie. Plutôt que le résultat d’une rupture ou d’une
certaine continuité, la philosophie apparaît comme le produit
d’une différenciation ré'exive, tant au niveau des contenus que de
la forme, par rapport aux discours mythiques et aux autres
savoirs constitués. D’autre part, la « question présocratique »
demande une analyse du développement interne de la discipline
philosophique naissante. En ce sens, Laks tire pro*t d’un schéma
imaginé par Cassirer dans ses récits historiques, selon lequel les
positions philosophiques se relient par un changement de point
de vue en vertu duquel on passe de l’implicite à l’explicite ou de
l’image au concept. Dialectiquement liés, l’image et le concept
deviennent dans cette perspective le moteur de l’histoire. Cet
article analyse la possible articulation entre sociologie
weberienne et philosophie des formes symboliques qui débouche,
chez Laks, sur une approche nouvelle pour aborder les débuts de
la philosophie grecque.

Contestée du fait du regard téléologique qu’elle suppose ou des
discontinuités qu’elle impose, la catégorie de « philosophie
présocratique » a réussi à s’ancrer dans l’usage malgré les prudents
réajustements qu’ont essayé de lui apporter les successives

Leopoldo Iribarren

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=165


réévaluations dont elle a fait l’objet depuis son apparition en 1788 1.
Certes, le syntagme est problématique. Le terme abstrait
« philosophie » est relativement tardif et polysémique, il viendrait
désigner, vers le milieu du Ve siècle avant J.-C., une discipline aux
frontières indéterminées, caractérisée surtout par le foisonnement de
ses objets de recherche et par la pluralité de ses démarches et de ses
régimes discursifs. Pour nous, modernes, la naissance de la
philosophie suggère l’idée d’un seuil mythique d’où une certaine
forme de rationalité se serait détachée. Quant à l’adjectif
« présocratique », il pose la question de la rupture ou mutation qui
s’est produite avec Socrate. Des références thématiques à fort
caractère symbolique, sur lesquelles plusieurs disciplines constituées
exercent simultanément le droit de préemption, investissent donc ces
termes d’enjeux qu’il convient d’examiner.

Tel est le propos de l’ Introduction à la « philosophie présocratique »
publiée récemment par André Laks 2. Venant d’un représentant
éminent de l’herméneutique critique, le déblayage de la « question
présocratique » passe par un travail d’objectivation des diverses
traditions d’interprétation, anciennes et modernes, qui ont thématisé
la période qui va de la naissance de la philosophie comme discipline
autonome jusqu’à Socrate. Les guillemets qui dans le titre du livre
enserrent le syntagme « philosophie présocratique » nous renvoient
d’entrée de jeu à une ré'exion de second degré : il s’agit ici
d’interroger la possible légitimité de cette construction de
l’historiographie de la philosophie. Ce questionnement va donner lieu
c h e z Laks à une proposition de lecture des premiers textes
philosophiques dont l’innovation méthodologique et les possibilités
qu’elle ouvre méritent commentaire. Elle consiste, de façon très
schématique, à suivre le développement d’un type spéci*que de
pensée en Grèce ancienne par le biais de la distinction que, de manière
implicite et ré'exive, un discours archaïque introduit entre sa propre
forme et le contenu qu’il véhicule. Cette démarche s’enrichit, à un
autre niveau, par une prise en compte, dans une perspective
weberienne, des « idées » et « images du monde » qui vient éclairer
d’une lumière nouvelle la question longuement débattue de l’origine
de la rationalité grecque.

La construction rétrospective d’une catégorie
Depuis l’Antiquité et jusqu’à nos jours, la construction de la catégorie
de « présocratique » dépend en grande mesure, à chaque époque, de



l’appréciation que l’on fait de la *gure de Socrate. Parmi les Anciens,

Laks distingue deux traditions dominantes3. L’une, « socratico-
cicéronienne » (parce que fortement liée au procès de Socrate et à
l’éloge de la philosophie pratique du prologue de Tusculanes V), situe
dans la condamnation de Socrate (399) la frontière épistémologique
entre l’étude de la nature, à laquelle il se serait adonné dans sa
jeunesse (cf. Platon, Phédon 96 a), et celle de l’homme, caractérisée par
son refus postérieur de toute spéculation physique sur l’origine et la
totalité des choses. Deux formes d’orientation intellectuelle peuvent
être associées à cette partition, qui concerne surtout les contenus : le
naturalisme présocratique, de tendance théorique4, et l’humanisme
socratique, de tendance pratique. L’autre tradition, quali*ée de
« platonico-aristotélicienne » (parce qu’elle trouve sa source dans la
théorie des contraires et de la cause formelle ébauchée par Platon
dans le Phédon et développée par Aristote dans la Physique), situe la
rupture non pas au niveau des contenus, mais de la méthode. C’est
l’impasse de la physique, pour laquelle il s’était d’abord passionné, et
sa propre incapacité à saisir la cause *nale, qui ont conduit Socrate à
sa « seconde navigation » ( Phédon 99 c-d), dirigée vers la recherche de
nouveaux outils intellectuels permettant de penser les contenus.
Posée d’abord par Platon, l’idée d’une certaine continuité
épistémologique sera développée par Aristote en reconnaissant chez
les présocratiques et chez Socrate une même entreprise philosophique
de recherche des causes. Ainsi, dans la perspective de la Métaphysique,
la contribution à l’histoire de la philosophie des « premiers
philosophes », mais aussi de Socrate et de Platon, ne concerne pas tant
l’objet de la connaissance, qu’il s’agisse de ce qui naît et qui périt ou de
la vertu utile, que la pré*guration des quatre causes qu’Aristote se
charge de conceptualiser et de systématiser. Tout au plus Socrate
béné*cie dans ce récit d’un statut à part qui lui reconnaît un niveau
supplémentaire de ré'exivité pour avoir été le premier à s’intéresser
aux définitions ( Métaphysique 987 b 2-4). Téléologiquement structurée,
l’histoire de la philosophie se déploie ici, de Thalès à Platon, sans
solution de continuité. On voit déjà, dans cette typologie ancienne, la
matrice de deux approches modernes de la question : l’une,
antirationaliste, conteste toute historiographie continuiste de type
aristotélicien au nom d’une altérité foncière, l’autre, rationaliste,
reconnaît chez les présocratiques certains problèmes dont la postérité
philosophique aura à traiter.

Les pages que Laks consacre à la construction moderne des
présocratiques5, où les points de vue de Schleiermacher, Hegel, Zeller
e t Diels sont analysés, montrent à quel point la référence à Socrate
détermine l’idée d’ensemble qu’on se fait des débuts de la philosophie.
Parmi les modernes, Nietzsche fait l’objet d’un commentaire à part, vu



l’in'uence que sa démarche historiographique eut dans la promotion
des présocratiques au XXe siècle. Dans La philosophie à l’époque tragique

des Grecs, mais aussi dans les leçons professées à Bâle à partir de 1872 6,
Nietzsche introduit un nouveau critère d’évaluation philosophique qui
rompt avec la continuité téléologique de l’historiographie aristotélico-
hégélienne, sans pour autant adhérer à une caractérisation de type
socratico-cicéronienne. Il s’agit d’abord d’inscrire les débuts de la
philosophie dans la perspective plus large du diagnostic culturel
exprimé dans La naissance de la tragédie,  car, aux yeux de Nietzsche, il
ne peut y avoir de compréhension de la culture antique ni de son
caractère exemplaire sans une saisie globale dont le pivot, comme on
sait, est la notion de « tragique ». Mais le tragique est menacé par un
phénomène de rationalisation de la culture que Nietzsche identi*e au
socratisme – qui, de fait, précède l’individu Socrate. Il se caractérise,
dans le cas du théâtre, par la présence croissante des dialogues mettant
en scène une « esthétique consciente » et logique7 au détriment de la
dimension musicale du chœur qui serait l’élément proprement
génétique de la tragédie. L’in'uence de la critique et du dialogue dans
les diverses représentations culturelles devient chez Nietzsche un
critère pour mesurer la décadence de la cité grecque aisément
applicable à la philosophie. Les préplatoniciens ou les présocratiques
(l’évaluation de Socrate étant chez lui variable, la ligne de
démarcation peut osciller), réagissant à cette tendance, inventent « les
grands types de l’esprit philosophique »8, caractérisés par leur
« pureté », réfractaire au compromis dialectique qui *nira par
s’imposer avec l’émergence de l’« hybridité » platonicienne. Dans le
tableau ébauché par Nietzsche, les doctrines ne comptent que dans la
mesure où elles font ressortir les contours d’une personnalité
incomparable qui fait barrage à la poussée d’un optimisme moderne et
démocratique9. Ce schéma, comme le note à juste titre André Laks,
donne lieu à une homologie entre deux mutations culturelles que
Nietzsche veut symétriques : la réforme philosophique entamée par
Schopenhauer et poursuivie, sur le plan des arts, par Wagner, répond
à la décadence culturelle de l’Allemagne wilhelmienne, de la même
manière que la philosophie apparaît à l’âge tragique en réaction à une
certaine tendance inhérente à la culture grecque. La construction
s’intègre ainsi dans une conception de l’histoire qui, prenant sens au
présent, se trouve résolument tournée vers l’avenir, telle l’histoire
« au service de la vie » que Nietzsche réclame dans la seconde des
Considérations inactuelles  (« De l’utilité et désavantage de l’histoire pour
la vie »)10.

André Laks insiste pertinemment sur la postérité des présocratiques
nietzschéens, notamment au sein de la tradition phénoménologique
qui fera d’eux une dynastie d’irréductibles chargés d’écouter l’être. En



revanche, les antécédents romantiques de cette construction
rétrospective jouent dans son analyse un rôle moins important qu’on
le souhaiterait. Certes, l’auteur identi*e dans le schéma de Nietzsche

un « motif hölderlinien »11 dans la fonction de « correctif » que la
philosophie se voit attribuer et qui équivaut, chez Hölderlin, à la
« résistance »12 culturelle ; cependant, parmi les débats romantiques
qui ont pu l’inspirer, il y en a un qui me semble avoir une prégnance
déterminante sur le jeune philologue de Bâle. Il s’agit du con'it
d’interprétation et de méthode dans l’étude de textes anciens qui, au
début du XIXe siècle, suscita la publication de la Symbolik de Friedrich
Creuzer 13. En eUet, l’idée que Nietzsche se fait des premiers énoncés
philosophiques ne me paraît pas étrangère à la manière dont Creuzer
concevait les énoncés du mythe14. Dans le sillage d’une philosophie
idéaliste de la conscience, la thèse linguistique qui soustend la
Symbolik 15 pose, comme état originel de la conscience, un rapport
substantiel au divin et donc une dépendance absolue vis-à-vis d’une
nature indiUérenciée et transcendante. Ce postulat conduit l’auteur à
conjecturer l’existence d’une sagesse originelle qui prend la forme
d’un monothéisme naturel qu’il situera géographiquement en Orient.
Là, des prêtres auraient prêché ce monothéisme au moyen de
symboles qui s’articulaient dans des énoncés brefs capables
d’impressionner la foule. Conquérant progressivement leur autonomie
par rapport à la révélation première, ces énoncés se sont développés
en mythes puis en poèmes et ont perdu, dans ces transformations, leur
sens profond. La démarche de Creuzer consiste alors en la dé*nition
d’une origine sémantique unique dont on reconstruit le processus de
perte et de diUérenciation historique ; dans ses propres termes, il
s’agit de « rechercher le sol et l’esprit de la foi religieuse de la poésie et
de la création chez les anciens et d’indiquer dans les œuvres de
l’Antiquité le point religieux central où elles s’unissent »16. On
retrouve les traits généraux de cette relation entre langage et histoire
dans La philosophie à l’époque tragique des Grecs.  Mais à la diUérence de
Creuzer, Nietzsche distingue, à l’intérieur de ce schéma linguistique,
l’émergence d’une forme de rationalité spéci*quement grecque qui,
tout en permettant la pensée spéculative, ne rompt pas avec l’intuition
mystique. Le cas de Thalès est à cet égard paradigmatique. Loin du
cadre de l’observation empirique et rationnelle, son aVrmation sur
l’eau aurait en commun avec toutes les grandes découvertes de
l’histoire de la philosophie le fait de provenir d’une « force étrange et
illogique : l’imagination »17. C’est elle, à son avis, qui fait progresser la
philosophie et non l’argumentation des thèses dans un débat
contradictoire. Or si les premiers philosophes sont les maîtres
souverains de l’imagination, ils ne s’inscrivent pas moins, selon
Nietzsche, dans une pratique savante commune qui se laisse dé*nir,
depuis Thalès, comme la recherche sur l’origine des choses, sans



recours aux images ni aux fabulations, contenant implicitement la

pensée que tout est un18. On pourrait diVcilement ne pas voir ici les
traits d’une conception rationalisante de la pensée présocratique qui,
poussée jusqu’à ses ultimes conséquences, serait obligée de faire une
place à la dialectique. Contre une telle menace, Nietzsche réagit par
une opération de sauvetage des contenus originels en aVrmant que
s’il y a bel et bien conceptualisation et universalisation dans la
démarche de Thalès, elle n’a pas moins donné lieu à « un axiome
métaphysique dont l’origine est une intuition d’ordre mystique »19.
L’énoncé philosophique perd toute consistance rationnelle dès lors
que, mystique, il exprime un rapport à la réalité qui échappe à la
conceptualisation, tel le symbole chez Creuzer. La tension entre ces
positions contraires sera *nalement absorbée par une théorie du
langage qui trouvera un écho assourdissant dans la tradition
phénoménologique : « Ce qu’est ici le vers pour le poète, c’est, pour le
philosophe, la pensée dialectique. Il la saisit pour *xer son
émerveillement, pour le pétrifier. Et de même que pour l’écrivain mots
et vers ne sont qu’un balbutiement dans une langue étrangère a*n
d’exprimer ce qu’il a vécu et observé, de même l’expression de toute
intuition philosophique profonde par la dialectique et la ré'exion
scienti*que est l’unique moyen de faire partager ce qui a été vécu ;
mais c’est un moyen bien pauvre, et au fond il s’agit bien d’une
transposition métaphorique, à laquelle on ne peut absolument pas se
*er, dans une sphère et une langue diUérentes. Ainsi Thalès a vu
l’unité de l’être, et quand il a voulu la communiquer, il a parlé de
l’eau ! »20. La philosophie n’est donc, pour Nietzsche, qu’une des
manifestations possibles de la fatalité langagière, mais cela n’empêche
pas le philosophe de jouer, à l’instar des prêtres primitifs de Creuzer,
un rôle décisif dans la cité.

Du muthos au logos : quel chemin emprunter ?
Quelle que soit la démarche adoptée pour rendre compte de
l’émergence de la pensée rationnelle en Grèce ancienne, on est
nécessairement amené à poser le problème épistémologique de la
continuité et de la discontinuité en histoire. D’autant plus lorsqu’il
s’agit de déterminer les origines de la rationalité spéci*quement
philosophique, dont les procédés spéculatifs, les prétentions
universalisantes et les régimes discursifs témoignent à la fois d’un lien
et d’une rupture avec les grands récits mythiques qui portent sur la
totalité du monde des dieux et des hommes. Dans quelle mesure peut-
on encore valider la vieille formule qui résumait la problématique
comme le passage « du muthos au logos » ? Vague et con'ictuelle, elle



s’écroule sous le poids des déterminations historiques des termes qui
la composent ; d’une part, elle s’adapte mal aux dé*nitions du mythe
que les sciences religieuses et l’anthropologie ont élaboré, de l’autre,
elle est rejetée par les « démythi*cations » philosophiques de la
raison. Cependant, la formule a le mérite de diriger l’attention vers ce
que Jean-Pierre Vernant appelait une « mutation » entre anciennes et
nouvelles formes de pensée21 qu’on ne saurait sous-estimer, dans le
sillage de Francis Cornford, Martin West ou Walter Burkert 22. Certes,
il semble évident qu’un matériau oriental est repris par les
cosmogonies grecques, mais, comme le note André Laks à la suite de
Burkert lui-même, il y a aussi un « apport irréductible » qui fait que les
cosmogonies grecques sont à l’origine de développements intellectuels
qui n’ont pas de contrepartie au Moyen-Orient23.

Reste à élucider en quoi consiste cet apport irréductible qui crée une
discontinuité entre deux formes de pensée. Pour cerner la question,
Laks garde la formule « du muthos au logos » tout en la réaménageant
a*n d’écarter les simpli*cations ou la référence à un quelconque
parcours héroïque de l’esprit. Ainsi, pour éviter la mysti*cation vers
laquelle semble conduire inévitablement le terme d’« origine »,
surtout lorsqu’il s’applique à la philosophie, Laks préconise
l’utilisation du concept sociologique de « diUérenciation », lequel
suppose un processus global impliquant une typologie diUérentielle24.
D’autre part, la formule n’est vraiment heuristique qu’à condition de
faire un usage fonctionnaliste et non substantialiste des termes qui la
composent. Un tel usage s’appuie sur le processus de spécialisation
qu’on voit apparaître dans la langue grecque des termes de muthos et
logos, dépendant tous les deux du champ sémantique de la « parole »,
lequel, nous dit Laks, se circonscrit autour de trois oppositions
essentielles : celle de la narrativité et de l’argumentation, celle de la
*ction et de la vérité, celle du passé lointain et du passé proche25.
Tendanciellement opposés, le muthos et le logos constituent des idéaux-
types (et non des registres langagiers eUectifs) à partir desquels
l’auteur caractérise les premières expressions de la philosophie
comme des argumentations visant à embrasser la totalité d’un
contenu dé*ni, auquel s’ajoute un certain type de rationalisation qui
se manifeste surtout dans la suppression de l’association aux divinités
personnelles et l’abandon conséquent de la forme généalogique. Mais,
comme il le reconnaît volontiers, l’histoire de la philosophie est
« toujours aussi une histoire de la relation entre contenu et forme de
la pensée, et, à terme, du passage d’une pensée de premier ordre à une
pensée de second ordre »26.

Si la rupture avec le thème des généalogies divines reste, depuis
Aristote ( Metaph. 983 b 29), une marque sûre pour *xer les débuts de
la philosophie grecque, l’instauration d’une diUérence entre contenu
et forme de pensée est certainement plus diVcile à déterminer. D’une
certaine manière, ces deux aspects fondamentaux de la philosophie



naissante, sur lesquels Laks a souvent insisté, ne sont pas déconnectés
l’un de l’autre : la peri phuseos historia est une nouveauté dont la portée
philosophique se mesure aussi dans les bouleversements qu’elle
produit dans les pratiques discursives ; en même temps, on peut se
demander si la diUérenciation du contenu et de la forme de l’œuvre ne
dut pas précéder la naturalisation de l’objet de la recherche. C’est
précisément en creusant cette dernière hypothèse qu’un « autre récit
des débuts de la philosophie grecque », pour reprendre le titre d’un
texte important d’André Laks 27, peut voir le jour. Ce n’est qu’en
prenant en compte, dans la perspective d’une pragmatique des
discours, la distinction qu’un texte archaïque introduit implicitement
entre sa propre forme et le contenu qu’il véhicule, que l’on peut
véritablement mesurer la mutation qui s’opère entre les premières
cosmogonies et un type de discours comme la Théogonie d’Hésiode, qui,
comme on sait, ne produit pas moins une totalité soumise à l’ordre
d’une légalité. Il n’est pas besoin de rappeler qu’une histoire
exclusivement noétique ou analytique de la philosophie aurait
tendance à passer à côté de cette problématique.

Pour illustrer le décalage discursif entre forme et contenu, la *gure de
Phérécyde de Syros, plus que celles de Thalès ou Anaximandre, fait
l’objet dans ce texte d’une réévaluation visant à déterminer sa place
dans l’histoire des débuts de la philosophie. Si Phérécyde retient
l’attention de Laks, c’est moins par le contenu spéci*que de son récit
théo-cosmogonique que par l’adoption de la prose pour véhiculer un
tel contenu. Ce choix entraîne en eUet une rupture dans le régime
discursif traditionnel qui, comme le montre l’analyse, n’est pas
étrangère à la diUérenciation épistémologique de la philosophie. En
renonçant aux ressources de l’énonciation poétique, la prose se prive
des moyens propres à déployer les virtualités interprétatives
auxquelles une œuvre comme la Théogonie délègue l’élaboration du
sens, mais en même temps, la prose ne sollicite ni le concours ni
l’autorité des Muses pour son énonciation, elle n’est pas non plus
l’objet d’une performance ; au lieu d’interprétants, elle présupose
l’institution du discutant. La prose pro*te donc à un échange
horizontal, mais, en contrepartie, les certitudes du discours cessent
d’être protégées par une garantie d’ordre divin, elles deviennent
soudainement vulnérables, tandis qu’un poème comme la Théogonie,
tout en requérant des compétences interprétatives, n’appelle pas lui
même de contestation. La prose entraîne la responsabilité individuelle
quant aux prétentions à la vérité28 : en même temps que les certitudes
acquises cessent d’être protégées contre une mise en question, elle
impose à l’auteur l’obligation de défendre sa vision du monde face au
lecteur ou éventuel discutant. Le poème se contente de suggérer sa
rationalité, le traité en prose est censé argumenter la sienne, même si,
chez Phérécyde on ne peut pas vraiment parler d’argumentation. Dans
ce contexte, l’usage de la prose devient une « pratique signi*ante »29

qui constituera la contrepartie formelle de la naturalisation des



contenus.

La perspective pragmatique aboutit à une dé*nition en négatif de la
philosophie. Comme le note André Laks, le paradigme cosmologique
des milésiens donne lieu à « un type de totalité extrêmement appauvri
par rapport à la totalité complexe des grands mythes d’origine ». De
son côté, l’« appauvrissement » de la forme n’est pas dissociable de
celui du principe ( archê) du récit cosmogonique. De ce point de vue,
on peut dire avec Laks que la philosophie « commence par une
gigantesque renonciation au sens »30, dont elle poursuivra la
reconquête dans la démultiplication de ses objets : épistémologie,
logique, langage, éthique.

Pour obtenir une caractérisation positive de la philosophie, on serait
tenté de lui chercher des attributs spéci*ques du côté de la
diUérenciation qu’elle opère par rapport aux autres pratiques
savantes, elles-mêmes en voie de diUérenciation (médecine,
astronomie, mathématique, ou encore sagesse ou simple curiosité du
monde). Mais cette recherche, qui implique une analyse sémantique et
historique du terme « philosophie » et de ses dérivés comme celle que
Laks leur consacre31, se heurte au fait que la philosophie, par
l’indétermination même de son objet, est plus exposée que les autres
disciplines aux re*gurations constantes. L’auteur parvient à montrer
dans ces pages que, dans le cas particulier de la philosophie, la
transgression des frontières existantes fait paradoxalement partie de
son processus de délimitation. Le manque de consistance de l’objet
philosophique est une conséquence de l’attention jamais démentie que
la discipline porte aux totalités et aux généralisations. En conclusion,
on peut tirer de l’analyse deux paramètres, lesquels, pris
conjointement, dessinent, tant bien que mal, les contours d’une
nouvelle pratique intellectuelle : le paramètre de la totalisation et
celui de la rationalisation.

La condition formelle
Il convient de distinguer, pour mieux comprendre la démarche
herméneutique proposée par André Laks, deux référents pour le terme
de rationalisation qui se renvoient l’un à l’autre. Il y a la
rationalisation entendue comme condition formelle de l’émergence de
la philosophie — c’est l’aspect le plus souvent abordé par les sciences
sociales — puis il y a la rationalité qui préside à la dialectique des
contenus entre les divers systèmes — c’est le domaine privilégié de
l’historien de la philosophie.

Dans un essai devenu justement célèbre, Jean-Pierre Vernant
invoquait des facteurs socio-politiques pour situer l’événement
historique qui, à la *n du VI e siècle, donna lieu à une forme



radicalement nouvelle de pensée. Selon sa formule, la rationalité
spéci*quement grecque, dont la philosophie est indissociable, est

« *lle de la Cité »32, c’est-à-dire qu’elle est le résultat d’un processus
politique dont l’origine remonte à l’eUondrement de la société
mycénienne au XII e siècle. S’il est vrai que cette approche a la vertu
de mettre en valeur le cadre argumentatif — voire agonistique, comme
le suggérait Burckhardt — qui structure aussi bien la raison politique
que la raison philosophique, elle permet aussi de conjecturer, comme
le montrent les critiques dont elle a fait l’objet33, qu’il y eut un
processus de rationalisation plus général dont la polis est un produit
aussi diUérencié que peut l’être la philosophie. Pour Laks, les deux
termes qui, dans l’analyse de Vernant, déterminent le lien entre la cité
et la rationalité — à savoir la positivité (des contenus) qui englobe le
processus de naturalisation du monde divin et social et la publicité (de
la forme) qui inscrit la philosophie dans le débat public — ne
permettent pas d’établir une *liation. La cité, en tant que cadre
formel, a certainement «  favorisé la conscience des alternatives et la
culture de la discussion et de la réplique »34, mais on ne peut pas
aVrmer qu’elle soit un facteur positif plus déterminant dans
l’émergence du discours philosophique que, par exemple, la diUusion
de l’écriture.

Pour rendre compte du développement spéci*que de la pensée
philosophique, André Laks fait appel au concept de rationalité
autrement plus complexe de Max Weber, dont l’instrumentaire mis en
œuvre dans l’analyse des processus de rationalisation s’avère
extrêmement utile. Surtout lorsqu’il s’agit non pas de situer l’origine
positive de la pensée rationnelle grecque, comme ce fut l’intention de
Vernant, mais de con*gurer l’architectonique, au sens d’unité
systématique, de la rationalité grecque, comme c’est l’intention de
Laks.

Chez Weber, la rationalité revêt trois aspects fondamentaux35 qui, de
l’avis de Laks, concernent directement le cas grec : l’aspect scienti*co-
technique, qui vise l’instrumentalisation du monde au moyen du
calcul et développe un savoir spécialisé à la fois empirique et
analytique ; l’aspect métaphysico-éthique qui se traduit par la
systématisation de modèles de signi*cation correspondant à ce que
Weber appelle « images du monde » ; en*n, l’aspect pratique qui se
manifeste dans l’adoption d’un « mode de vie » méthodiquement
réglé. On ne saurait pas contester la présence en Grèce ancienne de
l’aspect scienti*que, que l’on retrouve non seulement dans
l’orientation de certaines disciplines autonomes, telles la médecine,
l’astronomie et les mathématiques, mais aussi chez un philosophe
comme Diogène d’Apollonie 36 ; en revanche, les deux autres sens de la



rationalité évoqués ci-haut méritent une précision a*n de mieux saisir
les référents que Laks leur attribue dans le contexte qui nous occupe.

Comme le montre l’analyse de Habermas 37, chez Weber, la
rationalisation des modes de vie (dimension pratique) et la
rationalisation des images du monde (dimension théorique) sont
indissociablement liées dans le concept complexe de « raison
pratique » qui les englobe et dont le type-idéal fut élaboré à partir de
l’exemple des sectes protestantes. C’est là, aux yeux de Weber, où
« l’intégration [du phénomène religieux] dans une pragmatique de
salut universel, cosmique »38, apparaît plus nettement. En tout état de
cause, il s’agit d’un concept qui ne peut être dégagé des actions et des
formes de vie eUectives, mais plutôt des systèmes symboliques, ce qui
ouvre la possibilité d’applications dans d’autres traditions culturelles
39.

Rationalités internes
La rationalisation des images du monde est, dans une modalité qui
reste à préciser, dépendante des relations internes des systèmes
symboliques40. Dans tous les cas, l’explicitation des concepts, la
consistance des propositions et leur élaboration méthodique, la
systématisation des thèmes de pensée, sans oublier la confrontation
de thèses qui nécessairement accompagne ces opérations
intellectuelles, conditionnent la rationalisation des images du monde.
C’est sur ce point que le travail du sociologue croise celui de l’historien
de la philosophie.

André Laks s’intéresse, du point de vue d’une historiographie des
débuts de la philosophie, à l’usage que fait Cassirer dans ses récits
historiques, et plus généralement dans sa théorie des formes
symboliques, d’un « schème ré'exif » qui relie les positions
philosophiques par un « changement de point de vue, en vertu duquel
on passe de l’implicite à l’explicite ou de l’image au concept »41. La
ligne de continuité entre les systèmes devient apparente grâce à
l’introduction d’une distinction récurrente entre « réponses » et
« forme des questions » qui, comme le note Laks, « permet, pour
chaque position considérée, de repérer un déséquilibre qui appelle
réparation, et constitue comme le moteur de l’histoire »42. Malgré leur
tendance à se rejoindre, image et concept ne parviennent pas à
coïncider. Ce déséquilibre — inhérent à la philosophie des formes
symboliques dans la tendance idéaliste qu’elle aVche chez Cassirer —
présente l’avantage, dont Laks compte tirer tout le pro*t, de lier
dialectiquement l’image et le concept. La dynamique issue de l’analyse
est alors non linéaire, non seulement parce que le concept est une



représentation (générale ou ré'échie) de l’image, à laquelle il
retourne au moment de l’interprétation, mais aussi parce que « dans
l’exhaustivité virtuelle de ses déterminations, [le concept] n’est

derechef qu’une nouvelle image, elle-même appelée à être dépassée »
43. On peut se demander si un exemple de ce type d’analyse n’est pas
fourni par un ouvrage précédent de Laks, Le vide et la haine. Éléments
pour une histoire archaïque de la négativité. L’objet du livre n’est guère
nouveau : il s’agit d’un des problèmes les plus rebattus de l’histoire de
la philosophie, à savoir l’impasse dans laquelle l’ontologie
parménidienne renvoie la ré'exion physique et les élaborations
conceptuelles qu’elle sera obligée d’inscrire dans les systèmes pour
contourner l’interdit du non-être. La nouveauté réside dans le
traitement du problème. Avec un remarquable sens des enjeux, André
Laks ne néglige pas l’analyse logique des propositions, le plus souvent
imagées, de Parménide, Empédocle, Leucippe et Démocrite, a*n de
dégager leurs présupposés et leurs implications conceptuelles. Mais,
en même temps, il introduit dans l’analyse le point de vue de la
position singulière d’un sujet-auteur face à une langue qu’il actualise
et contre laquelle il forge les premiers concepts de la philosophie. La
distinction récurrente entre « forme de la question » et « réponse »,
entre l’implicite et l’explicite, montre de manière éloquente les
stratégies philosophiques mises en œuvre par les anciens atomistes,
d’une part, et par Empédocle, de l’autre, pour légitimer dans leurs
systèmes respectifs un certain concept du négatif sans lequel le
changement dans le monde phénoménal n’est pas concevable. Parmi
les résultats marquants de cette enquête, je me limiterai à en signaler
deux qui donnent une idée du potentiel que recèle ce type d’analyse.
Du côté des atomistes, Laks montre comment l’aVrmation chez
Leucippe de l’existence du vide, en s’accompagnant d’une subtile
diUérenciation (mise en évidence par la doxographie d’Aristote) entre
l’être plein de l’atome et l’être du vide, pré*gure la dimension
sémantique de l’être qui sera explicitée par Platon 44. Quant à l’analyse
d’Empédocle, il parvient à montrer non seulement la fonction de la
Haine en tant que puissance négative dans le poème physique, mais
aussi son rôle dans le corrélat pratique que sont les Purifications.
Comme on sait, les parallèles entre les deux poèmes, qu’ils soient
structurels ou sémantiques, font l’objet d’un riche débat qui vise le
sens de l’œuvre dans son ensemble. À un niveau plus général, la
question qui se pose est celle d’une possible articulation entre
physique et éthique, entre cycle cosmique et mode de vie. C’est là où la
prise en compte par Laks des « idées » et « images du monde »
webériennes, intégrées à la pratique herméneutique décrite ci-dessus,
va révéler toute sa pertinence45.

Les résultats auxquels peut parvenir l’herméneutique défendue par
André Laks dans ses ouvrages récents tiennent pour beaucoup à la



prise en considération, dans la discussion sur les débuts de la
philosophie, de la dimension du sujet-auteur qui, tout en étant
historiquement pris dans un système symbolique, n’en est pas moins
un point de vue légitime dans une ré'exion sur le sens des premiers
textes proprement philosophiques. Vu la richesse des possibilités
ouvertes par l’analyse, on attend la suite avec impatience.

Notes

1 . Elle *gure dans le manuel d’histoire de la philosophie de J.-A.
Eberhard. Voir Léonce Paquet et Yvon Lafrance, Les Présocratiques (1450-
1879), vol. III, Québec, 1995, p. 26.
2 . Introduction à la « philosophie présocratique »,  Paris, 2006. On se
référera aussi dans cet article à deux autres ouvrages récents d’André
Laks : Le vide et la haine. Éléments pour une histoire archaïque de la
négativité, Paris, 2004 ; Histoire, doxographie, vérité. Études sur Aristote,
Théophraste et la philosophie présocratique, Louvain, 2007.
3. Voir Laks 2006, p. 5-30.
4. Cette caractérisation coïncide avec les premières thématisations de
l’« enquête sur la nature »( peri phuseos historia) . Voir, par exemple,
Ancienne médecine XX, l’ Antiope d’Euripide (Snell, fr. 910) ou les  Dissoi
logoi § 8.1.
5. Voir Laks 2006, p. 31-53 et 2007, p. 219-235.
6. Éditées en français par Paolo D’Iorio, Nathalie Ferrand et Francesco
Fronterotta sous le titre Les philosophes préplatoniciens, Combas, 1994.
7. C’est l’idée récurrente dans Socrate et la tragédie.
8. La philosophie à l’époque tragique des Grecs,  trad. Michel Haar et Marc
de Launay, dans Nietzsche. Œuvres, vol. I, Paris, 2000, p. 338.
9 . Dans une lettre du 2 mars 1873 à Carl von GersdorU, Nietzsche
pense donner le titre « Le philosophe en tant que médecin de la
culture » à l’essai resté inédit que nous connaissons aujourd’hui sous le
nom de La philosophie à l’époque tragique des Grecs .
10. La question est présentée dans Laks 2007, p. 18-21.
11. Laks 2006, p. 40.
12. Voir la fameuse lettre à Böhlendorff du 4 décembre1801.
13. Pour une analyse éclairante des termes de la dispute qui opposa
Friedrich Creuzer, professeur à Heidelberg et auteur d’une
monumentale Symbolik und Mythologie der alten Völker, besonders der
Griechen (Leipzig-Darmstadt, 1810-1812), à Gottfried Hermann,
professeur à Leipzig et père de la philologie critique, voir Pierre Judet
de La Combe, « La querelle philologique du mythe. Les termes d’un
débat en Allemagne et en France au début du siècle dernier », Revue
germanique internationale 4, 1995, p. 55-67.
14. Une allusion évidente (parce que caricaturale) à la thèse de Creuzer
et aux répliques qu’elle souleva se trouve au premier chapitre de La



philosophie à l’époque tragique des Grecs, op. cit.  (n. 8), p. 337-8.
15. J’emprunte la caractérisation du modèle creuzerien à l’article de
Pierre Judet de La Combe cité ci-haut, p. 59-63. On consultera aussi
Tiziana Gabrielli, « Sous le signe de Dionysos. Symbole, mythe et
grécité chez Friedrich Creuzer », Archives de Philosophie 69, 2006, p. 243-
261.
1 6 . Friedrich Creuzer, préface à la première édition de la Symbolik
(1810), p. 46.
17. La philosophie à l’époque tragique des Grecs,  p. 345.
18. Ibid., p. 343-344.
19. Ibid., p. 344.
20. Ibid., p. 347-348.
21. Jean-Pierre Vernant, « La formation de la pensée positive dans la
Grèce archaique » (1957), Mythe et pensée chez les Grecs. Études de
psychologie historique, Paris, 1996, p. 373-462.
22. Voir Francis Cornford, From Religion to Philosophy : A Study in the
Origins of Western Speculation, Londres, 1912 ; Principium sapientiæ. The
Origins of Greek Philosophy,  Cambridge, 1952 ; Martin West, Early Greek
Philosophy and the Orient, Oxford, 1971 ; Walter Burkert, Die Griechen und
der Orient, Munich, 2003.
23. Laks 2006, p. 85-86.
24. Voir l’analyse de la question dans Laks 2006, p. 107-122.
2 5 . Ibid., p. 59-61. Sur ce point, Laks reprend l’analyse de Claude
Calame, « “Mythe” et “rite” en Grèce : des catégories indigènes ? »,
Kernos 4, 1991, p. 179-204.
26. Laks 2006, p. 63.
27. Voir Laks 2007, « Écriture et prose : un autre récit des débuts de la
philosophie grecque », p. 247-266.
28. Le cas d’Hécatée de Milet (Jacoby,  FgrH 1. F. 1) est souvent invoqué
à ce propos.
29. L’expression, citée par Laks (2007, p. 263), est de Wlad Godzich et
JeUrey Kittay, The Emergence of Prose. An Essay in Prosaics,  Minneapolis,
1987, p. 91.
3 0 . « “Philosophes Présocratiques”. Remarques sur la construction
d’une catégorie de l’historiographie philosophique », dans André Laks
et Claire Louguet (éd.), Qu’est-ce que la philosophie présocratique ?,  Lille,
2002, p. 36.
31. Laks 2006, p. 63-81.
32. Jean-Pierre Vernant, op. cit.  (n. 21), p. 402.
3 3 . Voir notamment, Christian Meier, «The Emergence of an
Autonomous Intelligence among the Greeks», dans Samuel Eisenstadt
(éd.), The Origins and Diversity of Axial Age Civilizations,  New York, 1986,
p. 66-91 ; Sally Humphreys, «From Riddle to Rigour. Satisfactions of
Scienti*c Prose in Ancient Greece», dans Suzanne Marchand et
Elizabeth Lunbeck (éd.), Proof and Persuasion. Essays on Authority,
Objectivity and Evidence, Turhout, 1996, p. 91-116 ; André Laks, « Les
origines de Jean-Pierre Vernant. À propos des Origines de la pensée
grecque », Critique 612, mai 1998, p. 268-282 (partiellement refondu



dans Laks 2006, p. 86-99).
34. Laks 2006, p. 98.
3 5 . On trouvera une analyse claire des formes et typologies de la
rationalité chez Weber dans Jürgen Habermas, Théorie de l’agir
communicationnel (1981), Paris, 1987, t. I, p. 172-199.
36. Le fragment DK 64 B6 où Diogène traite du système des veines en
fournit un bon exemple.
37. Habermas, op. cit., p. 188-189.
3 8 . M a x Weber, « L’éthique économique des religions mondiales »
(1920), dans Sociologie des réligions,  trad. J.-P. Grossein, Paris, 1996, p.
347.
39. Il se trouve qu’un article récent de Gábor Betegh («Eschatology and
Cosmology: Models and Problems», dans Maria Sassi (éd.), La
costruzione del discorso HlosoHco nell’età dei Presocratici, Pise, 2006, p. 27-
50), sans se réclamer explicitement de ce modèle, peut cependant en
oUrir un bon aperçu. Comme on sait, le rapport âme/cosmos est un
thème qu’on retrouve aussi bien dans la poésie épique, dans la
tradition pythagorico-orphique, dans les philosophies d’Héraclite,
d’Empédocle et d’Anaxagore, aussi bien que chez Pindare ou
Aristophane, pour ne pas mentionner Platon qui échappe à la période
qui nous occupe. Betegh construit, à partir de ces systèmes
symboliques, deux types idéaux du rapport âme/cosmos qui mettent
en évidence les tentatives rationalisantes de concilier physique et
mode de vie dans une même image du monde. Il schématise ainsi, d’un
côté, un «  journey model », où l’âme de l’individu, traitée comme une
entité atomique, garde son identité et sa mémoire tout au long d’un
parcours à travers des régions valorisées axiologiquement, donnant
lieu à une eschatologie de la rétribution. De l’autre, il pose le «  portion
model », selon lequel l’âme est faite d’un ou de plusieurs éléments
constitutifs de l’univers et interagit avec lui, de telle manière que la
matière responsable des fonctions psychiques tient aussi un rôle
cosmologique. Sans nier la diversité con'ictuelle du paysage
intellectuel présocratique, ce type d’analyse peut donner lieu à des
rapprochements heuristiques jusqu’à présent inédits.
40. Dans l’Introduction à l’ Éthique économique des religions mondiales  (p.
349 sq., cité par Laks 2006, p. 105), Weber dit à peine ceci : « Ce sont les
intérêts (matériels et idéels) et non les idées qui gouvernent
directement l’action des hommes. Toutefois, les “images du monde”,
qui ont été créées par le moyen “d’idées”, ont très souvent le rôle
d’aiguilleurs, en déterminant les voies à l’intérieur desquelles la
dynamique des intérêts a été le moteur de l’action ».
41. Laks 2006, p. 144.
4 2 . Ibid. On remarquera que le récit de Cassirer est profondément
empreint du « motif idéaliste » dont il accréditait l’historiographie
hégélienne (cf. Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft
der neueren Zeit, 1ère éd., Berlin, 1906, p. 18, cité par Laks 2006, p. 146).
Certes, nous fait voir Laks, Cassirer évite les « égarements
métaphysiques » de Hegel en substituant à l’autodécouverte de l’esprit



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

celle du logos, qui, lui, ne prétend pas à l’absoluité, mais cela
n’empêche que la correspondance entre la succession de
déterminations intellectuelles et celle de l’apparition des systèmes
établie par Cassirer nous met devant « un isomorphisme entre
l’histoire et le logique » (Laks 2006, p. 146) incontestablement
hégélien.
43. Ibid, p. 149.
44. Laks 2004, p. 14-20.
45. Ibid., p. 26-49.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
>nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réBexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	La construction rétrospective d’une catégorie
	Du muthos au logos : quel chemin emprunter ?
	La condition formelle
	Rationalités internes
	Nos partenaires

