Entre science et religion, le
mana de Robert

Codrington

Actes du colloque Spectres de I'érudition, 2018

Nicolas Meylan

Résumé

Robert Codrington figure parmi les plus importants

anthropologues de la deuxiéme moitié du xix © siécle en raison de
sa discussion du mana, une puissance impersonnelle,
substantielle et surnaturelle. Une discussion qui allait avoir des
répercutions théoriques importantes pour l'anthropologie, la
sociologie ou encore l'histoire des religions. Mais derriere ce
mana se cache un homme complexe, ethnographe mais aussi
philologue, théoricien de la religion et missionnaire. Dans le
présent article, je comparerai les différentes descriptions de la
religion mélanésienne et du mana que Codrington produit
entre 1863et 1916 afin d’identifier certains des enjeux spirituels
et matériels qui déterminent ces descriptions. Et si les
théoriciens généralistes de la religion - Max Miiller et Edward
Tylor notamment - jouent un réle important, il s’avere que des
considérations religieuses ont, elles aussi, fortement contribué a

la conceptualisation de ce mana.

Pendant plus de trente ans, entre 1900 et 1930, le mana a dominé les
discussions savantes concernant la religion. Psychologues,
sociologues, historiens et autres anthropologues ont eu recours a cette
notion, d’origine polynésienne et mélanésienne, pour penser 'esprit
humain, la société ou encore la royauté dans ce que ceux-ci pouvaient
avoir de religieux. La notion est certainement élégante. Il s’agirait
d’une force impersonnelle, substantielle et surnaturelle. Mais elle est
également plastique. Certains la rapprochent des forces de la
physique, de I'électricité notamment. D’autres y apercevront le noyau
de l'expérience religieuse, mettant en jeu une intense émotion sui

generis, la crainte révérencieuse mieux connue sous son nom anglais d’


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=183

awe . D’autres encore y trouveront des liens avec le totémisme. Or il

est frappant que tous ceux qui mobilisérent le mana, parmi lesquels on
notera des savants aussi différents que Max Weber *, Emile Durkheim

4, Arthur Lovejoy °, ou encore Carl Gustav Jung , ce malgré d’évidents
désaccords, citent invariablement la méme autorité, Robert Henry
Codrington. De méme, ils renvoient immanquablement aux quelques
mémes pages de sa somme ethnographique, The Melanesians : Studies in

their Anthropology and Folklore, parue chez Clarendon Press en 1891 7.

Si I'on peut proposer plusieurs hypothéses pour expliquer le succes de
ce texte, il ne fait guére de doute que 'humilité et la réflexivité
affichées par I'auteur notamment dans l'introduction a son chapitre

sur la religion®, 4 quoi s'ajoutait un séjour de plus de vingt années sur
le terrain mélanésien, étaient de nature a lui conférer une grande
autorité. Et de fait, on observe que les informations que Codrington
transmet sur le mana furent largement mobilisées comme autant de

données brutes, son mana comme une représentation mélanésienne

encore non contaminée par la pensée occidentale et ses catégoriesg.

C’est d’ailleurs bien ce que laissent entendre Hubert et Mauss qui, dans
leur essai fondateur sur la magie paru en 1904, relévent qu’avec cette
notion si difficile a traduire en termes occidentaux, on a accés a une

« idée composite de force et de milieu [qui] échappe, au contraire, aux

catégories rigides et abstraites de notre langage et de notre raison'? ».

Dans The Melanesians, ce seraient les Mélanésiens qui parlent.

Il y a toutefois lieu de penser que Codrington était un peu plus qu'un
simple passeur, et que la formulation qu’il donne a ce mana n’est pas
étrangére a son succés. Pour s'en assurer, il s’agit d’interroger
’homme et son travail. Pour ses contemporains ceuvrant dans leur
cabinet de métropole, Codrington était avant tout un missionnaire. Le
comparatiste Max Miiller en brosse le portrait suivant : « un
missionnaire expérimenté et un théologien qui pense », un portrait

qui devait étre fréquemment reproduit dans la mémoire de

I'anthropologie'!. Effectivement, Robert Henry Codrington était un
missionnaire, mais d’'un genre nouveau. Loin des aventuriers sans

éducation formelle en quéte d’ascension sociale de la premiére moitié

du xix€ siecle 12, Codrington, né en 1830, provenait d’une vieille famille
de prétres anglicans et était au bénéfice d’'une excellente éducation au
prestigieux Wadham College de 1'Université d’Oxford ou il obtient
d’abord un Bachelor of Arts (1852) puis un Master of Arts (1856) et

dont il devient Fellow en 1855 '3, Ses études I’avaient préparé a officier
au sein de la Church ofEngland, a partir de 1857, mais elles

I'introduisirent également a 1'’étude comparée des langues alors en



plein essor. Des compétences qui allaient s’avérer utiles lorsqu’il prit
la décision de quitter I’Angleterre pour 1'Océanie en 1860, d’abord en
Nouvelle Zélande, puis a partir de 1867 sur I'lle Norfolk ot il devient le

proviseur de I’école de la toute nouvelle Mission mélanésienne.

Fondée en 1849, la situation géographique et linguistique de la mission
contraint son premier responsable de recourir a une méthode inédite
pour évangéliser la Mélanésie. En effet, le tres grand nombre d’iles et
de langues non apparentées que comptait le diocése anglican de
Mélanésie y rendait impraticable la méthode employée jusque-la pour
évangéliser la Polynésie ou la situation linguistique était beaucoup
plus simple, a savoir 'envoi pour une longue durée de quelques
Européens sur une ile ou un archipel. La solution choisie fut de réunir
en un lieu des jeunes gens provenant de différentes iles de sorte qu'au
terme de leur formation ils puissent retourner chez eux et y enseigner
a leur tour le christianisme. On les fit d’abord venir en Nouvelle
Zélande ou ils recevaient une éducation a I'anglaise en anglais, mais le
deuxiéme responsable de la mission, I'évéque John Patteson, vit
I'intérét a enseigner dans les langues vernaculaires. Il se mit a rédiger
des grammaires de différentes langues mélanésiennes ainsi qu’a
traduire de la littérature religieuse, puis déplaca 1'école sur lile

Norfolk en 1867 et fit de la langue de Mota la lingua franca de la

mission’?, Codrington acquit rapidement une connaissance

comparative des langues mélanésiennes parlées par ses éleves
provenant d'une multitude d’iles, connaissance qu’il devait

bY

systématiser grice a sa formation de philologue dans son livre The

Melanesian Languages 13,

Le fait que Codrington ait été un missionnaire d’'un genre nouveau,

tant du point de vue social qu’intellectuel, tient également a sa

confession. Codrington était un anglican de tendance High Church '°.
Or, les missionnaires anglicans pensaient la conversion différemment
que leurs collegues évangéliques, méthodistes notamment, qui les
avaient précédés en Océanie. Si pour ces derniers, la conversion était
avant tout un phénomene d’ordre émotionnel et expérientiel, pour les
anglicans au contraire la conversion impliquait un processus en

premier lieu rationnel. Il s’agissait avant tout pour les candidats au

baptéme de comprendre les préceptes de leur nouvelle religion'’,

C’est ainsi que s’explique le souhait exprimé par John Patteson de
recruter pour la jeune Mission mélanésienne « quelques hommes, bien
formés, qui essayeront véritablement de comprendre ce quest le
paganisme et travailleront honnétement et sans préjugé », des

hommes comme Robert Codrington ', Pour comprendre comment
Codrington forma sa vision du « paganisme » mélanésien, on peut
passer par ses différents travaux sur le mana qui, entre 1863 et 1916,
donnent un apergu des enjeux et questions qui guidérent son travail ;
des enjeux et des questions qui sont scientifiques, mais également

religieux.



Codrington ne découvre pas le termemanasur le terrain. Il I'avait
rencontré avant méme de mettre les pieds sur une ile mélanésienne.
En effet, ce substantif appartient également au lexique des langues
polynésiennes dont il avait appris celle parlée en Nouvelle Zélande. Or,
comme I'a montré I'ethnologue Thorgeir Kolshus, Codrington acquiert

les langues mélanésiennes a travers le Maori, ce qui va influencer sa

compréhension des termes communs aux deux groupes de langues'®.

Et si la question du sens dumana polynésien reste débattue

aujourd’hui?®, lorsque Codrington entra sur le terrain mélanésien, il
avait appris auprés de ses confréres missionnaires, notamment de
I'évéque anglican de Waiapu William Williams, que mana signifiait

« puissance, influence, autorité?! ».

Codrington se mit au travail ethnographique des 1863, a 'occasion
d’un tour des différents archipels de la mission. A son retour, il donna
une conférence sur différents aspects de la culture mélanésienne, au

cours de laquelle il indique que :

Des gens se voient reconnaitre un certain pouvoir
surnaturel qui leur permet de rendre une chose ou un
endroit tapu, d’enchanter un chemin afin de le rendre
impraticable, de rendre malade ou tuer un ennemi par
magie ou encore de garantir I'issue fatale d’un jet de javelot

ou de fleche. Cette superstition joue un role tres important

dans la vie courante??,

Bien que Codrington n’utilise pas dans ce texte de terme vernaculaire

pour désigner ce pouvoir, il n’est guére difficile de reconnaitre le

mana tel qu’il le décrira trente ans plus tard dans The Melanesians *°.

Or, ce qui rétrospectivement frappe dans cette bréve discussion est le
fait qu’il ne classe pas explicitement le mana sous la rubrique religion.
En effet, il ouvre sa discussion de ce pouvoir, qu'il regroupe avec la
sorcellerie et les tabous, par la remarque qu'« il est difficile de

déterminer précisément quelles coutumes appartiennent a leur

religion?® ». 11 y a toutefois deux « coutumes » qu’il classe sans
hésitation sous la rubrique religion : la croyance en des divinités et
celle en la vie apres la mort.

Dans les années qui suivirent cette premiére conférence, Codrington
non seulement améliora ses compétences linguistiques et
ethnographiques mais il devint un informateur de plusieurs figures
centrales de la tres jeune science des religions. John Patteson, qui
appartenait a la haute société anglaise, I’avait mis en contact avec Max
Miiller, alors I'un des théoriciens de la religion les plus en vue, et
lorsque, en 1865, les deux hommes se rencontrerent, Miiller remit a
Codrington un ouvrage pour Patteson, le titre de celui-ci : Researches
into the Early History of Mankind de l'anthropologue Edward Burnett

Tylor %°. Dans les années qui suivirent, Codrington devint également



I'informateur de ce dernier ainsi que de savants comme James Frazer
ou encore du géographe Georg Gerland. Or, comme sa correspondance
privée ainsi que ses publications l'attestent, Codrington lisait les

théories de ces savants et se positionnait par rapport a leur vision de

la religion?®.

La longue expérience de terrain et ses lectures théoriques devait
conduire Codrington a changer sa position. Dans une lettre expédiée
en juillet 1877 a Max Miiller, Codrington présente le mana sous un jour

tout 2 fait différent?’ :

La religion des Mélanésiens consiste, du point de vue de la
croyance, en la conviction qu'il existe une puissance
surnaturelle invisible ; et du point de vue de la pratique, en
I'usage de moyens pour tourner cette puissance a leur
avantage. La notion d’'un étre supréme leur est tout 2 fait

étrangere comme l'est d’ailleurs tout étre occupant une

place élevée dans leur monde... Il s’agit 12 du mana?®,
La différence avec le texte de 1863 est frappante. Non seulement il ne
fait aucun doute pour Codrington que le mana releve de la religion,
mais le mana en est désormais devenu la notion centrale. Mais ce texte
prend toute sa signification dans son contexte de publication. 1l est
cité par Max Miiller dans son Origine et développement de la religion °.
Dans ce cycle de conférences, Miiller reprend et défend la théorie de la
religion qu’il propose depuis déja plusieurs années*. Pour Miiller, le
ceeur de la religion consiste en la « perception de I'Infini », qui a pour
théatre, a l'origine, la nature. Or, selon Miiller, cette perception ne

asse ni par les sens ni par la raison, mais par ce gqu’il appelle « la
1 1

faculté de la foi » ( faculty for faith 3!). Dans son opus magnum
anthropologique, Primitive Culture (1871), Tylor propose une théorie
intellectualiste et évolutionniste de la religion, I'animisme. Or, celle-ci
s’oppose a la théorie de Miiller sur deux points centraux. D’'une part, la

définition de I'animisme, « la croyance en des étres spirituels®? »,
implique la personnalité alors que pour Miiller le stade initial de la

133, D’autre part, Tylor, un

religion n’est pas nécessairement personne
athée convaincu, considére que la religion est le produit de la raison
humaine dont la fonction - a des stades de développement inférieurs -

est d’expliquer le monde, c’est une « philosophie primitive », une
34

« proto-science »~.

Dans ses conférences, Miiller cherchait a répondre a Tylor en
démontrant empiriquement que tant la définition de la religion de son
adversaire que son intellectualisme sont inadéquats. En toute logique,
Miiller insiste sur le caractére impersonnel mais aussi non-rationnel
du mana que décrit Codrington. Il annote en ce sens le texte du

missionnaire, par exemple en affirmant que ce mana est « une forme



vague et brumeuse de I'idée de I'infini » et donc irrationnelle®>. Ayant
encore affirmé le statut primitif des Mélanésiens, Miiller proclame que

ce mana confirme sa théorie : la religion est a 'origine impersonnelle

et met en jeu la perception non-rationnelle de I'infini*¢. Mais pour que
le mana puisse fonctionner comme preuve a charge contre Tylor et
son animisme, il fallait encore qu'il soit catégorisé en tant que

religion.

La lettre tombe ainsi a point nommé pour Miiller qui cherche a
contrer Tylor et son agenda athée faisant de la religion, dans le
contexte de '’Angleterre victorienne, rien de plus qu'une survivance
héritée d’'une phase antérieure (et donc inférieure) du développement
culturel et intellectuel. Pourtant, Codrington allait, tres peu de temps
apres, donner une représentation bien différente de la religion
mélanésienne. En 1880 et en 1881, Codrington publie deux textes, le
premier dans les Transactions and Proceedings of the Royal Society of
Victoria et le deuxieme dans le trés prestigieux Journal of the
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland. Le premier, qui
décrit les coutumes et croyances de I'lle de Mota (iles Banks, Vanuatu)

ne mentionne simplement pas le mana - alors que des textes

ultérieurs indiquent que les habitants de cette ile le connaissaient>”. Si
le mana apparait dans le deuxiéme article, ce n'est que trés
discretement. Sa discussion du terme consiste en quelques dix-neuf
lignes pour un article de cinquante-cinq pages. De plus, le mana
apparait dans le contexte d’'une analyse plus générale sur les étres

surnaturels. Et si le mana y est défini comme une « puissance

surnaturelle » ou « spirituelle*® », Codrington de nouveau se montre
hésitant quant a sa catégorisation, puisqu’a plusieurs reprises il le
situe dans la sphére sociale et non religieuse®”. Comme en 1863, ce
qu'il place au cceur de la religion ce sont les étres surnaturels - les
esprits ( spirits) - et les croyances en lien avec la vie apres la mort,
c’est-a-dire la survie de 'dme. Ces deux éléments occupent une place

centrale dans sa conclusion :

Une vue d’ensemble des croyances et pratiques religieuses
des iles de Mélanésie... montre a coup siir une grande
unanimité... On constate que presque partout... on croit... en
I'existence d’étres spirituels ( the existence of spiritual beings

is believed in)*°.

La différence entre ces publications et la lettre de 1877 est saisissante
et suggere la présence d'un agenda qui dépasse la question
strictement ethnographique, descriptive. Or, Codrington termine son

article de 1881 par l'interrogation suivante : « Est-ce que de telles



241 . 1a

croyances et pratiques... peuvent étre qualifiées de religion
réponse de Codrington est positive. Ce qui bien siir pose la question de
la définition qu’il donne au terme religion. S'il n’est pas explicite, il
n'en reste pas moins évident qu'il fait référence a la définition

minimale de la religion, ou « animisme », de Tylor, c’est-a-dire : « la

croyance en des étres spirituels42 », esprits mais aussi ames et autres
fantémes longuement décrits dans son article. Mais pourquoi choisir
cette définition ? En 1881, Tylor est le grand spécialiste de la religion

en Angleterre, sa définition est hégémonique*®, Miiller quant 2 lui est
dépassé. Pire, ses idées sont attaquées par certains dans

I'establishment académique et religieux qui y voient du panthéisme a
4

peine déguisé**.
Attribuer de la religion par le biais de I'animisme aux Mélanésiens
peut des lors s’expliquer de deux maniéres qui ne sont pas
mutuellement exclusives. La premiére est scientifique. En se
conformant a la théorie de Tylor, Codrington montrait sa capacité a
entrer dans le cercle des théoriciens habilités a parler de religion.
Maitrisant les regles de ce discours, il se saisit de I'autorité d’arbitrer
entre, voire méme de réviser, les théories de ses collegues
anthropologues de cabinet. Et en effet, dans le méme article,
Codrington utilise ses données ethnographiques pour critiquer un

aspect de la théorie du méme Tylor - a savoir son idée que la notion
45

d’4me nait de I'expérience du réve™.
La seconde explication releve, elle, de considérations religieuses.
Larticle lui-méme le confirme puisque Codrington explicite I'intérét
qu'il voit a confirmer la présence de religion chez les Mélanésiens,
écrivant que « une population sauvage... qui n’a aucun appétit pour les

interactions avec l'invisible, n’offrirait au missionnaire aucun point

d’appui permettant de les élever a un degré supérieur’® ».

Létablissement d’une commensurabilité entre christianisme et
« paganisme » fonctionne comme une justification de son activité de
missionnaire, justification d’autant plus nécessaire que la Mission
mélanésienne souffrait dans lesannées 1880 a la fois de graves
difficultés financiéres et de résultats plus que décevants. Alors que la
mission méthodiste installée auxiles Fidji enregistrait de beaux
résultats, nos Anglicans ne voyaient que peu de conversions, et par-
dessus le marché avaient été confrontés a une vague d’apostasies suite

3 une série de catastrophes naturelles?’. Des difficultés qui
s’expliquent notamment par l'accent mis sur lacquisition et
I'assimilation de connaissances théologiques dans le cadre de la

conversion, un accent qui avait pour corollaire une idée par ailleurs



proche de I'unité psychique de '’humanité chere a Tylor et autres
évolutionnistes. Dans un tel contexte, il était crucial de montrer a de
potentiels bailleurs de fonds la commensurabilité entre christianisme
et paganisme mélanésien, condition sine qua non de la conversion. Une
exigence qui avait pour conséquence de reléguer le mana, notion

exotique et étrange, a un réle mineur, voire a I'inexistence.

Y avait-il eu d’importants développements entre 1877 et 1880
expliquant un tel revirement ou doit-on au contraire conclure que
Codrington était prét a infléchir sa présentation de ses données
ethnographiques pour satisfaire a des exigences économiques et
théologiques ? Pour tenter de répondre a cette question, on peut se
tourner vers les textes que Codrington publie apres 1881. Le premier
de ceux-ci est son magnum opus ethnographique :The Melanesians :
Studies in Their Anthropology and Folklore, publié en 1891. La date a son
importance. Codrington a quitté la mission quatre ans plus tét et 'on
peut imaginer qu'il se sente moins responsable du succes financier de

la Mission mélanésienne. En outre, il a publié en 1885, une étude de

48 ot au méme

grammaire comparée des langues mélanésiennes
moment I'Université d’Oxford lui décerne un doctorat en divinity. Voila

qui contribue favorablement a sa notoriété scientifique.

Dans The Melanesians, le mana est analysé dans le chapitre religion, ou il
joue le réle de catégorie centrale. On observe ainsi un retour a la
position de la lettre expédiée a Max Miiller. Toutefois, Codrington
nuance les propos tenus dans cette lettre puisque les étres personnels
sont loin d’étre absents de sa discussion de la religion : « [le mana],

bien qu'impersonnel, est toujours relié a une personne qui la dirige ;

Pont tous les esprits, les fantdmes en général, certains hommes*’ ». 11
donne en outre de longues descriptions des différents esprits ainsi que
des rites qui s’y attachent. Mais invariablement, c’est leur association
au mana qui justifie le fait de les inclure dans la discussion.

Il y a ainsi un nouveau revirement - signalé par une note ot il donne le

texte qu’avait cité Miiller en 1878 °°, La croyance en les étres spirituels
et en "dme n’a certes pas disparu - Codrington n’introduit d’ailleurs
pas d’information véritablement nouvelle - mais ils sont subordonnés
au mana, ce qui implique une définition de la religion différente de
celle deTylor. Or, c’est avec celle-ci que Codrington ouvre son
chapitre sur la religion : « la religion des Mélanésiens est I'expression
de leur conception du surnaturel, et comprend une tres grande

gamme de croyances et de pratiques dont les limites seraient difficiles

>l » Le revirement est donc aussi définitionnel car

a déterminer
évoquer le surnaturel est une fagon de s’attaquer a Tylor, pour qui
I'animisme est éminemment rationnel, et plus généralement a
I’évolutionnisme et son sous-texte colonialiste d’'une part mais surtout

son athéisme.

Que Codrington, confronté au choix entre Miiller et Tylor, ait



finalement penché pour le premier est confirmé par le dernier texte

qu'il ait signé, six ans avant sa mort en 1922. Il s’agit de l'entrée

« Melanesians » dans la prestigieuse Encyclopedia of Religion and Ethics

%2 Ce texte qui s’appuie essentiellement sur The Melanesians, et dont la
bibliographie ne contient aucun texte postérieur a 1891, indique cette
fois explicitement I'ancrage Miillerien de sa vision de la religion

mélanésienne :

Les Mélanésiens croient généralement que leurs vies et
actions se déroulent en présence et sous l'influence d’une
puissance supérieure a celle de 'homme vivant. Cette
puissance les entourait, étant liée aux objets extérieurs, a
des pierres par exemple, et employée par des personnes,
soit des hommes vivants ou morts, ou par des esprits... Ce

‘sentiment de 'infini’, comme Max Miiller I'appelle, était la
53

fondation des croyances religieuses des Mélanésiens>.
De ce trop bref parcours, on voit émerger 'image d’'un homme tiraillé.
Au niveau le plus superficiel, le tiraillement est paradigmatique, entre
le diffusionnisme philologique teinté de dégénérationnisme du
luthérien Max Miiller et le développementalisme athée d’Edward
Tylor. Mais il apparait également que les hésitations de Codrington
n’étaient pas qu'une affaire théorique. Sa foi mais aussi les exigences
- spirituelles et matérielles - de la Mission mélanésienne exercérent
une influence non négligeable sur son travail scientifique. Mais ce
qu'il y a peut-étre de plus frappant dans ses différents traitements du
mana, c'est que ceux-ci suggerent que le véritable tiraillement était
moins de l'ordre du conflit entre science et religion qu'un débat
interne entre positions religieuses, entre une position personnelle
- qui se livre en privé ou lorsque Codrington a définitivement quitté la
mission - et une position institutionnelle, une opposition qui se
répercute non seulement dans le choix des références théoriques mais
également dans celui de la définition de la religion.

Notes

1.Le présent texte est basé sur une recherche qui a fait 'objet d’'une
publication en anglais : Meylan, 2017.

2. Marett, 1900, p. 168.

3. Weber, 2013, p. 490-491.

4, Durkheim, 1912.

5. Lovejoy, 1906.

6.Jung, 1966, p. 228.



7_.Codrington, 1891, p. 118-120 et p. 191-192.

8.« Un observateur qui chercherait a enquéter systématiquement, se
trouverait d’emblée déconcerté par la multiplicité de langues a
laquelle il serait confronté. Supposons qu’il ait pour moyen de
communication une langue que lui et ses informateurs peuvent
utiliser librement pour leur usage quotidien, il la trouvera inadéquate
lorsqu’il s’agira de déterminer le véritable sens des expressions que
son informateur donne dans sa propre langue n’en connaissant pas
d’équivalent dans la langue commune employée. [..] Peu de
missionnaires ont le temps de faire des enquétes systématiques. Si,
néanmoins, ils le font, ils ont tendance a les commencer trop tét, et
pour le reste de leur carriere, ils adaptent ce qu’ils ont vu a leurs
schémas initiaux sur la religion des indigenes. [...] En outre, chacun,
missionnaire et visiteur, amene avec lui quelque idée précongue ; il
s’attend a voir des idoles, et il les voit ; on qualifie d’idoles des images
dans des musées faites pour s’amuser ; Un insulaire des Salomon
sculpte le couvercle de sa boite a chaux en une figure grotesque, et
cette derniére devient le sujet d'une gravure intitulée ‘dieu, ile
Salomon’. 1l est extrémement difficile pour quiconque de commencer
une enquéte libre de tout préjugé qui [...] influence sa conception du
sens des réponses quil recoit. Les questions qu’il pose guident
I'indigéne vers les réponses qu’il pense qu'il doit donner [..]. »
Codrington, 1891, p. 117-118.

9.1l y eut bien quelques voix critiques, par exemple Arthur Hocart,
mais celui-ci n’attaque Codrington que sur des points de détails
ethnographiques et linguistiques. De plus, ses remarques ne
trouverent essentiellement pas d’écho parmi les généralistes. Hocart,
1914, p. 100.

10. Mauss, 1950, p. 101.

11. Miiller, 1879, p. 49 ; par exemple : Lonergan, 1991, p. 116-117 ;
Gaillard, 2004, p. 30.

12. Stocking, 1996, p. 34-44, voir aussi Barbe, 2008.

13. La biographie de Codrington n’a pas encore été écrite, on trouvera
toutefois des informations a son sujet chez Hilliard, 1978 ; Whiteman,
1983 ;Davidson, 2003 ; et Kolshus, 2013. Le site internet suivant
compile plusieurs documents de et sur Codrington
http://anglicanhistory.org/oceania/codrington/ (consulté le 31
décembre 2018).

14. Hilliard, 1978, p. 31.

15. Codrington, 1885.

16.Le courant High Church se démarque par sa liturgie solennelle,
volontiers proche du catholicisme, le réle qu'il accorde a la tradition
ou encore a la succession apostolique. Il s’oppose ainsi a la Low
Church, plus proche du protestantisme. Ce dernier met moins 'accent
sur la liturgie et la hiérarchie sacerdotale.

17. Sohmer, 1994.

18. Patteson cité par Sohmer, 1994, p. 178.

19. Kolshus, 2013.


http://anglicanhistory.org/oceania/codrington/

20. Par exemple : Keesing 1984 ; Blust, 2007 ; Blevins 2008.
1. Williams, 1852, p. 71.

Codrington, 1863, p. 7.

23. Cf. Codrington, 1891, p. 118, 120, 192 et 216.

24. Codrington, 1863, p. 5.

25. Tylor, 1865. Un texte encore diffusionniste.

X

26. Voir par exemple Davidson, 2003, p. 174 ; Codrington, 1880, p. 133 ;
Codrington, 1881, p. 313.

27.Je n’ai malheureusement pas retrouvé la lettre, pas plus que le
récent biographe de Max Miiller, Lourens van den Bosch
(communication personnelle). Nous n’en connaissons que les brefs
passages cités par Miiller qui laisse entendre que celle-ci comptait au
moins quatorze pages. Miiller, 1878, p. 53.

28. Miiller, 1879, p. 49.

29. Miiller, 1878 ; Miiller, 1879.

30. Par exemple Miiller, 1873.

31. Miiller, 1878, p. 22-25.

32. Tylor, 1871, p. 1 et 383.

33.Pour Miiller, I'objet premier de la religion - l'infini - est le
spectacle des grands phénomenes naturels - et donc impersonnels. Ce
n'est que par la suite, lorsque le sens étymologique des noms
communs utilisés pour évoquer cet infini dans la nature se perd et que
I'on interpréte ces mots comme des noms propres, qu’apparaissent
des étres personnels. Miiller, 1909, p. 92-94.

34, Tylor, 1871, p. 1, 387 et 403.

35. Miiller, 1878, p. 55-56.

36.« Ce Mana, c’est une de ces premieres et gauches expressions de
I'infini, telles que dut en créer la pensée naissante dans les premiers
efforts de son impuissance, quoiqu’il y ait d’ailleurs déja des traces
visibles et de développement et de corruption jusque dans le Mana de
ces Mélanésiens ». Miiller, 1879, p. 50.

37. Par exemple Codrington 1891, p. 205.

38. Codrington, 1881, p. 278 et 303.

39. Codrington, 1881, p. 278 et 287.

40. Codrington, 1881, p. 311.

41. Codrington, 1881, p. 312.

42. Tylor, 1871, p. 1 et 383.

43.11 faut peut-étre ici ajouter que la définition de Tylor a I'avantage
de correspondre aux deux dogmes fondamentaux que cherchent a
enseigner les missionnaires - croyance en dieu et croyance en une vie
apres la mort - dont dépendent des notions telles que péché,
jugement, résurrection, etc. Ces deux notions sont également cruciales
dans son texte de 1863 (voir ci-dessus), soit huit ans avant la parution
du livre de Tylor. 1l n’est pas exclu que l'on ait affaire a une
convergence plutét qu'une diffusion.

44, Van den Bosch, 2002, p. 80-83 et 151.

45. Codrington, 1881, p. 313.

46. Codrington, 1881, p. 313.



7. Hilliard, 1978, p. 44, 60 et 96.

48.
49.

Codrington, 1885.
Codrington, 1891, p. 119.

50. Codrington, 1891, p. 118, n. 1.

51. Codrington, 1891, p. 116.

52. Codrington, 1916.

53. Codrington, 1916, p. 530.

Bibliographie

® Barbe, 2008 : Dominique Barbe, Histoire du Pacifique : des origines a nos
jours, Paris, Perrin.

® Blevins 2008 : Juliette Blevins, « Some Comparative Notes on Proto-
Oceanic *Mana : Inside and Outside the Austronesian Family »,
Oceanic Linguistics, 47, p. 253-274.

® Blust, 2007 : Robert Blust, « Proto-Oceanic *Mana Revisited »,
Oceanic Linguistics, 46, p. 404-423.

® Codrington, 1863 : Robert Codrington, Lecture on the Melanesian
Mission. En ligne
http://anglicanhistory.org/oceania/codrington lecture1863.pdf
(consulté le 2 janvier 2019).

® Codrington, 1880 : R. Codrington, « Notes on the Customs of Mota,
Banks Islands », Transactions and Proceedings of the Royal Society of
Victoria, 16, p. 119-143.

® Codrington, 1881 : R. Codrington, « Religious Beliefs and Practices
in Melanesia », Journal of the Anthropological Institute of Great Britain
and Ireland, 10, p. 261-316.

® Codrington, 1885 : R. Codrington, The Melanesian Languages, Oxford,
Clarendon Press.

® Codrington, 1891 : R. Codrington, The Melanesians : Studies in their
Anthropology and Folk-Lore, Oxford, Clarendon Press.

® Codrington, 1916 : R. Codrington « Melanesians », in Encyclopeedia of
Religion and Ethics, vol. 8, Edinburg, T & T Clark, p. 529-538.

® Davidson, 2003 : Allan Davidson, « The Legacy of Robert Henry
Codrington », International Bulletin of Missionary Research, 27, p. 171-
176.

® Durkheim, 1912 : Emile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie
religieuse, Paris, Alcan.

® Gaillard, 2004 : Gérard Gaillard, The Routledge Dictionary of
Anthropology, London, Routledge.

e Hilliard, 1978 : David Hilliard, God’s Gentlemen : A History of the
Melanesian Mission, 1849-1942, St Lucia, University of Queensland
Press.

® Hocart, 1914 : Arthur Hocart, « Mana », Man, 14, p. 97-101.

® Jung, 1966 : Carl Gustav Jung, Two Essays on Analytical Psychology, 2"
ed., R.F.C. Hull (trad.), Princeton, Princeton University Press.

°

Keesing, 1984 : Roger Keesing, « Rethinking Mana », Journal of


http://anglicanhistory.org/oceania/codrington_lecture1863.pdf

Anthropological Research, 40, p. 137-156.

Kolshus, 2013 : Thorgeir Kolshus, « Codrington, Keesing, and
Central Melanesian Mana : Two Historic Trajectories of Polynesian
Cultural Dissemination », Oceania, 83, p. 316-327.

Lonergan, 1991 : David Lonergan, « Codrington, Robert Henry »,
dans  Christopher ~ Winters, éd., International Dictionary of
Anthropologists, New York, Garland, p. 116-117.

Lovejoy, 1906 : Arthur Lovejoy, « The Fundamental Concept of the
Primitive Philosophy », The Monist, 16, p. 357-382.

Marett, 1900 : Robert Marett, « Pre-Animistic Religion », Folk-Lore,
11, p. 162-184.

Marett, 1941 : Robert Marett, A Jerseyman at Oxford, , London, Oxford
University Press.

Mauss, 1950 : Marcel Mauss, Sociologie et anthropologie, Paris, Presses
Universitaires de France.

Meylan, 2017 : Nicolas Meylan, Mana : A History of a Western Category ,
Leiden, Brill.

Miiller, 1873 : Max Miiller, Introduction to the Science of Religion,
London, Longmans, Green, and Co.

Miiller, 1878 : Max Miiller Lectures on the Origin and Growth of Religion
as Illustrated by the Religions of India, London, Longmans, Green, and
Co.

Miiller, 1879 : Max Miiller Origine et développement de la religion,
James Darmesteter, trans., Paris, Reinwald.

Miiller, 1909 : Max Miiller Comparative Mythology : An Essay, London,
Routledge.

Sohmer, 1994 : Sara Sohmer, « Christianity without Civilization :
Anglican Sources for an Alternative Nineteenth-Century Mission
Methodology », The Journal of Religious History, 18, p. 174-197.
Stocking, 1996 : George Stocking, After Tylor : British Social
Anthropology 1881-1951, London, Athlone.

Tylor, 1865 : Edward Tylor, Researches into the Early History of
Mankind and the Development of Civilization, London, Murray.

Tylor, 1871 : Edward Tylor, Primitive Culture, 2 vols., London,
Murray.

Van den Bosch, 2002 : Lourens van den Bosch, Friederich Max Miiller :
A Life Devoted to the Humanities, Leiden, Brill.

Weber, 2013 : Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie.
Unvollendet 1919-1920, Knut Borchardt, Edith Hanke, Wolfgang
Schluchter (éd.), Tiibingen, Mohr Siebeck.

Whiteman, 1983 : Darrell Whiteman, Melanesians and Missionaries : An
Ethnohistorical Study of Social and Religious Change in the Southwest
Pacific, Pasadena, William Carey Library.

Williams, 1852 : William Williams, A Dictionary of the New Zealand
Language and a Concise Grammar, London, Williams and Norgate.



Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et anthropalogie

SCIEMCES des savoirs, des techniques
SOCIALES et des croyances
Pale D que meéthodes et outils
Misison d I Mecherch 4 Scmon: Mermsings .
CMME - UNIVERSITE B CARN pour 'edition structurée
./
b MU enssib’
foole nationals supdrisure
s t P G 5 b D‘ U P g whird sciences de mlormation

ot des bibliothéaues

fondation
maison des
sCiences

de 'homme

=PrL
CAK

Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisy scherisl 1 chist technicpes
LIMIR 40 I MWL WIS MR IN

e CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

e DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Bibliographie
	Nos partenaires


