
Entre science et religion, leEntre science et religion, le
mana de Robertmana de Robert

CodringtonCodrington11

Actes du colloque Actes du colloque Spectres de l'éruditionSpectres de l'érudition, , 20182018

Résumé
Robert Codrington 
gure parmi les plus importants
anthropologues de la deuxième moitié du xix e siècle en raison de
sa discussion du mana, une puissance impersonnelle,
substantielle et surnaturelle. Une discussion qui allait avoir des
répercutions théoriques importantes pour l’anthropologie, la
sociologie ou encore l’histoire des religions. Mais derrière ce
mana se cache un homme complexe, ethnographe mais aussi
philologue, théoricien de la religion et missionnaire. Dans le
présent article, je comparerai les di"érentes descriptions de la
religion mélanésienne et du mana que Codrington produit
entre 1863et 1916 a
n d’identi
er certains des enjeux spirituels
et matériels qui déterminent ces descriptions. Et si les
théoriciens généralistes de la religion – Max Müller et Edward
Tylor notamment – jouent un rôle important, il s’avère que des
considérations religieuses ont, elles aussi, fortement contribué à
la conceptualisation de ce mana.

Pendant plus de trente ans, entre 1900 et 1930, le mana a dominé les
discussions savantes concernant la religion. Psychologues,
sociologues, historiens et autres anthropologues ont eu recours à cette
notion, d’origine polynésienne et mélanésienne, pour penser l’esprit
humain, la société ou encore la royauté dans ce que ceux-ci pouvaient
avoir de religieux. La notion est certainement élégante. Il s’agirait
d’une force impersonnelle, substantielle et surnaturelle. Mais elle est
également plastique. Certains la rapprochent des forces de la
physique, de l’électricité notamment. D’autres y apercevront le noyau
de l’expérience religieuse, mettant en jeu une intense émotion sui
generis, la crainte révérencieuse mieux connue sous son nom anglais d’

Nicolas Meylan

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=183


awe 2. D’autres encore y trouveront des liens avec le totémisme. Or il
est frappant que tous ceux qui mobilisèrent le mana, parmi lesquels on
notera des savants aussi di"érents que Max Weber 3, Émile Durkheim 
4, Arthur Lovejoy 5, ou encore Carl Gustav Jung 6, ce malgré d’évidents
désaccords, citent invariablement la même autorité, Robert Henry
Codrington. De même, ils renvoient immanquablement aux quelques
mêmes pages de sa somme ethnographique, The Melanesians : Studies in
their Anthropology and Folklore, parue chez Clarendon Press en 1891 7.

Si l’on peut proposer plusieurs hypothèses pour expliquer le succès de
ce texte, il ne fait guère de doute que l’humilité et la réFexivité
aGchées par l’auteur notamment dans l’introduction à son chapitre
sur la religion8, à quoi s’ajoutait un séjour de plus de vingt années sur
le terrain mélanésien, étaient de nature à lui conférer une grande
autorité. Et de fait, on observe que les informations que Codrington
transmet sur le mana furent largement mobilisées comme autant de
données brutes, son mana comme une représentation mélanésienne
encore non contaminée par la pensée occidentale et ses catégories9.
C’est d’ailleurs bien ce que laissent entendre Hubert et Mauss qui, dans
leur essai fondateur sur la magie paru en 1904, relèvent qu’avec cette
notion si diGcile à traduire en termes occidentaux, on a accès à une
« idée composite de force et de milieu [qui] échappe, au contraire, aux
catégories rigides et abstraites de notre langage et de notre raison10 ».
Dans The Melanesians, ce seraient les Mélanésiens qui parlent.

Il y a toutefois lieu de penser que Codrington était un peu plus qu’un
simple passeur, et que la formulation qu’il donne à ce mana n’est pas
étrangère à son succès. Pour s’en assurer, il s’agit d’interroger
l’homme et son travail. Pour ses contemporains œuvrant dans leur
cabinet de métropole, Codrington était avant tout un missionnaire. Le
comparatiste Max Müller en brosse le portrait suivant : « un
missionnaire expérimenté et un théologien qui pense », un portrait
qui devait être fréquemment reproduit dans la mémoire de
l’anthropologie11. E"ectivement, Robert Henry Codrington était un
missionnaire, mais d’un genre nouveau. Loin des aventuriers sans
éducation formelle en quête d’ascension sociale de la première moitié
du xix e siècle 12, Codrington, né en 1830, provenait d’une vieille famille
de prêtres anglicans et était au béné
ce d’une excellente éducation au
prestigieux Wadham College de l’Université d’Oxford où il obtient
d’abord un Bachelor of Arts (1852) puis un Master of Arts (1856) et
dont il devient Fellow en 1855 13. Ses études l’avaient préparé à oGcier
au sein de la Church of England, à partir de 1857, mais elles
l’introduisirent également à l’étude comparée des langues alors en



plein essor. Des compétences qui allaient s’avérer utiles lorsqu’il prit
la décision de quitter l’Angleterre pour l’Océanie en 1860, d’abord en
Nouvelle Zélande, puis à partir de 1867 sur l’île Norfolk où il devient le
proviseur de l’école de la toute nouvelle Mission mélanésienne.

Fondée en 1849, la situation géographique et linguistique de la mission
contraint son premier responsable de recourir à une méthode inédite
pour évangéliser la Mélanésie. En e"et, le très grand nombre d’îles et
de langues non apparentées que comptait le diocèse anglican de
Mélanésie y rendait impraticable la méthode employée jusque-là pour
évangéliser la Polynésie où la situation linguistique était beaucoup
plus simple, à savoir l’envoi pour une longue durée de quelques
Européens sur une île ou un archipel. La solution choisie fut de réunir
en un lieu des jeunes gens provenant de di"érentes îles de sorte qu’au
terme de leur formation ils puissent retourner chez eux et y enseigner
à leur tour le christianisme. On les 
t d’abord venir en Nouvelle
Zélande où ils recevaient une éducation à l’anglaise en anglais, mais le
deuxième responsable de la mission, l’évêque John Patteson, vit
l’intérêt à enseigner dans les langues vernaculaires. Il se mit à rédiger
des grammaires de di"érentes langues mélanésiennes ainsi qu’à
traduire de la littérature religieuse, puis déplaça l’école sur l’île
Norfolk en 1867 et 
t de la langue de Mota la lingua franca de la
mission14. Codrington acquit rapidement une connaissance
comparative des langues mélanésiennes parlées par ses élèves
provenant d’une multitude d’îles, connaissance qu’il devait
systématiser grâce à sa formation de philologue dans son livre The
Melanesian Languages 15.

Le fait que Codrington ait été un missionnaire d’un genre nouveau,
tant du point de vue social qu’intellectuel, tient également à sa
confession. Codrington était un anglican de tendance High Church 16.
Or, les missionnaires anglicans pensaient la conversion di"éremment
que leurs collègues évangéliques, méthodistes notamment, qui les
avaient précédés en Océanie. Si pour ces derniers, la conversion était
avant tout un phénomène d’ordre émotionnel et expérientiel, pour les
anglicans au contraire la conversion impliquait un processus en
premier lieu rationnel. Il s’agissait avant tout pour les candidats au
baptême de comprendre les préceptes de leur nouvelle religion17.
C’est ainsi que s’explique le souhait exprimé par John Patteson de
recruter pour la jeune Mission mélanésienne « quelques hommes, bien
formés, qui essayeront véritablement de comprendre ce qu’est le
paganisme et travailleront honnêtement et sans préjugé », des
hommes comme Robert Codrington 18. Pour comprendre comment
Codrington forma sa vision du « paganisme » mélanésien, on peut
passer par ses di"érents travaux sur le mana qui, entre 1863 et 1916,
donnent un aperçu des enjeux et questions qui guidèrent son travail ;
des enjeux et des questions qui sont scienti
ques, mais également
religieux.



Codrington ne découvre pas le terme mana sur le terrain. Il l’avait
rencontré avant même de mettre les pieds sur une île mélanésienne.
En e"et, ce substantif appartient également au lexique des langues
polynésiennes dont il avait appris celle parlée en Nouvelle Zélande. Or,
comme l’a montré l’ethnologue Thorgeir Kolshus, Codrington acquiert
les langues mélanésiennes à travers le Māori, ce qui va inFuencer sa
compréhension des termes communs aux deux groupes de langues19.
Et si la question du sens du mana polynésien reste débattue
aujourd’hui20, lorsque Codrington entra sur le terrain mélanésien, il
avait appris auprès de ses confrères missionnaires, notamment de
l’évêque anglican de Waiapu William Williams, que mana signi
ait
« puissance, influence, autorité21 ».

Codrington se mit au travail ethnographique dès 1863, à l’occasion
d’un tour des di"érents archipels de la mission. À son retour, il donna
une conférence sur di"érents aspects de la culture mélanésienne, au
cours de laquelle il indique que :

Des gens se voient reconnaître un certain pouvoir
surnaturel qui leur permet de rendre une chose ou un
endroit tapu, d’enchanter un chemin a
n de le rendre
impraticable, de rendre malade ou tuer un ennemi par
magie ou encore de garantir l’issue fatale d’un jet de javelot
ou de Fèche. Cette superstition joue un rôle très important
dans la vie courante22.

Bien que Codrington n’utilise pas dans ce texte de terme vernaculaire
pour désigner ce pouvoir, il n’est guère diGcile de reconnaître le
mana tel qu’il le décrira trente ans plus tard dans The Melanesians 23.
Or, ce qui rétrospectivement frappe dans cette brève discussion est le
fait qu’il ne classe pas explicitement le mana sous la rubrique religion.
En e"et, il ouvre sa discussion de ce pouvoir, qu’il regroupe avec la
sorcellerie et les tabous, par la remarque qu’« il est diGcile de
déterminer précisément quelles coutumes appartiennent à leur
religion24 ». Il y a toutefois deux « coutumes » qu’il classe sans
hésitation sous la rubrique religion : la croyance en des divinités et
celle en la vie après la mort.

Dans les années qui suivirent cette première conférence, Codrington
non seulement améliora ses compétences linguistiques et
ethnographiques mais il devint un informateur de plusieurs 
gures
centrales de la très jeune science des religions. John Patteson, qui
appartenait à la haute société anglaise, l’avait mis en contact avec Max
Müller, alors l’un des théoriciens de la religion les plus en vue, et
lorsque, en 1865, les deux hommes se rencontrèrent, Müller remit à
Codrington un ouvrage pour Patteson, le titre de celui-ci : Researches
into the Early History of Mankind de l’anthropologue Edward Burnett
Tylor 25. Dans les années qui suivirent, Codrington devint également



l’informateur de ce dernier ainsi que de savants comme James Frazer
ou encore du géographe Georg Gerland. Or, comme sa correspondance
privée ainsi que ses publications l’attestent, Codrington lisait les
théories de ces savants et se positionnait par rapport à leur vision de
la religion26.

La longue expérience de terrain et ses lectures théoriques devait
conduire Codrington à changer sa position. Dans une lettre expédiée
en juillet 1877 à Max Müller, Codrington présente le mana sous un jour
tout à fait différent27 :

La religion des Mélanésiens consiste, du point de vue de la
croyance, en la conviction qu’il existe une puissance
surnaturelle invisible ; et du point de vue de la pratique, en
l’usage de moyens pour tourner cette puissance à leur
avantage. La notion d’un être suprême leur est tout à fait
étrangère comme l’est d’ailleurs tout être occupant une
place élevée dans leur monde… Il s’agit là du mana28.

La di"érence avec le texte de 1863 est frappante. Non seulement il ne
fait aucun doute pour Codrington que le mana relève de la religion,
mais le mana en est désormais devenu la notion centrale. Mais ce texte
prend toute sa signi
cation dans son contexte de publication. Il est
cité par Max Müller dans son Origine et développement de la religion  29.
Dans ce cycle de conférences, Müller reprend et défend la théorie de la
religion qu’il propose depuis déjà plusieurs années30. Pour Müller, le
cœur de la religion consiste en la « perception de l’In
ni », qui a pour
théâtre, à l’origine, la nature. Or, selon Müller, cette perception ne
passe ni par les sens ni par la raison, mais par ce qu’il appelle « la
faculté de la foi » ( faculty for faith  31). Dans son opus magnum
anthropologique, Primitive Culture (1871), Tylor propose une théorie
intellectualiste et évolutionniste de la religion, l’animisme. Or, celle-ci
s’oppose à la théorie de Müller sur deux points centraux. D’une part, la
dé
nition de l’animisme, « la croyance en des êtres spirituels32 »,
implique la personnalité alors que pour Müller le stade initial de la
religion n’est pas nécessairement personnel33. D’autre part, Tylor, un
athée convaincu, considère que la religion est le produit de la raison
humaine dont la fonction – à des stades de développement inférieurs –
est d’expliquer le monde, c’est une « philosophie primitive », une
« proto-science »34.

Dans ses conférences, Müller cherchait à répondre à Tylor en
démontrant empiriquement que tant la dé
nition de la religion de son
adversaire que son intellectualisme sont inadéquats. En toute logique,
Müller insiste sur le caractère impersonnel mais aussi non-rationnel
du mana que décrit Codrington. Il annote en ce sens le texte du
missionnaire, par exemple en aGrmant que ce mana est « une forme



vague et brumeuse de l’idée de l’in
ni » et donc irrationnelle35. Ayant
encore aGrmé le statut primitif des Mélanésiens, Müller proclame que
ce mana con
rme sa théorie : la religion est à l’origine impersonnelle
et met en jeu la perception non-rationnelle de l’in
ni36. Mais pour que
le mana puisse fonctionner comme preuve à charge contre Tylor et
son animisme, il fallait encore qu’il soit catégorisé en tant que
religion.

La lettre tombe ainsi à point nommé pour Müller qui cherche à
contrer Tylor et son agenda athée faisant de la religion, dans le
contexte de l’Angleterre victorienne, rien de plus qu’une survivance
héritée d’une phase antérieure (et donc inférieure) du développement
culturel et intellectuel. Pourtant, Codrington allait, très peu de temps
après, donner une représentation bien di"érente de la religion
mélanésienne. En 1880 et en 1881, Codrington publie deux textes, le
premier dans les Transactions and Proceedings of the Royal Society of
Victoria et le deuxième dans le très prestigieux Journal of the
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland. Le premier, qui
décrit les coutumes et croyances de l’île de Mota (Îles Banks, Vanuatu)
ne mentionne simplement pas le mana – alors que des textes
ultérieurs indiquent que les habitants de cette île le connaissaient37. Si
le mana apparaît dans le deuxième article, ce n’est que très
discrètement. Sa discussion du terme consiste en quelques dix-neuf
lignes pour un article de cinquante-cinq pages. De plus, le mana
apparaît dans le contexte d’une analyse plus générale sur les êtres
surnaturels. Et si le mana y est dé
ni comme une « puissance
surnaturelle » ou « spirituelle38 », Codrington de nouveau se montre
hésitant quant à sa catégorisation, puisqu’à plusieurs reprises il le
situe dans la sphère sociale et non religieuse39. Comme en 1863, ce
qu’il place au cœur de la religion ce sont les êtres surnaturels – les
esprits ( spirits) – et les croyances en lien avec la vie après la mort,
c’est-à-dire la survie de l’âme. Ces deux éléments occupent une place
centrale dans sa conclusion :

Une vue d’ensemble des croyances et pratiques religieuses
des îles de Mélanésie… montre à coup sûr une grande
unanimité… On constate que presque partout… on croit… en
l’existence d’êtres spirituels ( the existence of spiritual beings
is believed in)40.

La di"érence entre ces publications et la lettre de 1877 est saisissante
et suggère la présence d’un agenda qui dépasse la question
strictement ethnographique, descriptive. Or, Codrington termine son
article de 1881 par l’interrogation suivante : « Est-ce que de telles



croyances et pratiques… peuvent être quali
ées de religion ?41 ». La
réponse de Codrington est positive. Ce qui bien sûr pose la question de
la dé
nition qu’il donne au terme religion. S’il n’est pas explicite, il
n’en reste pas moins évident qu’il fait référence à la dé
nition
minimale de la religion, ou « animisme », de Tylor, c’est-à-dire : « la
croyance en des êtres spirituels42 », esprits mais aussi âmes et autres
fantômes longuement décrits dans son article. Mais pourquoi choisir
cette dé
nition ? En 1881, Tylor est le grand spécialiste de la religion
en Angleterre, sa dé
nition est hégémonique43, Müller quant à lui est
dépassé. Pire, ses idées sont attaquées par certains dans
l’establishment académique et religieux qui y voient du panthéisme à
peine déguisé44.

Attribuer de la religion par le biais de l’animisme aux Mélanésiens
peut dès lors s’expliquer de deux manières qui ne sont pas
mutuellement exclusives. La première est scienti
que. En se
conformant à la théorie de Tylor, Codrington montrait sa capacité à
entrer dans le cercle des théoriciens habilités à parler de religion.
Maîtrisant les règles de ce discours, il se saisit de l’autorité d’arbitrer
entre, voire même de réviser, les théories de ses collègues
anthropologues de cabinet. Et en e"et, dans le même article,
Codrington utilise ses données ethnographiques pour critiquer un
aspect de la théorie du même Tylor – à savoir son idée que la notion
d’âme naît de l’expérience du rêve45.

La seconde explication relève, elle, de considérations religieuses.
L’article lui-même le con
rme puisque Codrington explicite l’intérêt
qu’il voit à con
rmer la présence de religion chez les Mélanésiens,
écrivant que « une population sauvage… qui n’a aucun appétit pour les
interactions avec l’invisible, n’o"rirait au missionnaire aucun point
d’appui permettant de les élever à un degré supérieur46 ».
L’établissement d’une commensurabilité entre christianisme et
« paganisme » fonctionne comme une justi
cation de son activité de
missionnaire, justi
cation d’autant plus nécessaire que la Mission
mélanésienne sou"rait dans les années 1880 à la fois de graves
diGcultés 
nancières et de résultats plus que décevants. Alors que la
mission méthodiste installée aux îles Fidji enregistrait de beaux
résultats, nos Anglicans ne voyaient que peu de conversions, et par-
dessus le marché avaient été confrontés à une vague d’apostasies suite
à une série de catastrophes naturelles47. Des diGcultés qui
s’expliquent notamment par l’accent mis sur l’acquisition et
l’assimilation de connaissances théologiques dans le cadre de la
conversion, un accent qui avait pour corollaire une idée par ailleurs



proche de l’unité psychique de l’humanité chère à Tylor et autres
évolutionnistes. Dans un tel contexte, il était crucial de montrer à de
potentiels bailleurs de fonds la commensurabilité entre christianisme
et paganisme mélanésien, condition sine qua non de la conversion. Une
exigence qui avait pour conséquence de reléguer le mana, notion
exotique et étrange, à un rôle mineur, voire à l’inexistence.

Y avait-il eu d’importants développements entre 1877 et 1880
expliquant un tel revirement ou doit-on au contraire conclure que
Codrington était prêt à inFéchir sa présentation de ses données
ethnographiques pour satisfaire à des exigences économiques et
théologiques ? Pour tenter de répondre à cette question, on peut se
tourner vers les textes que Codrington publie après 1881. Le premier
de ceux-ci est son magnum opus ethnographique : The Melanesians :
Studies in Their Anthropology and Folklore , publié en 1891. La date a son
importance. Codrington a quitté la mission quatre ans plus tôt et l’on
peut imaginer qu’il se sente moins responsable du succès 
nancier de
la Mission mélanésienne. En outre, il a publié en 1885, une étude de
grammaire comparée des langues mélanésiennes48, et au même
moment l’Université d’Oxford lui décerne un doctorat en divinity. Voilà
qui contribue favorablement à sa notoriété scientifique.

Dans The Melanesians, le mana est analysé dans le chapitre religion, où il
joue le rôle de catégorie centrale. On observe ainsi un retour à la
position de la lettre expédiée à Max Müller. Toutefois, Codrington
nuance les propos tenus dans cette lettre puisque les êtres personnels
sont loin d’être absents de sa discussion de la religion : « [le mana],
bien qu’impersonnel, est toujours relié à une personne qui la dirige ;
l’ont tous les esprits, les fantômes en général, certains hommes49 ». Il
donne en outre de longues descriptions des di"érents esprits ainsi que
des rites qui s’y attachent. Mais invariablement, c’est leur association
au mana qui justifie le fait de les inclure dans la discussion.

Il y a ainsi un nouveau revirement – signalé par une note où il donne le
texte qu’avait cité Müller en 1878 50. La croyance en les êtres spirituels
et en l’âme n’a certes pas disparu – Codrington n’introduit d’ailleurs
pas d’information véritablement nouvelle – mais ils sont subordonnés
au mana, ce qui implique une dé
nition de la religion di"érente de
celle de Tylor. Or, c’est avec celle-ci que Codrington ouvre son
chapitre sur la religion : « la religion des Mélanésiens est l’expression
de leur conception du surnaturel, et comprend une très grande
gamme de croyances et de pratiques dont les limites seraient diGciles
à déterminer51. » Le revirement est donc aussi dé
nitionnel car
évoquer le surnaturel est une façon de s’attaquer à Tylor, pour qui
l’animisme est éminemment rationnel, et plus généralement à
l’évolutionnisme et son sous-texte colonialiste d’une part mais surtout
son athéisme.

Q u e Codrington, confronté au choix entre Müller et Tylor, ait




nalement penché pour le premier est con
rmé par le dernier texte
qu’il ait signé, six ans avant sa mort en 1922. Il s’agit de l’entrée

« Melanesians » dans la prestigieuse Encyclopædia of Religion and Ethics  
52. Ce texte qui s’appuie essentiellement sur The Melanesians, et dont la
bibliographie ne contient aucun texte postérieur à 1891, indique cette
fois explicitement l’ancrage Müllerien de sa vision de la religion
mélanésienne :

Les Mélanésiens croient généralement que leurs vies et
actions se déroulent en présence et sous l’inFuence d’une
puissance supérieure à celle de l’homme vivant. Cette
puissance les entourait, étant liée aux objets extérieurs, à
des pierres par exemple, et employée par des personnes,
soit des hommes vivants ou morts, ou par des esprits… Ce
‘sentiment de l’in
ni’, comme Max Müller l’appelle, était la
fondation des croyances religieuses des Mélanésiens53.

De ce trop bref parcours, on voit émerger l’image d’un homme tiraillé.
Au niveau le plus super
ciel, le tiraillement est paradigmatique, entre
le di"usionnisme philologique teinté de dégénérationnisme du
luthérien Max Müller et le développementalisme athée d’Edward
Tylor. Mais il apparaît également que les hésitations de Codrington
n’étaient pas qu’une a"aire théorique. Sa foi mais aussi les exigences
– spirituelles et matérielles – de la Mission mélanésienne exercèrent
une inFuence non négligeable sur son travail scienti
que. Mais ce
qu’il y a peut-être de plus frappant dans ses di"érents traitements du
mana, c’est que ceux-ci suggèrent que le véritable tiraillement était
moins de l’ordre du conFit entre science et religion qu’un débat
interne entre positions religieuses, entre une position personnelle
– qui se livre en privé ou lorsque Codrington a dé
nitivement quitté la
mission – et une position institutionnelle, une opposition qui se
répercute non seulement dans le choix des références théoriques mais
également dans celui de la définition de la religion.

Notes

1. Le présent texte est basé sur une recherche qui a fait l’objet d’une
publication en anglais : Meylan, 2017.
2. Marett, 1900, p. 168.
3. Weber, 2013, p. 490-491.
4. Durkheim, 1912.
5. Lovejoy, 1906.
6. Jung, 1966, p. 228.



7. Codrington, 1891, p. 118-120 et p. 191-192.
8. « Un observateur qui chercherait à enquêter systématiquement, se
trouverait d’emblée déconcerté par la multiplicité de langues à
laquelle il serait confronté. Supposons qu’il ait pour moyen de
communication une langue que lui et ses informateurs peuvent
utiliser librement pour leur usage quotidien, il la trouvera inadéquate
lorsqu’il s’agira de déterminer le véritable sens des expressions que
son informateur donne dans sa propre langue n’en connaissant pas
d’équivalent dans la langue commune employée. […] Peu de
missionnaires ont le temps de faire des enquêtes systématiques. Si,
néanmoins, ils le font, ils ont tendance à les commencer trop tôt, et
pour le reste de leur carrière, ils adaptent ce qu’ils ont vu à leurs
schémas initiaux sur la religion des indigènes. […] En outre, chacun,
missionnaire et visiteur, amène avec lui quelque idée préconçue ; il
s’attend à voir des idoles, et il les voit ; on quali
e d’idoles des images
dans des musées faites pour s’amuser ; Un insulaire des Salomon
sculpte le couvercle de sa boîte à chaux en une 
gure grotesque, et
cette dernière devient le sujet d’une gravure intitulée ‘dieu, île
Salomon’. Il est extrêmement diGcile pour quiconque de commencer
une enquête libre de tout préjugé qui […] inFuence sa conception du
sens des réponses qu’il reçoit. Les questions qu’il pose guident
l’indigène vers les réponses qu’il pense qu’il doit donner […]. »
Codrington, 1891, p. 117-118.
9 . Il y eut bien quelques voix critiques, par exemple Arthur Hocart,
mais celui-ci n’attaque Codrington que sur des points de détails
ethnographiques et linguistiques. De plus, ses remarques ne
trouvèrent essentiellement pas d’écho parmi les généralistes. Hocart,
1914, p. 100.
10. Mauss, 1950, p. 101.
11. Müller, 1879, p. 49 ; par exemple : Lonergan, 1991, p. 116-117 ;
Gaillard, 2004, p. 30.
12. Stocking, 1996, p. 34-44, voir aussi Barbe, 2008.
13. La biographie de Codrington n’a pas encore été écrite, on trouvera
toutefois des informations à son sujet chez Hilliard, 1978 ; Whiteman,
1983 ; Davidson, 2003 ; et Kolshus, 2013. Le site internet suivant
compile plusieurs documents de et sur Codrington :
http://anglicanhistory.org/oceania/codrington/ (consulté le 31
décembre 2018).
14. Hilliard, 1978, p. 31.
15. Codrington, 1885.
16. Le courant High Church se démarque par sa liturgie solennelle,
volontiers proche du catholicisme, le rôle qu’il accorde à la tradition
ou encore à la succession apostolique. Il s’oppose ainsi à la Low
Church, plus proche du protestantisme. Ce dernier met moins l’accent
sur la liturgie et la hiérarchie sacerdotale.
17. Sohmer, 1994.
18. Patteson cité par Sohmer, 1994, p. 178.
19. Kolshus, 2013.

http://anglicanhistory.org/oceania/codrington/


20. Par exemple : Keesing 1984 ; Blust, 2007 ; Blevins 2008.
21. Williams, 1852, p. 71.
22. Codrington, 1863, p. 7.
23. Cf. Codrington, 1891, p. 118, 120, 192 et 216.
24. Codrington, 1863, p. 5.
25. Tylor, 1865. Un texte encore diffusionniste.
26. Voir par exemple Davidson, 2003, p. 174 ; Codrington, 1880, p. 133 ;
Codrington, 1881, p. 313.
27. Je n’ai malheureusement pas retrouvé la lettre, pas plus que le
récent biographe de Max Müller, Lourens van den Bosch
(communication personnelle). Nous n’en connaissons que les brefs
passages cités par Müller qui laisse entendre que celle-ci comptait au
moins quatorze pages. Müller, 1878, p. 53.
28. Müller, 1879, p. 49.
29. Müller, 1878 ; Müller, 1879.
30. Par exemple Müller, 1873.
31. Müller, 1878, p. 22-25.
32. Tylor, 1871, p. 1 et 383.
3 3 . Pour Müller, l’objet premier de la religion – l’in
ni – est le
spectacle des grands phénomènes naturels – et donc impersonnels. Ce
n’est que par la suite, lorsque le sens étymologique des noms
communs utilisés pour évoquer cet in
ni dans la nature se perd et que
l’on interprète ces mots comme des noms propres, qu’apparaissent
des êtres personnels. Müller, 1909, p. 92-94.
34. Tylor, 1871, p. 1, 387 et 403.
35. Müller, 1878, p. 55-56.
36. « Ce Mana, c’est une de ces premières et gauches expressions de
l’in
ni, telles que dut en créer la pensée naissante dans les premiers
e"orts de son impuissance, quoiqu’il y ait d’ailleurs déjà des traces
visibles et de développement et de corruption jusque dans le Mana de
ces Mélanésiens ». Müller, 1879, p. 50.
37. Par exemple Codrington 1891, p. 205.
38. Codrington, 1881, p. 278 et 303.
39. Codrington, 1881, p. 278 et 287.
40. Codrington, 1881, p. 311.
41. Codrington, 1881, p. 312.
42. Tylor, 1871, p. 1 et 383.
43. Il faut peut-être ici ajouter que la dé
nition de Tylor a l’avantage
de correspondre aux deux dogmes fondamentaux que cherchent à
enseigner les missionnaires – croyance en dieu et croyance en une vie
après la mort – dont dépendent des notions telles que péché,
jugement, résurrection, etc. Ces deux notions sont également cruciales
dans son texte de 1863 (voir ci-dessus), soit huit ans avant la parution
du livre de Tylor. Il n’est pas exclu que l’on ait a"aire à une
convergence plutôt qu’une diffusion.
44. Van den Bosch, 2002, p. 80-83 et 151.
45. Codrington, 1881, p. 313.
46. Codrington, 1881, p. 313.



47. Hilliard, 1978, p. 44, 60 et 96.
48. Codrington, 1885.
49. Codrington, 1891, p. 119.
50. Codrington, 1891, p. 118, n. 1.
51. Codrington, 1891, p. 116.
52. Codrington, 1916.
53. Codrington, 1916, p. 530.

Bibliographie

Barbe, 2008 : Dominique Barbe, Histoire du Paci.que : des origines à nos
jours, Paris, Perrin.
Blevins 2008 : Juliette Blevins, « Some Comparative Notes on Proto-
Oceanic *Mana : Inside and Outside the Austronesian Family »,
Oceanic Linguistics, 47, p. 253-274.
Blust, 2007 : Robert Blust, « Proto-Oceanic *Mana Revisited »,
Oceanic Linguistics, 46, p. 404-423.
Codrington, 1863 : Robert Codrington, Lecture on the Melanesian
Mission. En ligne :
http://anglicanhistory.org/oceania/codrington_lecture1863.pdf
(consulté le 2 janvier 2019).
Codrington, 1880 : R. Codrington, « Notes on the Customs of Mota,
Banks Islands », Transactions and Proceedings of the Royal Society of
Victoria, 16, p. 119-143.
Codrington, 1881 : R. Codrington, « Religious Beliefs and Practices
in Melanesia », Journal of the Anthropological Institute of Great Britain
and Ireland, 10, p. 261-316.
Codrington, 1885 : R. Codrington, The Melanesian Languages, Oxford,
Clarendon Press.
Codrington, 1891 : R. Codrington, The Melanesians : Studies in their
Anthropology and Folk-Lore, Oxford, Clarendon Press.
Codrington, 1916 : R. Codrington « Melanesians », in Encyclopædia of
Religion and Ethics, vol. 8, Edinburg, T & T Clark, p. 529-538.
Davidson, 2003 : Allan Davidson, « The Legacy of Robert Henry
Codrington », International Bulletin of Missionary Research , 27, p. 171-
176.
Durkheim, 1912 : Émile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie
religieuse, Paris, Alcan.
Gaillard, 2004 : Gérard Gaillard, The Routledge Dictionary of
Anthropology, London, Routledge.
Hilliard, 1978 : David Hilliard, God’s Gentlemen : A History of the
Melanesian Mission, 1849-1942, St Lucia, University of Queensland
Press.
Hocart, 1914 : Arthur Hocart, « Mana », Man, 14, p. 97-101.
Jung, 1966 : Carl Gustav Jung, Two Essays on Analytical Psychology, 2nd

ed., R.F.C. Hull (trad.), Princeton, Princeton University Press.
Keesing, 1984 : Roger Keesing, « Rethinking Mana », Journal of

http://anglicanhistory.org/oceania/codrington_lecture1863.pdf


Anthropological Research, 40, p. 137-156.
Kolshus, 2013 : Thorgeir Kolshus, « Codrington, Keesing, and
Central Melanesian Mana : Two Historic Trajectories of Polynesian
Cultural Dissemination », Oceania, 83, p. 316-327.
Lonergan, 1991 : David Lonergan, « Codrington, Robert Henry »,
dans Christopher Winters, éd., International Dictionary of
Anthropologists, New York, Garland, p. 116-117.
Lovejoy, 1906 : Arthur Lovejoy, « The Fundamental Concept of the
Primitive Philosophy », The Monist, 16, p. 357-382.
Marett, 1900 : Robert Marett, « Pre-Animistic Religion », Folk-Lore,
11, p. 162-184.
Marett, 1941 : Robert Marett, A Jerseyman at Oxford , , London, Oxford
University Press.
Mauss, 1950 : Marcel Mauss, Sociologie et anthropologie , Paris, Presses
Universitaires de France.
Meylan, 2017 : Nicolas Meylan, Mana : A History of a Western Category ,
Leiden, Brill.
Müller, 1873 : Max Müller, Introduction to the Science of Religion ,
London, Longmans, Green, and Co.
Müller, 1878 : Max Müller Lectures on the Origin and Growth of Religion
as Illustrated by the Religions of India, London, Longmans, Green, and
Co.
Müller, 1879 : Max Müller Origine et développement de la religion ,
James Darmesteter, trans., Paris, Reinwald.
Müller, 1909 : Max Müller Comparative Mythology : An Essay , London,
Routledge.
Sohmer, 1994 : Sara Sohmer, « Christianity without Civilization :
Anglican Sources for an Alternative Nineteenth-Century Mission
Methodology », The Journal of Religious History, 18, p. 174-197.
Stocking, 1996 : George Stocking, After Tylor : British Social
Anthropology 1881-1951, London, Athlone.
Tylor, 1865 : Edward Tylor, Researches into the Early History of
Mankind and the Development of Civilization, London, Murray.
Tylor, 1871 : Edward Tylor, Primitive Culture, 2 vols., London,
Murray.
Van den Bosch, 2002 : Lourens van den Bosch, Friederich Max Müller :
A Life Devoted to the Humanities, Leiden, Brill.
Weber, 2013 : Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie.
Unvollendet 1919-1920, Knut Borchardt, Edith Hanke, Wolfgang
Schluchter (éd.), Tübingen, Mohr Siebeck.
Whiteman, 1983 : Darrell Whiteman, Melanesians and Missionaries : An
Ethnohistorical Study of Social and Religious Change in the Southwest
Pacific, Pasadena, William Carey Library.
Williams, 1852 : William Williams, A Dictionary of the New Zealand
Language and a Concise Grammar, London, Williams and Norgate.



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
7nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré>exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Bibliographie
	Nos partenaires


