
Montrer le corps : prouverMontrer le corps : prouver
le philosophe ? Le corpsle philosophe ? Le corps
des philosophes dans lades philosophes dans la

statuaire antiquestatuaire antique
Showing the body to prove the philosopher? The body of philosophers in ancientShowing the body to prove the philosopher? The body of philosophers in ancient
statuarystatuary

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciensCahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens , , Montrer,Montrer,
démontrerdémontrer, , n°8n°8, , 20162016

Résumé
Après avoir rappelé les conditions de préservation et de
transmission des statues de philosophes grecs, l’article cherche
dans un premier temps à interroger les critères servant
d’identi�cation au type philosophique dans la statuaire antique
(assis, barbe, vêtement), avant d’analyser les signi�cations des
corps sculptés à partir de l’exemple de trois statues de
philosophes (Diogène, Chrysippe, Épicure).

Nicolas Davieau

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=255


L’École nationale supérieure des beaux-arts de Paris conserve dans ses
collections un buste de Descartes réalisé en 1912 par Paul Richer. La
particularité de cet hommage tardif tient à ce qu’il renferme un
moulage en plâtre du crâne du philosophe, confectionné à partir des
restes d’un crâne conservé au musée de l’Homme et dont l’attribution
à Descartes fait débat depuis 1750 1. Ce crâne en plâtre est ensuite
intégré dans un buste qui reproduit les traits du tableau de Franz Hals
conservé au musée du Louvre (�g. 1). Par ce montage spectaculaire,
révélé devant l’Académie et la presse en janvier 1913, Richer entendait
à la fois démontrer que le crâne était bien celui de Descartes et
trancher le débat qui avait agité les anthropologues tout au long du
xix e siècle : un petit crâne ( parvula calvaria) peut-il être celui d’un
génie comme Descartes ? Cet exemple moderne illustre bien
l’investissement symbolique extrêmement puissant dont le corps des

Figure 1. Figure 1 - Descartes

Surmoulage en plâtre, xx e siècle. Paris, École nationale
supérieure des beaux-arts MU11990ter.



philosophes est l’objet2. Bien entendu, c’est le crâne, siège de
l’intelligence qui focalise alors l’attention. Qu’en est-il pour les
philosophes antiques ?

L’on tient pour admis et général le mépris professé par les philosophes
à l’endroit du corps, depuis la formule si frappante de Platon
décrivant le corps ( sôma) comme le gardien ou la prison de l’âme3.
Que peut donc en faire le sculpteur chargé d’en réaliser la statue ? Le
corps n’est-il qu’un support générique et passe-partout ou bien peut-il
se révéler le lieu d’exposition d’une preuve (preuve d’appartenance au
groupe des philosophes, preuve de mise en conformité entre le
discours et la pratique, preuve de l’activité philosophique elle-
même) ?

Corps grecs, bustes romains : d’in�dèles
reproductions ?

Les statues des philosophes grecs représentent pour l’historien des
sources à manier avec précaution. En e?et, bien qu’elles soient assez
fréquemment attestées dans la littérature – notamment chez
Pausanias ou chez Diogène Laërce –, ces statues ne nous sont connues,
sauf exception, que par l’intermédiaire de copies romaines. Ainsi, les
procédés de copie – notamment par moulage – ne permettent pas de
reproduire tous les détails et laissent la �nition ou le travail de surface
au copiste4.

Mais parmi tous les aléas de cette transmission, il en est une qui
importe notre sujet au premier chef : beaucoup des statues grecques,
réalisées en pied, n’ont été par la suite reproduites et conservées que
sous la forme de bustes, voire de têtes. Un survol rapide des ouvrages
d e Karl Schefold (Schefold 1997) ou Ralf von den Ho? (von den Ho?
1994) permet d’en comprendre l’étendue. Pour ne citer qu’un exemple,
les bustes de Socrate qui nous sont parvenus proviennent
vraisemblablement de deux statues de bronze élevées au sein de
l’Académie puis dans le Pompéion ; le seul portrait en pied dont nous
disposons est une statuette en marbre d’Alexandrie, datée du ii e siècle
avant J.-C. 5 Dans son ouvrage sur la �gure de l’intellectuel, Paul
Zanker (1995, p. 10) rappelle pourtant que le véritable sens d’une
statue grecque se trouve dans le corps :

Greek artists had produced only full portrait statues, into
the Late Hellenistic period, and for the Greeks, from Archaic



times on, the true meaning of a �gure was contained in the
body. It was the body that expressed a man’s physical and
ethical qualities, that celebrated his physical and spiritual
perfection and beauty, the kalokagathia.

Cette réduction romaine s’explique en partie par des raisons
�nancières (le buste coûte moins cher), matérielles (l’installation dans
une demeure privée n’est pas l’installation sur l’agora), mais elle
rappelle surtout le changement de fonction de l’objet : le portrait n’est
plus dédié dans un sanctuaire ou placé comme honneur sur la place
publique ; il fonctionne alors comme une icône de la culture grecque
que les Romains cultivés peuvent lire. C’est notamment ainsi que
Juvénal évoque les plâtres de Chrysippe, Aristote et Pittacos dans ses
Satires 6.

Des critères pour identifier un corps de philosophe
Si l’on peut considérer a priori que c’est dans les physionomies du
visage que se conservent le mieux les traits spéci�ques de tel ou tel
individu, le corps apparaît au contraire comme une forme générique
qui permettrait simplement de distinguer les hommes sculptés en
di?érentes catégories, plus ou moins larges et précisément dé�nies.
Ainsi Sheila Dillon (2006) sépare les hommes d’action ( men of action :
généraux, orateurs et politiciens) des hommes de pensée ( men of
thought : philosophes et poètes). Cette distinction, peut-être commode
pour désigner les statues, n’est évidemment pas sans écueils : qu’en
est-il alors des philosophes politiciens (ou l’inverse), comme
Démétrios de Phalère7 ? On peut noter par ailleurs que Schefold (1997)
choisit quant à lui de réunir dans son catalogue les penseurs et les
poètes, mais également les orateurs.

Une fois posée cette première distinction, les historiens proposent
ensuite de dresser une liste de certains critères qui permettent
d’identi�er ces hommes de pensée, à savoir : la position assise, le port
de l’ himation seul sans tunique, la présence d’une barbe ou encore
l’expression du visage8. Malheureusement ces critères doivent
fonctionner ensemble (ce qui n’est pas toujours le cas), et peuvent être
dans le détail soumis à une critique – portant notamment sur la
période de validité de ces critères.



Figure 2. Figure 2 - Théophraste

Détail d’un hermès en marbre. Rome, Villa Albani1034.

D’après Schefold 1997, p. 203, fig. 102.



On voit bien que, dans ces critères, la tête intervient ; mais les critères
jouent parfois bien mal leur rôle. On retrouve e?ectivement sur un
bon nombre de portraits bien identi�és comme représentant des
philosophes des signes de concentration, réSexion ou d’introspection.
Le buste de Théophraste, clairement identi�é par l’inscription, en
o?re un bon exemple : il représente le philosophe avec un front ridé
par une certaine tension, soulignée par les sourcils contractés (�g. 2).
Mais P. Zanker (1995, p. 71-72) rappelle à juste titre que des attitudes
semblables se retrouvent également dans des stèles attiques du iv

Figure 3. Figure 3 - Visages de citoyens athéniens

Reliefs funéraires, fin iv e siècle av. J.-C.Copenhague,
Glyptothèque Ny Carlsberg 1528, 1873, 1957 ; Athènes,
Musée national.

D’après Zanker 1995, p. 73, fig. 44.



e siècle av. J.-C.  (�g. 3), et qu’une telle apparence est valorisée dans les

textes, même chez des non-philosophes9.

Pour ce qui est de la barbe, P. Zanker (1995, p. 108-109 et p. 116-117)
aTrme qu’elle devient au iii e siècle avant J.-C. un signe de
conservatisme ou d’altérité qui distingue les philosophes, invoquant
notamment une citation de Chrysippe trouvée chez Athénée 10. Dès
lors, les statues hellénistiques portant une barbe indiqueraient que
l’on a a?aire à un philosophe. S. Dillon (2006, p.  74) donne pourtant
deux exemples de statues hellénistiques – le soi-disant Hippocrate de
Cos et le pseudo-philosophe de Delphes – qui, bien que portant la
barbe ainsi que l’ himation seul, pourraient également représenter des
citoyens actifs.



Figure 4. Figure 4 - Démosthène

Copenhague, Glyptothèque Ny Carlsberg 2782.



Hors la tête, les principales caractéristiques dé�nissant l’homme de
pensée, et partant le philosophe, seraient donc essentiellement le port
de l’ himation sans tunique et la position assise, auxquels peuvent venir
s’ajouter des éléments annexes : présence d’accessoires (rouleaux), la
position des bras, les pieds nus, des chairs Sasques ou vieillissantes11…
Mais, là encore, ces critères ne fonctionnent pas toujours : si le port de
l’ himation sans tunique est e?ectivement distinctif des philosophes (et
encore pas tous) d’après les sources littéraires12, on constate
également que cette convention de représentation est d’un usage plus
général : ainsi, S. Dillon (2006, p. 112-115) rappelle l’exemple de la
statue de Démosthène le représentant dans une attitude
d’introspection et portant uniquement l’ himation (�g. 4), mais on la
retrouve dans d’autres reliefs attiques contemporains (fig. 5).

D’après François Queyrel, « Les statues honorifiques entre
texte et image », Pallas 93, 2013, fig. 3.

Figure 5. Figure 5 - Visage de citoyen athénien

Relief funéraire attique, 360-350 av. J.-C. Copenhague,
Glyptothèque Ny Carlsberg.



Figure 6. Figure 6 - Cynique du Capitole

Rome, Musée du Capitole 737.

Wikimedia commons/Yair Haklai



Quant à la position assise, symbolisant la vita contemplativa, elle se
comprend bien en opposition avec l’activité ( vita activa) signalée par
la statue debout, mais là encore les signes ne sont pas toujours
univoques ou du moins les catégories sont-elles bien larges13. Ainsi, le
célèbre « Cynique du Capitole » (�g. 6) bien que représenté debout,
représente assez sûrement un philosophe cynique. Un exemple
inverse, également développé par S. Dillon, permet de rappeler à la
prudence : il s’agit d’une statue d’Izmir, retrouvée en 1952 et dont la
tête n’a été retrouvée que récemment (en 1999). La position assise, le
port de l’ himation seul ont pu laisser penser qu’on avait a?aire à un
philosophe (fig. 7).

Figure 7. Figure 7 - Poète de Claros

Statue acéphale, Musée d’Izmir.

D’après Robert 1999, p. 176, fig. 2 (cliché J. de La Genière).



Figure 8. Figure 8 - Poète de Claros

Statue reconstituée avec un moulage de la tête, Musée
d’Izmir.

D’après Robert 1999, p. 174, fig. 1 (cliché J. de La Genière).



Or la tête correspondant au buste est sans conteste celle d’un poète
(lui aussi avec ses caractéristiques : le bandeau, la bouche ouverte,
l’expression du visage) (�g. 8-9). Il s’agissait donc sans doute d’un
homme de pensée, mais pas d’un philosophe en tant que tel.

Ainsi, si l’on veut bien se placer dans la position (historiquement
plausible) d’un Athénien à l’époque hellénistique, ou dans celle (plus
imaginaire, étant donné la privatisation relative des portraits) d’un
Romain aux premiers siècles de notre ère, la démonstration du statut
n’est donc pas toujours évidente : la représentation du corps permet
sans doute d’o?rir une série d’indices qui peuvent converger et laisser
penser que l’on a sous les yeux plutôt un homme de pensée (un

Figure 9. Figure 9 - Poète de Claros

Tête du poète, conservée au musée de Selçuk.

D’après Robert 1999, p. 178, fig. 3 (cliché Renaud Robert).



intellectuel) qu’un homme d’action, mais sans constituer un code

iconographique précis et univoque14.

Des corps démonstratifs
Si les bustes sont plus fréquents dans les collections, il n’en demeure
pas moins que certaines statues – dont l’identification est relativement
assurée – permettent de donner à voir des philosophes incarnés, et
surtout d’illustrer di?érentes manières d’utiliser le corps pour
montrer l’activité philosophique ou l’appartenance à telle ou telle
école philosophique.

Diogène ou le Cynique ?



Figure 10. Figure 10 - Diogène le Cynique

Version restaurée d’une statuette représentant Diogène le
Cynique, époque impériale. Rome, Villa Albani 942.

Schefold 1997, p. 252, fig. 138.



La villa Albani conserve une statuette de 54 cm, réplique d’époque

impériale d’un original hellénistique, représentant Diogène de Sinope
15 (�g. 10). La statuette a été largement restaurée, puisque les parties
anciennes incluent seulement la tête, le torse avec les épaules et le
haut de la jambe droite. La restauration porte donc sur les bras et les
jambes de la statuette, et les accessoires (écuelle, bâton, chien) : elle a
été e?ectuée à partir des fragments de deux statuettes conservées à
New York et au Vatican, ainsi que d’une description publiée en 1785 16.
On sait par Diogène Laërce (VI, 78) qu’une statue de bronze
honori�que fut élevée par les Sinopéens quelques temps après la mort
de leur illustre compatriote, aux alentours de 324/321 avant J.-C. Ne
pourrait-on pas en trouver ici une réduction ? On constate tout
d’abord qu’hormis la barbe et le corps vieillissant, on ne retrouve
guère les indices du philosophe17. La nudité notamment est très
exceptionnelle (alors même que le tribôn – manteau grossier – apparaît
dans de nombreux témoignages littéraires comme une caractéristique
identi�ant le Cynique), qui demande à être interprétée. Cette nudité
est en e?et un choix délibéré de représentation, qui s’oppose à l’image
du Cynique en tribôn, permettant ainsi de donner à voir le corps dans
son intégralité. Le réalisme sinon la crudité de la représentation des
chairs, a?aissées, a conduit Zanker (1995, p. 177) à interpréter l’image
non pas tant comme un portrait que comme une invitation à admirer
le mépris du corps, l’émancipation des besoins que revendiquerait la
philosophie cynique. Si l’on trouve des anecdotes dans la biographie
de Cratès sur son mauvais état corporel, rien de semblable ne semble
transparaître concernant Diogène : le témoignage, certes tardif
d’Épictète, rappelle au contraire la santé de Diogène18. En réalité,
l’ascèse cynique – comme Marie-Odile Goulet-Cazé (1986) l’a montré –
témoigne d’un réel intérêt pour le corps, mais non pas tant pour le
corps fort (la force physique de l’athlète est très largement moquée
par Diogène dans les apophtegmes) que le corps résistant et endurant (
karteria, karterikos), celui que Diogène s’entraîne notamment à endurer
les plus extrêmes températures, les privations, etc. Falsi�ant là encore
la monnaie, le corps de Diogène est également un corps triomphant,
un corps maîtrisé, par delà l’apparence de sa débilité, de sa faiblesse.
En tous les cas, le corps représenté/montré apparaît bien comme une
démonstration de la philosophie cynique. Dès lors, cette
représentation est bien à comprendre comme une représentation
�dèle à l’esprit de la philosophie cynique : P. Zanker (1995, p. 176,
n. 32) estime qu’il s’agit d’un portrait rétrospectif et date l’original de
la �n du iii e ou du ii e siècle av. J.-C. , en ajoutant qu’une datation plus
précise semble diTcile : la justi�cation de la datation repose sur un
parallèle stylistique avec le réalisme d’autres œuvres de même époque,
notamment dans la représentation de la laideur du corps19.



Mais on peut, à titre de comparaison, confronter cette représentation
de Diogène à celle d’un petit bronze hellénistique représentant un
mendiant bossu (�g. 11) : le réalisme du Diogène semble nettement
moins outrancier que celui du mendiant, et pourrait plaider peut-être
en faveur d’une datation plus haute. Par ailleurs, la production de
statuettes à partir de la grande statuaire est supposée pour l’Alexandre
à la lance de Lysippe (Louvre Br 370)20. À l’inverse, concernant
Antisthène, une base de statue retrouvée à Ostie comportant
l’inscription « Antisthène le philosophe, œuvre de Phyromachos21 »
indique une réalisation post-mortem, entre la première moitié du iii e
siècle et le milieu du ii e siècle avant J.-C. 22.

Figure 11. Figure 11 - Mendiant bossu assis sur un rocher

Figurine en bronze, iii e siècle av. J.-C. Berlin,
Antikensammlung 30894,1.



Le geste de Chrysippe et (ou ?) celui de Zénon

Figure 12. Figure 12a - Statue acéphale représentant
Chrysippe (?)

Statue en marbre, i er siècle après J.-C. Paris, Musée du
Louvre MA80.



L’identi�cation, largement acceptée, d’une statue représentant
Chrysippe (�g. 12a-b) s’avère en réalité complexe. Sur le corps d’une
statue acéphale conservée au Louvre, on a recollé un buste chauve à
barbe courte, lui-même identi�é par des monnaies de Soles (datant de
Marc-Aurèle et Lucius Vérus) au stoïcien Chrysippe 23. On retrouve
bien ici les éléments caractéristiques de l’homme de pensée :
représenté assis, portant l’ himation sans tunique, dont le menton est
pourvu de barbe. Par ailleurs, le dos voûté, les jambes repliées et la
poitrine creusée sont autant de signes de vieillesse qui corroborent les
premiers indices. P. Zanker (1995, p. 97) y voit « la plus extraordinaire
expression de la notion de la pensée comme un dur labeur. […]
L’intention de l’artiste est de montrer comment le pouvoir de l’esprit

Figure 13. Figure 12b - Chrysippe

Version restaurée de la statue acéphale du Louvre.

D’après Schefold 1997, p. 255, fig. 144.



triomphe des faiblesses du corps. »

Mais c’est surtout par sa gestuelle que la statue est originale. La
position de la tête évoque – selon Zanker (1995, p. 98) – un regard

dirigé vers un interlocuteur quali�é d’opposant24. Le bras gauche est
caché dans le manteau25, tandis que la main droite est représentée
dans un geste très spéci�que, trois doigts tendus, deux repliés – ce que
P. Zanker (  ibid.) interprète comme un compte des arguments, des
points. Cette lecture peut se prévaloir de deux témoignages littéraires
anciens : celui de Pline, qui évoque un « homme comptant sur ses
doigts », d’Euboulidès ; celui de Sidoine Apollinaire décrivant un
Chrysippe «  digitis propter numerorum indicia constrictis  26 ». Sans
contester totalement cette interprétation, on peut tout d’abord
souligner que les doigts sont relativement souples : ce qui semble
contradictoire avec l’enjeu de la discussion et la tension évoquée par
P. Zanker 27. Au pire, on pourrait prendre Chrysippe pour un gâteux
qui doit nécessairement compter pour garder le �l de sa
démonstration. En�n, si Chrysippe est bien en position de discussion,
ses lèvres closes le placent nécessairement dans la situation
d’auditeur.

Mais ce geste si particulier – sur lequel repose d’ailleurs
l’identi�cation – est déjà évoqué dans un passage de Cicéron, au
premier livre De %nibus (I, 39), où il traite des dé�nitions épicuriennes
du bien : « Il y a dans le Céramique à Athènes une statue de Chrysippe,
assis et avançant la main ( porrecta manu) ; ce geste signi�e qu’il se
plaisait beaucoup à faire ce petit raisonnement subtil : “Votre main
dans l’état où la voilà, désire-t-elle quelque chose ? – Non sans doute. –
Mais si la volupté était le bien, ne la désirerait-elle pas ? – Je le crois. –
La volupté n’est donc pas le bien.” Si la statue pouvait parler, disait
mon père, elle ne tiendrait certes pas ce langage. » Le choix du
sculpteur est ici compris comme l’illustration d’une sorte de bon mot
que Cicéron quali�e de « petit raisonnement subtil » mais surtout
comme d’un raisonnement habituel, suTsamment répété pour
devenir emblématique du philosophe28. La paume retournée vers le
ciel, cette main symboliserait l’absence de désir, donc de tension,
d’e?ort. En réalité, l’interprétation cicéronienne du geste se comprend
dans un contexte polémique : l’interlocuteur veut montrer que le geste
d e Chrysippe n’est pas convaincant du point de vue épicurien. La
diTculté principale repose sur le fait que, d’après les propos que
Cicéron attribue au stoïcien, la main de Chrysippe devrait être tendue
non pas pour illustrer le propos, mais bien pour désigner la main de
l’interlocuteur.

Les modernes ont aussi tenté de donner une interprétation
philosophique au geste : il s’agirait d’une allusion à l’argument du
sorite – auquel Chrysippe a consacré des recherches29. Comme on le



voit, il semble diTcile de trancher dé�nitivement en faveur d’une
interprétation plutôt qu’une autre.

Mais on peut trouver chez Cicéron un autre texte, relatif à Zénon cette
fois, qui évoque également un geste habituel du philosophe, que l’on se
propose de retrouver ici : « Mais vous aTrmez que personne ne sait
rien, à l’exception du sage. Et Zénon le résumait par un geste : les
doigts étendus, montrant l’intérieur de sa main, il disait : “Voici la
représentation”. Puis, pliant un peu ses doigts : “Voici l’assentiment”.
Quand il avait replié complètement ses doigts et fermé son poing, il
disait que c’était la compréhension (de cette comparaison, il tira même
le mot nouveau de katalêpsis qu’il donna au processus). En�n, mettant
la main gauche sur la droite, il tenait son poing étroitement et
fortement serré, “telle était la science”, disait-il, “et personne à
l’exception du sage ne la possédait30”. » Le fragile échafaudage sur
lequel repose l’identi�cation de la statue acéphale, ainsi que l’absence
de statues représentant Zénon permettent de ne pas exclure a priori
que l’on puisse retrouver ce geste dans la statue du Louvre. Cela dit, le
fait que la main gauche ne soit pas disponible pour accomplir le geste
dans son intégralité doit nous maintenir dans le domaine de
l’hypothèse31.

À rebours de ces interprétations « par le haut », on peut présenter
dans un dernier temps une interprétation beaucoup moins coûteuse
en termes de signi�cation : le geste de Chrysippe illustrerait l’appui
bien souvent inconscient que n’importe quel locuteur trouve dans les
gestes de la main pour venir faciliter son discours32.

Ainsi, on constate que le corps représenté peut se prêter à de
multiples niveaux de lecture, pas nécessairement exclusifs les uns des
autres, qui peuvent notamment se distinguer entre interprétation
populaire ou savante. S’il paraît bien téméraire de trancher sur
l’intention du sculpteur ou du commanditaire, il y a là en tout cas un
indice tangible sur la manière dont le corps du philosophe peut par les
gestes donner à voir une pensée en action et démontrer le statut de
philosophe33.

École contre école : le soigné contre le négligé ?



On retrouve également dans la statue d’Épicure (�g. 13) les éléments
canoniques de l’homme de pensée : assis, barbu, vêtu de l’ himation
sans tunique, et portant par ailleurs sur son visage une attitude
d’introspection34. Cela dit, le contexte d’installation de la statue
diverge : alors que celle de Chrysippe, honori�que, est installée dans
l’espace public, au Céramique, celle d’Épicure est placée au sein du
Kèpos – ce qui rend une lecture philosophique de la statue d’autant
plus possible. P. Zanker (1995, p. 119-121) insiste pour sa part sur
l’opposition entre l’effort de pensée stoïcien et la sérénité épicurienne,
qui est en réalité variable notamment en fonction des différents bustes
d’Épicure conservés. De manière intéressante, S. Dillon (2006, p. 114-
115) propose une description comparée de la statue d’Épicure et celle

Figure 14. Figure 13 - Épicure

Version restaurée d’une statue représentant Épicure.
Florence, Musée archéologique 70990.

Zanker 1995, p. 115, fig. 62.



d e Chrysippe qui repose sur une autre caractéristique : alors que le
premier apparaît très soigné dans son apparence (notamment le

vêtement, la barbe et la chevelure), le second semble plus négligé35.
L’auteure met cette divergence en relation avec une tradition
accordant aux Épicuriens un souci des apparences, absent chez les
Stoïciens, dont elle trouve une expression – qu’elle reconnaît tardive –
dans les lettres d’Alciphron ( Lettres,III, 19), où sont décrits des
philosophes invités au banquet : « On a donc vu venir d’abord Étéoclès,
le Stoïcien que tu connais, ce vieillard dont la barbe aurait besoin
d’être taillée, ce malpropre à la tête crasseuse, cet homme tout
décrépit dont le front est plus ridé qu’une bourse. Il y avait aussi
Thémistagoras, de l’école péripatéticienne, un personnage qui n’est
pas désagréable à regarder et qui tire grande �erté de sa moustache
frisée. Il y avait encore l’Épicurien Zènocratès, qui ne prend pas peu
soin de ses boucles, et qui est aussi très �er de l’épaisseur de sa
barbe. » Ne pourrait-on pas envisager, à rebours de S. Dillon, que c’est
la tradition statuaire qui prévaut, et qui inspire le texte d’Alciphron,
postérieur de plusieurs siècles aux statues ? Que la statuaire ait
inspirée l’auteur ou bien l’inverse importe �nalement peu ici : le corps
apparaît en tous les cas comme élément pertinent de distinction entre
philosophes. Néanmoins, cette distinction n’est pas aussi simple qu’il
ne semble à première vue. On peut en e?et trouver chez Lucien (
Hermotime, 18) une description des Stoïciens dans laquelle les soins du
corps ne sont pas dédaignés : « Je voyais les Stoïciens, modestes dans
leur démarche, simples dans leurs vêtements, l’air réSéchi, la �gure
mâle, rasés presque tous jusqu’à la peau, rien qui annonçât la mollesse,
rien qui trahît l’excès contraire et qui sentît le cynique, mais ce juste
milieu que tout le monde regarde comme ce qu’il y a de meilleur. » En
réalité, les Stoïciens incarnent ici une forme de juste milieu, entre
l’excès de mollesse, attribuable aux épicuriens ou autres cyrénaïques,
et l’excès cynique, tout d’âpreté, que l’on a évoqué avec la statuette de
Diogène. Ainsi, le corps statu�é peut laisser entendre une
appartenance philosophique, mais toujours en prenant garde au
contexte de production de la statue : épicurienne ou stoïcienne, la
statue est le fruit d’une commande qui retrouve toujours dans son
sujet une sorte de point d’équilibre, comme ici entre le trop sale et le
trop soigné, et dont la polémique est absente36.

Au total, si la démonstration du statut de philosophe par le seul corps
semble problématique aux chercheurs contemporains, l’accumulation
d’indices renvoyant au genre de vie contemplatif devait permettre aux
yeux antiques de reconnaître un homme de pensée sans trop de
risques d’erreur. Par ailleurs, les corps sculptés assez sûrement
identi�és à des philosophes précis se révèlent le support de
démonstrations diverses : illustration d’un discours ou d’une opinion
philosophique dont le corps est le témoin (statuette de Diogène), mise



en scène de l’acte de penser ou de réSéchir, dans un jeu sur
l’intériorité qui devient visible par le geste (statut de Chrysippe),
représentation d’un rapport philosophique au corps, variant selon les
écoles philosophiques (Chrysippe et Épicure).

Notes

1. Dumez 2008-2009.
2 . Dans le même ordre d’idée (mais sans réalisation artistique), les
tribulations du cerveau d’Einstein sont tout aussi édi�antes : Hines
2014.
3. Platon, Cratyle 400c ( sôma) et Phédon 62c ( phroura).
4. Rolley 1999, p. 407. Sur toutes ces questions, cf. Dillon 2006, p. 13-57.
5. Rolley 1999, p. 299-300 ; Richter 1965 p. 106-109.
6. Juvénal, Satires, II, v. 1-7 : « Il me prend envie de m’enfuir d’ici par
delà les Sarmates et l’Océan glacial, toutes les fois qu’ils osent un mot
sur les mœurs, ceux qui jouent les Curius et dont la vie est une
bacchanale. Gens ignorants d’abord, bien qu’on trouve partout chez
eux le plâtre de Chrysippe : car, pour eux, la perfection, c’est d’acheter
un portrait d’Aristote ou de Pittacos, c’est de faire garder à une
étagère des Cléanthes originaux. » On trouve ici une indication sur
l’usage des bustes, que l’on trouvait dans les bibliothèques romaines (à
usage de serre-livres ?) : cf. Sénèque, Tranquillité de l’âme , IX ; Pline,
Histoire Naturelle,XXXV, 2, 6 (Asinius Pollion).
7 . Sur l’iconographie de Démétrios de Phalère, cf. DphA, II, 54 (Fr.
Queyrel) : aucune identification n’est assurée.
8 . Cf. Dillon 2006, p. 106-107 et p. 115-116, qui témoigne d’une très
grande prudence dans l’emploi des indices et la réalité d’un « type
philosophique » : «  it has generally been assumed that a beard and a
himation without tunic are all that was necessary to connote a philosopher
image in the Hellenistic period » (en note 64, S. Dillon précise que c’est un
postulat des ouvrages de P. Zanker comme de R. von den Hoff).
9. Isocrate, À Démonicos, I, 15 : « Accoutumez-vous à montrer un visage
non pas sombre et sévère, mais grave et réSéchi ; le premier vous
ferait paraître orgueilleux, le second vous fera paraître sage. » (Dans
une suite de préceptes sur la bonne manière de vivre ; usage
didactique). Démonicos n’est pas particulièrement philosophe ; intérêt
de la nuance entre sombre/sévère, grave/réSéchi. Pour ce qui est de la
barbe, P. Zanker (1995, p. 108-109 et p. 116-117) aTrme qu’elle devient
au  siècle avant J.-C. un signe de conservatisme ou d’altérité qui
distingue les philosophes, invoquant notamment une citation de
Chrysippe trouvée chez Athénée
10. Athénée, Deipnosophistes, XIII, 565.
11. Dillon 2006, p. 115 : «  Rather than one or two such éléments [i.e. la
barbe et l’himation sans tunique], it probably would have been necessary



for a portrait statue to employ most of them – seated pose, simple dress, aging
body, aging physiognomy, expression of mental concentration, and a beard. »
12. Manteau et tunique comme norme athénienne (dont Socrate se
démarque) mais sans tunique comme norme spartiate (Plutarque,
Lycurgue) et globalement signe de virilité (Hérodote : Crésus propose
d’amollir les Lydiens en leur mettant des tuniques).
13. On pense ici aux nombreuses mentions de philosophes pratiquant
en marchant.
14. Le cas du Cynique du Capitole montre peut-être cette ambiguïté
des codes : alors que la philosophie cynique n’est pas réputée pour son
attachement à l’étude des lettres, l’homme est représenté avec un
rouleau dans la main, qui – en dépit de sa station debout – permet
alors de l’apparenter au groupe des philosophes.
15. Zanker 1995, p. 177, n. 32 pour la bibliographie et l’identification.
16. Richter 1965, t. III, p. 183-184, n° 3-4, fig. 1058-1060.
1 7 . M.-C. Hellmann, dans sa notice consacrée à l’iconographie de
Diogène, souligne que l’iconographie de Diogène ne cherche pas tant à
conserver les traits du philosophe (même s’il est généralement
chauve, avec front élargi) qu’à « traduire la philosophie cynique
poussée à l’extrême » ( DphA, II, 147, p. 821-823).
18. Épictète, Entretiens, III, 22, 86-89 : « Un tel homme [le philosophe
cynique] a cependant besoin que son corps soit en bon état. Car, s’il se
présente phtisique, maigre et pâle, son témoignage n'aura plus le
même poids. Ce n'est pas assez qu'il prouve aux hommes ordinaires,
en leur découvrant son âme, que l’on peut être en belle et bonne
situation sans tout ce qu'ils admirent ; il faut encore qu’il leur montre
par son corps qu’une vie simple, frugale et au grand air, ne nuit pas à la
santé. Il faut qu’il puisse leur dire : Vois comme nous en rendons
témoignage, moi et mon corps. C’est ce que faisait Diogène : il se
promenait brillant de santé, et son corps attirait les regards de la
foule. Si le Cynique fait pitié, il a l’air d'un mendiant ; tout le monde se
détourne de lui ; sa vue choque tout le monde. Il ne faut pas qu’on le
voie sale, et qu’il éloigne de lui les gens, même par ce petit côté ; il faut
de la propreté jusque dans sa négligence, qui doit avoir quelque chose
de séduisant. »
19. Zanker 1995, p. 177 : «  the keenly observed realism, especially in the
startlingly misshapen and ugly body is in the direct tradition of works of the
third century B.C. »
20. Stewart 1993, p. 163-171.
21. Zevi 1970, p. 110 et fig. 20.
22. La datation de Phyromachos varie entre première moitié du iii e s.
av. J.-C. (d’après Pline, Histoire Naturelle, XXXIV, 84, datation acceptée
par J. Marcadé 1957, p. 102) et le milieu du ii e s. av. J.-C. (Andreae
1980, p. 40-48, sur critères stylistiques).
23. Cf. F. Queyrel, DphA, II, p. 363-364.
24. Les reconstructions (ou les angles de vue des photographies ?)
varient : celle proposée par P. Zanker (1995, �g. 54b : Munich, Museum
für Abgüsse Klassischer Bildwerke) place l’interlocuteur sensiblement



au même niveau que Chrysippe ; celle de Richter (1984, �g. 70 : Paris,
Musée du Louvre) place celui-ci plus bas, puisque le regard du
philosophe pointe vers le sol.
25. Wrede dans Thielmann et Wrede (1989, p. 134-137) identifie le geste
de la main gauche avec la katalêpsis. Si c’est le cas, on est loin d’un
geste didactique : caché dans le repli du manteau ?
26. Pline, Histoire Naturelle, XXXIV, 38 ; Sidoine Apollinaire, Lettres, IX,
14.
27. On peut aussi interpréter cela comme une forme de maîtrise de
soi : le vieux sage veut conserver le �l de ses arguments, mais est
suffisamment serein.
28. À noter qu’en dehors du témoignage de Cicéron, aucune source
littéraire ne conserve la trace de ce raisonnement et de son geste.
29. Milchhoefer 1893, p. 37-39.
30. Cicéron, Académiques, ΙΙ, 145.
3 1 . On peut signaler que Thielmann et Wrede (1989, p. 134-137)
cherchent à reconnaître la katalêpsis dans le geste de la seule main
gauche (ce qui contredirait le texte de Cicéron).
32. Sur le non sens du geste : Iverson et Goldin-Meadow 1998. Dans le
cadre d’une expérience, l’on demande à des enfants, voyants et non-
voyants, d’expliquer un phénomène scienti�que à d’autres : les non-
voyants utilisent autant les gestes que les voyants, et même quand ils
savent s’adresser aux non-voyants.
33. Le geste de Chrysippe n’est évidemment pas le seul : on pense à
l’introspection du soi-disant Cléanthe d’Assos (Londres, British
Museum) ou encore à la position penchée en avant d’Eudoxe de Cnide
(Budapest, Musée national). Cf. Zanker 1995, p. 102-108.
34. Zanker 1995, p. 114, n. 25 pour la bibliographie et l’identi�cation.
Le bras droit manquant a donné lieu à des hypothèses de restitution
divergentes.
35. Zanker 1995, p. 116-117.
36. On peut à titre d’exemple voir les descriptions à contre-courant
que proposent P. Zanker (1995 p. 129-133) et R. von den Ho? (1994,
p. 122-123) d’une même statue, le Cynique du Capitole : pour le
premier, le matériau du vêtement est grossier alors qu’il est riche pour
le second.

Bibliographie

Andreae B. (1980), « Antisthenes philososphos phyromachos
epoiei », Eikones, 12 p. 40-48.
Dillon S. (2006), Ancient Greek Portrait Sculpture. Context, Subjects, and
Styles, Cambridge.
DPhA : Dictionnaire des philosophes antiques, sous la direction de
Goulet R., Paris, 1989 (5 tomes parus).
Dumez H. (2008-2009), « Où repose René Descartes ? L’enquête », Le
Libellio d’Aegis 4 (en ligne), n° 3, p. 36-42. URL :



C O N C E P T I O N  :  É Q U I P E  S AV O I R S ,  P Ô L E  N U M É R I Q U E  R E C H E R C H E  E T  P L AT E F O R M E  G É O M AT I Q U E  ( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :  D A M I E N  R I S T E R U C C I ,  I M A G I L E ,  M Y  S C I E N C E  W O R K.  D E S I G N  :  W A H I D  M E N D I L .

http://lelibellio.com/ou-repose-rene-descartes-lenquete/
Goulet-Cazé M.-O. (1986), L’Ascèse cynique. Un commentaire de Diogène
Laërce VI 70-71, Paris.
Hines T. (2014), « Neuromythology of Einstein’s brain », Brain &
Cognition 88, p. 21-25.
Ho? R. von den (1994), Philosophenporträts des Früh- und
Hochhellenismus, Munich.
— (1996), « Die Statue eines kynischen Philosophen in Rom, Museo
Capitolino Inv. 737 », Antike plastik 25, p. 65-72.
Iverson J. M. et Goldin-Meadow S. (1998), « Why people gesture
when they speak », Nature 396, p. 228.
Marcadé J. (1957), Recueil des signatures des sculpteurs grecs. II,
Athènes.
Milchhoefer A. (1893), « Zu griechischen Künstlern », dans
Furtwängler A., Körte G., et Milchhoefer A. éd., Archäologische
Studien ihrem Lehrer Heinrich Brunn, Berlin, p. 35-66.
Robert R. (1999), « Le poète de Claros (information) », CRAI 143, 1,
1999, p. 173-188.
Richter G.M.A. (1965), The Portraits of the Greeks , Oxford.
Rolley Cl. (1999), La Sculpture grecque . Tome deux, la période classique,
Paris .
Schefold K. (1997), Die Bildnisse der antiken Dichter, Redner und Denker ,
Bâle.
Stewart A. (1993), Faces of Power , Berkeley-Los Angeles-Oxford.
— (1997), Art, desire and the body in ancient Greece , Cambridge.
Thielmann A. et Wrede H. (1989), « Bildnisstatuen stoischer
Philosophen », MDAI (A) 104, p. 109-155.
Zanker P. (1995), The Mask of Socrates, Berkeley.
Zevi F. (1970), « Tre iscrizioni con �rme di artisti greci. Saggi nel
tempio dell’ara rotonda a Ostia », RPAA 43, p. 95-116.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
?nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réCexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Résumé
	Corps grecs, bustes romains : d’infidèles reproductions ?
	Des critères pour identifier un corps de philosophe
	Des corps démonstratifs
	Diogène ou le Cynique ?
	Le geste de Chrysippe et (ou ?) celui de Zénon
	École contre école : le soigné contre le négligé ?

	Bibliographie
	Nos partenaires


