Montrer le corps : prouver
le philosophe ? Le corps
des philosophes dans la

statuaire antique

Showing the body to prove the philosopher? The body of philosophers in ancient
statuary

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens, Montrer,
démontrer, n°8, 2016

Nicolas Davieau

Résumé

Apreés avoir rappelé les conditions de préservation et de
transmission des statues de philosophes grecs, I'article cherche
dans un premier temps a interroger les critéres servant
d’identification au type philosophique dans la statuaire antique
(assis, barbe, vétement), avant d’analyser les significations des
corps sculptés a partir de l'exemple de trois statues de

philosophes (Diogeéne, Chrysippe, Epicure).



file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=255

Figure 1. Figure 1 - Descartes

Surmoulage en platre, xx€ siécle. Paris, Ecole nationale

supérieure des beaux-arts MU11990ter.

LEcole nationale supérieure des beaux-arts de Paris conserve dans ses
collections un buste de Descartes réalisé en 1912 par Paul Richer. La
particularité de cet hommage tardif tient a ce quil renferme un
moulage en platre du crine du philosophe, confectionné a partir des
restes d’'un crine conservé au musée de 'Homme et dont l'attribution

A Descartes fait débat depuis 1750 !. Ce crine en platre est ensuite
intégré dans un buste qui reproduit les traits du tableau de Franz Hals
conservé au musée du Louvre (fig. 1). Par ce montage spectaculaire,
révélé devant I’Académie et la presse en janvier 1913, Richer entendait
a la fois démontrer que le crine était bien celui de Descartes et
trancher le débat qui avait agité les anthropologues tout au long du
xix€ siécle : un petit crane ( parvula calvaria) peut-il étre celui d’'un
génie comme Descartes 7 Cet exemple moderne illustre bien
I'investissement symbolique extrémement puissant dont le corps des



philosophes est l'objet?. Bien entendu, c’est le crine, siege de
I'intelligence qui focalise alors l'attention. Qu'en est-il pour les
philosophes antiques ?

Lon tient pour admis et général le mépris professé par les philosophes

a l'endroit du corps, depuis la formule si frappante de Platon

décrivant le corps ( séma) comme le gardien ou la prison de I'ame?.

Que peut donc en faire le sculpteur chargé d’en réaliser la statue ? Le
corps n’est-il qu'un support générique et passe-partout ou bien peut-il
se révéler le lieu d’exposition d’'une preuve (preuve d’appartenance au
groupe des philosophes, preuve de mise en conformité entre le
discours et la pratique, preuve de lactivité philosophique elle-
méme) ?

Corps grecs, bustes romains : d’infidéles
reproductions ?

Les statues des philosophes grecs représentent pour I'historien des
sources a manier avec précaution. En effet, bien qu’elles soient assez
fréquemment attestées dans la littérature - notamment chez
Pausanias ou chez Diogéne Laérce -, ces statues ne nous sont connues,
sauf exception, que par I'intermédiaire de copies romaines. Ainsi, les
procédés de copie - notamment par moulage - ne permettent pas de
reproduire tous les détails et laissent la finition ou le travail de surface

au copiste4.

Mais parmi tous les aléas de cette transmission, il en est une qui
importe notre sujet au premier chef : beaucoup des statues grecques,
réalisées en pied, n’ont été par la suite reproduites et conservées que
sous la forme de bustes, voire de tétes. Un survol rapide des ouvrages
de Karl Schefold (Schefold 1997) ou Ralf von den Hoff (von den Hoff
1994) permet d’en comprendre ’étendue. Pour ne citer qu'un exemple,
les bustes deSocrate qui nous sont parvenus proviennent
vraisemblablement de deux statues de bronze élevées au sein de
’Académie puis dans le Pompéion ; le seul portrait en pied dont nous

disposons est une statuette en marbre d’Alexandrie, datée du ii€ siecle

avant J.-C. > Dans son ouvrage sur la figure de l'intellectuel, Paul
Zanker (1995, p. 10) rappelle pourtant que le véritable sens d’une
statue grecque se trouve dans le corps :

Greek artists had produced only full portrait statues, into
the Late Hellenistic period, and for the Greeks, from Archaic



times on, the true meaning of a figure was contained in the
body. It was the body that expressed a man’s physical and
ethical qualities, that celebrated his physical and spiritual
perfection and beauty, the kalokagathia.

Cette réduction romaine s’explique en partie par des raisons
financiéres (le buste coflite moins cher), matérielles (I'installation dans
une demeure privée n’est pas linstallation sur I'agora), mais elle
rappelle surtout le changement de fonction de I'objet : le portrait n’est
plus dédié dans un sanctuaire ou placé comme honneur sur la place
publique ; il fonctionne alors comme une icone de la culture grecque
que les Romains cultivés peuvent lire. C’est notamment ainsi que
Juvénal évoque les platres de Chrysippe, Aristote et Pittacos dans ses

Satires °.

Des critéres pour identifier un corps de philosophe

Si I'on peut considérer a priori que c’est dans les physionomies du
visage que se conservent le mieux les traits spécifiques de tel ou tel
individu, le corps apparait au contraire comme une forme générique
qui permettrait simplement de distinguer les hommes sculptés en
différentes catégories, plus ou moins larges et précisément définies.
Ainsi Sheila Dillon (2006) sépare les hommes d’action ( men of action :
généraux, orateurs et politiciens) des hommes de pensée ( men of
thought : philosophes et poétes). Cette distinction, peut-étre commode
pour désigner les statues, n’est évidemment pas sans écueils : qu'en

est-il alors des philosophes politiciens (ou Iinverse), comme

Démétrios de Phalére’ ? On peut noter par ailleurs que Schefold (1997)
choisit quant a lui de réunir dans son catalogue les penseurs et les
poetes, mais également les orateurs.

Une fois posée cette premiere distinction, les historiens proposent
ensuite de dresser une liste de certains critéres qui permettent
d’identifier ces hommes de pensée, a savoir : la position assise, le port

de I’ himation seul sans tunique, la présence d’'une barbe ou encore

expression du visage®. Malheureusement ces critéres doivent
fonctionner ensemble (ce qui n’est pas toujours le cas), et peuvent étre
dans le détail soumis a une critique - portant notamment sur la

période de validité de ces critéres.



Figure 2. Figure 2 - Théophraste

Détail d’'un hermes en marbre. Rome, Villa Albani1034.

D’apres Schefold 1997, p. 203, fig. 102.




Figure 3. Figure 3 - Visages de citoyens athéniens

Reliefs funéraires, fin iv® siécle av. J.-C.Copenhague,
Glyptothéque Ny Carlsberg 1528, 1873, 1957 ; Athénes,
Musée national.

D’apres Zanker 1995, p. 73, fig. 44.

On voit bien que, dans ces critéres, la téte intervient ; mais les critéres
jouent parfois bien mal leur réle. On retrouve effectivement sur un
bon nombre de portraits bien identifiés comme représentant des
philosophes des signes de concentration, réflexion ou d’introspection.
Le buste de Théophraste, clairement identifié par I'inscription, en
offre un bon exemple : il représente le philosophe avec un front ridé
par une certaine tension, soulignée par les sourcils contractés (fig. 2).
Mais P. Zanker (1995, p. 71-72) rappelle a juste titre que des attitudes
semblables se retrouvent également dans des steles attiques duiv



¢ siecle av. J.-C. (fig. 3), et qu'une telle apparence est valorisée dans les

textes, méme chez des non-philosophes”.

Pour ce qui est de la barbe, P. Zanker (1995, p. 108-109 et p. 116-117)

affirme quelle devient auiii © siecle avant J.-C. un signe de
conservatisme ou d’altérité qui distingue les philosophes, invoquant

notamment une citation de Chrysippe trouvée chez Athénée '°. Des
lors, les statues hellénistiques portant une barbe indiqueraient que
I'on a affaire a un philosophe. S. Dillon (2006, p. 74) donne pourtant
deux exemples de statues hellénistiques - le soi-disant Hippocrate de
Cos et le pseudo-philosophe de Delphes - qui, bien que portant la
barbe ainsi que I himation seul, pourraient également représenter des
citoyens actifs.



Figure 4. Figure 4 - Démosthéne

Copenhague, Glyptothéque Ny Carlsberg 2782.




D’apres Francois Queyrel, « Les statues honorifiques entre

texte et image », Pallas 93, 2013, fig. 3.

Figure 5. Figure 5 - Visage de citoyen athénien

Relief funéraire attique, 360-350 av. J.-C. Copenhague,
Glyptotheque Ny Carlsberg.

Hors la téte, les principales caractéristiques définissant 'homme de
pensée, et partant le philosophe, seraient donc essentiellement le port
de I” himation sans tunique et la position assise, auxquels peuvent venir
s'ajouter des éléments annexes : présence d’accessoires (rouleaux), la

position des bras, les pieds nus, des chairs flasques ou vieillissantes''...
Mais, 12 encore, ces critéres ne fonctionnent pas toujours : si le port de

I” himation sans tunique est effectivement distinctif des philosophes (et

encore pas tous) daprés les sources littéraires'?, on constate

également que cette convention de représentation est d'un usage plus
général : ainsi, S. Dillon (2006, p. 112-115) rappelle I'exemple de la
statue de Démosthéne le représentant dans une attitude
d’introspection et portant uniquement I’ himation (fig. 4), mais on la
retrouve dans d’autres reliefs attiques contemporains (fig. 5).



Figure 6. Figure 6 - Cynique du Capitole

Rome, Musée du Capitole 737.

Wikimedia commons/Yair Haklai




Figure 7. Figure 7 - Poete de Claros

Statue acéphale, Musée d’Izmir.

D’apres Robert 1999, p. 176, fig. 2 (cliché J. de La Geniére).

Quant a la position assise, symbolisant la vita contemplativa, elle se
comprend bien en opposition avec I'activité ( vita activa) signalée par
la statue debout, mais la encore les signes ne sont pas toujours

univoques ou du moins les catégories sont-elles bien larges'>. Ainsi, le
célebre « Cynique du Capitole » (fig. 6) bien que représenté debout,
représente assez srement un philosophe cynique. Un exemple
inverse, également développé par S. Dillon, permet de rappeler a la
prudence : il s’agit d’'une statue d’Izmir, retrouvée en 1952 et dont la
téte n’a été retrouvée que récemment (en 1999). La position assise, le
port de I himation seul ont pu laisser penser qu’on avait affaire a un
philosophe (fig. 7).



Figure 8. Figure 8 - Poete de Claros

Statue reconstituée avec un moulage de la téte, Musée

d’Izmir.

D’apreés Robert 1999, p. 174, fig. 1 (cliché J. de La Geniére).




Figure 9. Figure 9 - Poete de Claros

Téte du poete, conservée au musée de Selguk.

D’apres Robert 1999, p. 178, fig. 3 (cliché Renaud Robert).

Or la téte correspondant au buste est sans conteste celle d’'un poete
(lui aussi avec ses caractéristiques : le bandeau, la bouche ouverte,
I'expression du visage) (fig. 8-9). Il s’agissait donc sans doute d’un
homme de pensée, mais pas d’'un philosophe en tant que tel.

Ainsi, si 'on veut bien se placer dans la position (historiquement
plausible) d’un Athénien a '’époque hellénistique, ou dans celle (plus
imaginaire, étant donné la privatisation relative des portraits) d’'un
Romain aux premiers siécles de notre ére, la démonstration du statut
n’est donc pas toujours évidente : la représentation du corps permet
sans doute d’offrir une série d’indices qui peuvent converger et laisser
penser que l'on a sous les yeux plutét un homme de pensée (un



intellectuel) qu'un homme d’action, mais sans constituer un code

iconographique précis et univoque'*,

Des corps démonstratifs

Si les bustes sont plus fréquents dans les collections, il n’en demeure
pas moins que certaines statues - dont I'identification est relativement
assurée - permettent de donner a voir des philosophes incarnés, et
surtout d’illustrer différentes manieéres d’utiliser le corps pour
montrer l'activité philosophique ou I'appartenance a telle ou telle
école philosophique.

Diogeéne ou le Cynique ?



Figure 10. Figure 10 - Diogéne le Cynique

Version restaurée d’'une statuette représentant Diogene le

Cynique, époque impériale. Rome, Villa Albani 942.

Schefold 1997, p. 252, fig. 138.




La villa Albani conserve une statuette de 54 cm, réplique d’époque

impériale d’'un original hellénistique, représentant Diogéne de Sinope
15 (fig. 10). La statuette a été largement restaurée, puisque les parties
anciennes incluent seulement la téte, le torse avec les épaules et le
haut de la jambe droite. La restauration porte donc sur les bras et les
jambes de la statuette, et les accessoires (écuelle, baton, chien) : elle a
été effectuée a partir des fragments de deux statuettes conservées a
New York et au Vatican, ainsi que d’une description publiée en 1785 1°,
On sait par Diogéne Laérce (VI, 78) qu'une statue de bronze
honorifique fut élevée par les Sinopéens quelques temps apres la mort
de leur illustre compatriote, aux alentours de 324/321 avant J.-C. Ne
pourrait-on pas en trouver ici une réduction ? On constate tout

d’abord qu’hormis la barbe et le corps vieillissant, on ne retrouve

guére les indices du philosophe!’. La nudité notamment est tres
exceptionnelle (alors méme que le tribon - manteau grossier - apparait
dans de nombreux témoignages littéraires comme une caractéristique
identifiant le Cynique), qui demande a étre interprétée. Cette nudité
est en effet un choix délibéré de représentation, qui s’oppose a I'image
du Cynique en tribon, permettant ainsi de donner a voir le corps dans
son intégralité. Le réalisme sinon la crudité de la représentation des
chairs, affaissées, a conduit Zanker (1995, p. 177) a interpréter 'image
non pas tant comme un portrait que comme une invitation a admirer
le mépris du corps, 'émancipation des besoins que revendiquerait la
philosophie cynique. Si I'on trouve des anecdotes dans la biographie
de Crates sur son mauvais état corporel, rien de semblable ne semble

transparaitre concernant Diogéne : le témoignage, certes tardif

d’Epictete, rappelle au contraire la santé de Diogéne'®. En réalité,
I'ascése cynique - comme Marie-Odile Goulet-Cazé (1986) I’a montré -
témoigne d'un réel intérét pour le corps, mais non pas tant pour le
corps fort (la force physique de I'athléte est trés largement moquée
par Diogeéne dans les apophtegmes) que le corps résistant et endurant (
karteria, karterikos), celui que Diogéne s’entraine notamment a endurer
les plus extrémes températures, les privations, etc. Falsifiant la encore
la monnaie, le corps de Diogéne est également un corps triomphant,
un corps maitrisé, par dela 'apparence de sa débilité, de sa faiblesse.
En tous les cas, le corps représenté/montré apparait bien comme une
démonstration de la philosophie cynique. Des lors, cette
représentation est bien a comprendre comme une représentation
fidele a I'esprit de la philosophie cynique : P. Zanker (1995, p. 176,
n. 32) estime qu’il s’agit d'un portrait rétrospectif et date I'original de
la fin duiii® ou du ii® siécle av. J.-C., en ajoutant qu'une datation plus
précise semble difficile : la justification de la datation repose sur un
parallele stylistique avec le réalisme d’autres ceuvres de méme époque,

notamment dans la représentation de la laideur du corps®.



Figure 11. Figure 11 - Mendiant bossu assis sur un rocher

Figurine en bronze, iii° siecle av. J.-C. Berlin,

Antikensammlung 30894,1.

Mais on peut, a titre de comparaison, confronter cette représentation
de Diogene a celle d’'un petit bronze hellénistique représentant un
mendiant bossu (fig. 11) : le réalisme du Diogéne semble nettement
moins outrancier que celui du mendiant, et pourrait plaider peut-étre
en faveur d’'une datation plus haute. Par ailleurs, la production de

statuettes a partir de la grande statuaire est supposée pour I’Alexandre

a la lance de Lysippe (Louvre Br 370)20. A I'inverse, concernant
Antisthéne, une base de statue retrouvée a Ostie comportant

Pinscription « Antisthéne le philosophe, ceuvre de Phyromachos?! »
indique une réalisation post-mortem, entre la premiere moitié du iii®

siecle et le milieu du iff siécle avant J.-C. %2,



Le geste de Chrysippe et (ou ?) celui de Zénon

Figure 12. Figure 12a - Statue acéphale représentant
Chrysippe (?)

Statue en marbre, ' siécle aprés J.-C. Paris, Musée du
Louvre MASO.




Figure 13. Figure 12b - Chrysippe

Version restaurée de la statue acéphale du Louvre.

D’apres Schefold 1997, p. 255, fig. 144.

Lidentification, largement acceptée, d’une statue représentant
Chrysippe (fig. 12a-b) s’avére en réalité complexe. Sur le corps d’'une
statue acéphale conservée au Louvre, on a recollé un buste chauve a
barbe courte, lui-méme identifié par des monnaies de Soles (datant de

Marc-Auréle et Lucius Vérus) au stoicien Chrysippe 2°. On retrouve
bien ici les éléments caractéristiques de I'homme de pensée

représenté assis, portant I himation sans tunique, dont le menton est
pourvu de barbe. Par ailleurs, le dos voiité, les jambes repliées et la
poitrine creusée sont autant de signes de vieillesse qui corroborent les
premiers indices. P. Zanker (1995, p. 97) y voit « la plus extraordinaire
expression de la notion de la pensée comme un dur labeur. [...]
Lintention de 'artiste est de montrer comment le pouvoir de I'esprit



triomphe des faiblesses du corps. »

Mais c’est surtout par sa gestuelle que la statue est originale. La
position de la téte évoque - selon Zanker (1995, p. 98) - un regard

dirigé vers un interlocuteur qualifié d’opposant?4. Le bras gauche est

caché dans le manteau?, tandis que la main droite est représentée
dans un geste tres spécifique, trois doigts tendus, deux repliés - ce que
P. Zanker ( ibid.) interpréte comme un compte des arguments, des
points. Cette lecture peut se prévaloir de deux témoignages littéraires
anciens : celui de Pline, qui évoque un « homme comptant sur ses

doigts », d’Euboulidés ; celui de Sidoine Apollinaire décrivant un

26, Sans

Chrysippe « digitis propter numerorum indicia constrictis
contester totalement cette interprétation, on peut tout d’abord
souligner que les doigts sont relativement souples : ce qui semble

contradictoire avec ’enjeu de la discussion et la tension évoquée par

P. Zanker?’. Au pire, on pourrait prendre Chrysippe pour un gateux
qui doit nécessairement compter pour garder le fil de sa
démonstration. Enfin, si Chrysippe est bien en position de discussion,
ses levres closes le placent nécessairement dans la situation

d’auditeur.

Mais ce geste si particulier - sur lequel repose dailleurs
I'identification - est déja évoqué dans un passage de Cicéron, au
premier livre De finibus (I, 39), ou il traite des définitions épicuriennes
dubien : « Il y a dans le Céramique a Athénes une statue de Chrysippe,
assis et avangant la main ( porrecta manu) ; ce geste signifie qu’il se
plaisait beaucoup a faire ce petit raisonnement subtil : “Votre main
dans I'état ou la voila, désire-t-elle quelque chose ? - Non sans doute. -
Mais si la volupté était le bien, ne la désirerait-elle pas ? - Je le crois. -
La volupté n’est donc pas le bien.” Si la statue pouvait parler, disait
mon pere, elle ne tiendrait certes pas ce langage. » Le choix du
sculpteur est ici compris comme l'illustration d'une sorte de bon mot
que Cicéron qualifie de « petit raisonnement subtil » mais surtout

comme d'un raisonnement habituel, suffisamment répété pour

devenir emblématique du philosophe?®. La paume retournée vers le
ciel, cette main symboliserait I'absence de désir, donc de tension,
d’effort. En réalité, I'interprétation cicéronienne du geste se comprend
dans un contexte polémique : I'interlocuteur veut montrer que le geste
d e Chrysippe n’est pas convaincant du point de vue épicurien. La
difficulté principale repose sur le fait que, d’aprés les propos que
Cicéron attribue au stoicien, la main de Chrysippe devrait étre tendue
non pas pour illustrer le propos, mais bien pour désigner la main de
I'interlocuteur.

Les modernes ont aussi tenté de donner une interprétation
philosophique au geste : il s’agirait d’'une allusion a I'argument du

sorite — auquel Chrysippe a consacré des recherches?’. Comme on le



voit, il semble difficile de trancher définitivement en faveur d’une

interprétation plutét qu'une autre.

Mais on peut trouver chez Cicéron un autre texte, relatif a Zénon cette
fois, qui évoque également un geste habituel du philosophe, que 'on se
propose de retrouver ici : « Mais vous affirmez que personne ne sait
rien, a l'exception du sage. Et Zénon le résumait par un geste : les
doigts étendus, montrant l'intérieur de sa main, il disait : “Voici la
représentation”. Puis, pliant un peu ses doigts : “Voici I'assentiment”.
Quand il avait replié completement ses doigts et fermé son poing, il
disait que c’était la compréhension (de cette comparaison, il tira méme
le mot nouveau de katalépsis qu’il donna au processus). Enfin, mettant
la main gauche sur la droite, il tenait son poing étroitement et

fortement serré, “telle était la science”, disait-il, “et personne a

397, » Le fragile échafaudage sur

I'exception du sage ne la possédai
lequel repose I'identification de la statue acéphale, ainsi que I'absence
de statues représentant Zénon permettent de ne pas exclure a priori
que l'on puisse retrouver ce geste dans la statue du Louvre. Cela dit, le
fait que la main gauche ne soit pas disponible pour accomplir le geste

dans son intégralité doit nous maintenir dans le domaine de

hypothése’!.

A rebours de ces interprétations « par le haut », on peut présenter
dans un dernier temps une interprétation beaucoup moins cofiteuse
en termes de signification : le geste de Chrysippe illustrerait 'appui

bien souvent inconscient que n’importe quel locuteur trouve dans les

gestes de la main pour venir faciliter son discours®?,

Ainsi, on constate que le corps représenté peut se préter a de
multiples niveaux de lecture, pas nécessairement exclusifs les uns des
autres, qui peuvent notamment se distinguer entre interprétation
populaire ou savante. S'il parait bien téméraire de trancher sur
I'intention du sculpteur ou du commanditaire, il y a la en tout cas un
indice tangible sur la maniére dont le corps du philosophe peut par les
gestes donner a voir une pensée en action et démontrer le statut de

philosophe?>.

Ecole contre école : le soigné contre le négligé ?



Figure 14. Figure 13 - Epicure

Version restaurée d’une statue représentant Epicure.

Florence, Musée archéologique 70990.

Zanker 1995, p. 115, fig. 62.

On retrouve également dans la statue d’Epicure (fig. 13) les éléments
canoniques de ’homme de pensée : assis, barbu, vétu de " himation
sans tunique, et portant par ailleurs sur son visage une attitude

d’introspection®®. Cela dit, le contexte d’installation de la statue
diverge : alors que celle de Chrysippe, honorifique, est installée dans
Iespace public, au Céramique, celle d’Epicure est placée au sein du
Képos - ce qui rend une lecture philosophique de la statue d’autant
plus possible. P. Zanker (1995, p. 119-121) insiste pour sa part sur
I'opposition entre I'effort de pensée stoicien et la sérénité épicurienne,
qui est en réalité variable notamment en fonction des différents bustes
d’Epicure conservés. De maniére intéressante, S. Dillon (2006, p. 114-
115) propose une description comparée de la statue d’Epicure et celle



de Chrysippe qui repose sur une autre caractéristique : alors que le

premier apparait trés soigné dans son apparence (notamment le

vétement, la barbe et la chevelure), le second semble plus négligé>>.
Lauteure met cette divergence en relation avec une tradition
accordant aux Epicuriens un souci des apparences, absent chez les
Stoiciens, dont elle trouve une expression - qu’elle reconnait tardive -
dans les lettres d’Alciphron ( Lettres,III, 19), ou sont décrits des
philosophes invités au banquet : « On a donc vu venir d’abord Etéocles,
le Stoicien que tu connais, ce vieillard dont la barbe aurait besoin
d’étre taillée, ce malpropre a la téte crasseuse, cet homme tout
décrépit dont le front est plus ridé qu'une bourse. 1l y avait aussi
Thémistagoras, de 1'école péripatéticienne, un personnage qui n’est
pas désagréable a regarder et qui tire grande fierté de sa moustache
frisée. 1l y avait encore I'Epicurien Zénocrates, qui ne prend pas peu
soin de ses boucles, et qui est aussi tres fier de I'épaisseur de sa
barbe. » Ne pourrait-on pas envisager, a rebours de S. Dillon, que c’est
la tradition statuaire qui prévaut, et qui inspire le texte d’Alciphron,
postérieur de plusieurs siécles aux statues ? Que la statuaire ait
inspirée I'auteur ou bien I'inverse importe finalement peu ici : le corps
apparait en tous les cas comme élément pertinent de distinction entre
philosophes. Néanmoins, cette distinction n’est pas aussi simple qu’il
ne semble a premiére vue. On peut en effet trouver chez Lucien (
Hermotime, 18) une description des Stoiciens dans laquelle les soins du
corps ne sont pas dédaignés : « Je voyais les Stoiciens, modestes dans
leur démarche, simples dans leurs vétements, I'air réfléchi, la figure
male, rasés presque tous jusqu’a la peau, rien qui annongat la mollesse,
rien qui trahit 'excés contraire et qui sentit le cynique, mais ce juste
milieu que tout le monde regarde comme ce qu’il y a de meilleur. » En
réalité, les Stoiciens incarnent ici une forme de juste milieu, entre
I'exces de mollesse, attribuable aux épicuriens ou autres cyrénaiques,
et 'excés cynique, tout d’apreté, que 'on a évoqué avec la statuette de
Diogéne. Ainsi, le corps statufié peut laisser entendre une
appartenance philosophique, mais toujours en prenant garde au
contexte de production de la statue : épicurienne ou stoicienne, la
statue est le fruit d'une commande qui retrouve toujours dans son
sujet une sorte de point d’équilibre, comme ici entre le trop sale et le

trop soigné, et dont la polémique est absente>®.

Au total, si la démonstration du statut de philosophe par le seul corps
semble problématique aux chercheurs contemporains, I'accumulation
d’indices renvoyant au genre de vie contemplatif devait permettre aux
yeux antiques de reconnaitre un homme de pensée sans trop de
risques d’erreur. Par ailleurs, les corps sculptés assez slirement
identifiés a des philosophes précis se révelent le support de
démonstrations diverses : illustration d’un discours ou d’une opinion

philosophique dont le corps est le témoin (statuette de Diogéne), mise



en scéne de l'acte de penser ou de réfléchir, dans un jeu sur
I'intériorité qui devient visible par le geste (statut de Chrysippe),
représentation d’un rapport philosophique au corps, variant selon les

écoles philosophiques (Chrysippe et Epicure).

Notes

1. Dumez 2008-2009.

2.Dans le méme ordre d’idée (mais sans réalisation artistique), les
tribulations du cerveau d’Einstein sont tout aussi édifiantes : Hines
2014.

3. Platon, Cratyle 400c ( séma) et Phédon 62¢ ( phroura).

4. Rolley 1999, p. 407. Sur toutes ces questions, cf. Dillon 2006, p. 13-57.
5. Rolley 1999, p. 299-300 ; Richter 1965 p. 106-109.

6.Juvénal, Satires, 11, v. 1-7 : « Il me prend envie de m’enfuir d’ici par
dela les Sarmates et I'Océan glacial, toutes les fois qu’ils osent un mot
sur les meeurs, ceux qui jouent les Curius et dont la vie est une
bacchanale. Gens ignorants d’abord, bien qu’on trouve partout chez
eux le platre de Chrysippe : car, pour eux, la perfection, c’est d’acheter
un portrait d’Aristote ou de Pittacos, c’est de faire garder a une
étagere des Cléanthes originaux. » On trouve ici une indication sur
I'usage des bustes, que I'on trouvait dans les bibliothéques romaines (a
usage de serre-livres ?) : cf. Sénéque, Tranquillité de I'dme, IX ; Pline,
Histoire Naturelle, XXXV, 2, 6 (Asinius Pollion).

7. Sur l'iconographie de Démétrios de Phaleére, cf. DphA, 11, 54 (Fr.
Queyrel) : aucune identification n’est assurée.

8. Cf. Dillon 2006, p. 106-107 et p. 115-116, qui témoigne d’'une tres
grande prudence dans I'emploi des indices et la réalité d'un « type
philosophique » : « it has generally been assumed that a beard and a
himation without tunic are all that was necessary to connote a philosopher
image in the Hellenistic period » (en note 64, S. Dillon précise que c’est un
postulat des ouvrages de P. Zanker comme de R. von den Hoff).

9. Isocrate, A Démonicos, 1, 15 : « Accoutumez-vous a montrer un visage
non pas sombre et sévére, mais grave et réfléchi ; le premier vous
ferait paraitre orgueilleux, le second vous fera paraitre sage. » (Dans
une suite de préceptes sur la bonne maniére de vivre ; usage
didactique). Démonicos n’est pas particulierement philosophe ; intérét
de la nuance entre sombre/sévére, grave/réfléchi. Pour ce qui est de la
barbe, P. Zanker (1995, p. 108-109 et p. 116-117) affirme qu’elle devient
au siecle avant J.-C. un signe de conservatisme ou d’altérité qui
distingue les philosophes, invoquant notamment une citation de
Chrysippe trouvée chez Athénée

10. Athénée, Deipnosophistes, XIII, 565.

11. Dillon 2006, p. 115 : « Rather than one or two such éléments [i.e. la
barbe et 'himation sans tunique], it probably would have been necessary



for a portrait statue to employ most of them - seated pose, simple dress, aging
body, aging physiognomy, expression of mental concentration, and a beard. »
12. Manteau et tunique comme norme athénienne (dont Socrate se
démarque) mais sans tunique comme norme spartiate (Plutarque,
Lycurgue) et globalement signe de virilité (Hérodote : Crésus propose
d’amollir les Lydiens en leur mettant des tuniques).

13. On pense ici aux nombreuses mentions de philosophes pratiquant
en marchant.

14.1e cas du Cynique du Capitole montre peut-étre cette ambiguité
des codes : alors que la philosophie cynique n’est pas réputée pour son
attachement a I'étude des lettres, 'homme est représenté avec un
rouleau dans la main, qui - en dépit de sa station debout - permet
alors de I'apparenter au groupe des philosophes.

15. Zanker 1995, p. 177, n. 32 pour la bibliographie et I'identification.
16. Richter 1965, t. I11, p. 183-184, n° 3-4, fig. 1058-1060.

17.M.-C. Hellmann, dans sa notice consacrée a l'iconographie de
Diogene, souligne que I'iconographie de Diogene ne cherche pas tant a
conserver les traits du philosophe (méme s'il est généralement
chauve, avec front élargi) qu'a « traduire la philosophie cynique
poussée a I'extréme » ( DphA, 11, 147, p. 821-823).

18. Epictéte, Entretiens, III, 22, 86-89 : « Un tel homme [le philosophe
cynique] a cependant besoin que son corps soit en bon état. Car, s'il se
présente phtisique, maigre et pale, son témoignage n'aura plus le
méme poids. Ce n'est pas assez qu'il prouve aux hommes ordinaires,
en leur découvrant son dme, que l'on peut étre en belle et bonne
situation sans tout ce qu'ils admirent ; il faut encore qu’il leur montre
par son corps qu’une vie simple, frugale et au grand air, ne nuit pas a la
santé. Il faut qu’il puisse leur dire : Vois comme nous en rendons
témoignage, moi et mon corps. C'est ce que faisait Diogeéne : il se
promenait brillant de santé, et son corps attirait les regards de la
foule. Si le Cynique fait pitié, il a I'air d'un mendiant ; tout le monde se
détourne de lui ; sa vue choque tout le monde. Il ne faut pas qu'on le
voie sale, et qu'il éloigne de lui les gens, méme par ce petit c6té ; il faut
de la propreté jusque dans sa négligence, qui doit avoir quelque chose
de séduisant. »

19. Zanker 1995, p. 177 : « the keenly observed realism, especially in the
startlingly misshapen and ugly body is in the direct tradition of works of the
third century B.C. »

20. Stewart 1993, p. 163-171.

21. Zevi 1970, p. 110 et fig. 20.

22.1a datation de Phyromachos varie entre premiére moitié du iii € s.
av. J.-C. (d’apres Pline, Histoire Naturelle, XXXIV, 84, datation acceptée

par J. Marcadé 1957, p. 102) et le milieu duii € s. av. J.-C. (Andreae
1980, p. 40-48, sur critéres stylistiques).

23. Cf. F. Queyrel, DphA, 11, p. 363-364.

24.Les reconstructions (ou les angles de vue des photographies ?)
varient : celle proposée par P. Zanker (1995, fig. 54b : Munich, Museum
fiir Abgiisse Klassischer Bildwerke) place 'interlocuteur sensiblement



au méme niveau que Chrysippe ; celle de Richter (1984, fig. 70 : Paris,
Musée du Louvre) place celui-ci plus bas, puisque le regard du
philosophe pointe vers le sol.

25. Wrede dans Thielmann et Wrede (1989, p. 134-137) identifie le geste
de la main gauche avec la katalépsis. Si c’est le cas, on est loin d’un
geste didactique : caché dans le repli du manteau ?

26. Pline, Histoire Naturelle, XXXIV, 38 ; Sidoine Apollinaire, Lettres, IX,
14.

27.0n peut aussi interpréter cela comme une forme de maitrise de
soi : le vieux sage veut conserver le fil de ses arguments, mais est
suffisamment serein.

28. A noter qu'en dehors du témoignage de Cicéron, aucune source
littéraire ne conserve la trace de ce raisonnement et de son geste.

29. Milchhoefer 1893, p. 37-39.

30. Cicéron, Académiques, 11, 145.

31.0n peut signaler que Thielmann et Wrede (1989, p. 134-137)
cherchent a reconnaitre la katalépsis dans le geste de la seule main
gauche (ce qui contredirait le texte de Cicéron).

32. Sur le non sens du geste : Iverson et Goldin-Meadow 1998. Dans le
cadre d’une expérience, I'on demande a des enfants, voyants et non-
voyants, d’expliquer un phénomene scientifique a d’autres : les non-
voyants utilisent autant les gestes que les voyants, et méme quand ils
savent s’adresser aux non-voyants.

33.Le geste de Chrysippe n’est évidemment pas le seul : on pense a
I'introspection du soi-disant Cléanthe d’Assos (Londres, British
Museum) ou encore a la position penchée en avant d’Eudoxe de Cnide
(Budapest, Musée national). Cf. Zanker 1995, p. 102-108.

34. Zanker 1995, p. 114, n. 25 pour la bibliographie et I'identification.
Le bras droit manquant a donné lieu a des hypothéses de restitution
divergentes.

35. Zanker 1995, p. 116-117.

36.0n peut a titre d’exemple voir les descriptions a contre-courant
que proposent P. Zanker (1995 p. 129-133) et R. von den Hoff (1994,
p. 122-123) d’'une méme statue, le Cynique du Capitole : pour le
premier, le matériau du vétement est grossier alors qu'il est riche pour

le second.

Bibliographie

® Andreae B. (1980), « Antisthenes philososphos phyromachos
epoiei », Eikones, 12 p. 40-48.

e Dillon S. (2006), Ancient Greek Portrait Sculpture. Context, Subjects, and
Styles, Cambridge.

® DPhA: Dictionnaire des philosophes antiques, sous la direction de
Goulet R., Paris, 1989 (5 tomes parus).

® Dumez H. (2008-2009), « Ol repose René Descartes ? Lenquéte », Le
Libellio d’Aegis 4 (en ligne), n° 3, p. 36-42. URL



http://lelibellio.com/ou-repose-rene-descartes-lenquete/

® Goulet-Cazé M.-0. (1986), L'Ascése cynique. Un commentaire de Diogéne
Laérce VI 70-71, Paris.

® Hines T. (2014), « Neuromythology of Einstein’s brain », Brain &
Cognition 88, p. 21-25.

e Hoff R. von den (1994), Philosophenportrits des Friih- und
Hochbhellenismus, Munich.

® — (1996), « Die Statue eines kynischen Philosophen in Rom, Museo
Capitolino Inv. 737 », Antike plastik 25, p. 65-72.

® Iverson J. M. et Goldin-Meadow S. (1998), « Why people gesture
when they speak », Nature 396, p. 228.

® Marcadé J. (1957), Recueil des signatures des sculpteurs grecs. II,
Atheénes.

e Milchhoefer A. (1893), « Zu griechischen Kiinstlern », dans
Furtwéngler A., Korte G., et Milchhoefer A. éd., Archdologische
Studien ihrem Lehrer Heinrich Brunn, Berlin, p. 35-66.

® Robert R. (1999), « Le poéte de Claros (information) », CRAI 143, 1,
1999, p. 173-188.

® Richter G.M.A. (1965), The Portraits of the Greeks, Oxford.

® Rolley Cl. (1999), La Sculpture grecque . Tome deux, la période classique,
Paris .

® Schefold K. (1997), Die Bildnisse der antiken Dichter, Redner und Denker ,
Bile.

® Stewart A. (1993), Faces of Power, Berkeley-Los Angeles-Oxford.

® —(1997), Art, desire and the body in ancient Greece , Cambridge.

® Thielmann A. et Wrede H. (1989), « Bildnisstatuen stoischer
Philosophen », MDAI (A) 104, p. 109-155.

® Zanker P. (1995), The Mask of Socrates, Berkeley.

® Zevi F. (1970), « Tre iscrizioni con firme di artisti greci. Saggi nel
tempio dell’ara rotonda a Ostia », RPAA 43, p. 95-116.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE .
T':_:HAUTES haSteC rongatian

- Lat ' | malson aes

aboratoire d'Excellemnce crianrpe
ETUDESS Histoie et anthropologie sclences
SCIENCES des savoirs, des tec . de lhomme
SOCIALES ot des croyances

e CONCEPTION : EQUIPE 5sAVOIRS, POLE NUMERIQUE RECHERCHE ET PLATEFORME GEOMATIQUE (EHESS).
e DEVELOPPEMENT : DAMIEN RISTERUCCI, IMAGILE, MY SCIENCE WORK DESIGN : WAHID MENDIL.



https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

..................
uuuuuuuuuuuuuuuuuuuu

oNU

strasbourg

metopes

méthodes et outils
pour Iédition structurée

doole nationale supérisure
whied sciences de Nnlarmaticn
et des biblothégues

=Pr-L
CAK

Centre Alexandre-Koyré

Hiitioing dhisi shirainis it chisi bichrilepmd
LIS Eitets I

LECLILE
AlUTEL
FISERE
[ ]



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Résumé
	Corps grecs, bustes romains : d’infidèles reproductions ?
	Des critères pour identifier un corps de philosophe
	Des corps démonstratifs
	Diogène ou le Cynique ?
	Le geste de Chrysippe et (ou ?) celui de Zénon
	École contre école : le soigné contre le négligé ?

	Bibliographie
	Nos partenaires


