
Logiques des émotions,Logiques des émotions,
sociabilité et constructionsociabilité et construction
de soide soi

De la caractérologie aristotélicienne auDe la caractérologie aristotélicienne au  prosôponprosôpon  tragique tragique 11

MètisMètis, , Dossier : ÉmotionsDossier : Émotions , , Hors sérieHors série, , 20112011, , p. 81-100p. 81-100

Résumé
Cette étude s’interroge sur les questions théoriques que pose
pour l’histoire ancienne l’« homme sentiment ». Partant de
premières interrogations posées par L. Febvre, nous examinons la
question du sensible comme objet d’histoire et nous avançons
une ré#exion qui propose une nouvelle lecture de l’impact
historiographique des émotions. L’étude se développe à partir du
cadre théorique proposé par Aristote sur la formation des
caractères et aboutit à un questionnement plus précis sur la
canalisation théâtralisée de sentiments par le visage tragique.

L’apport de l’historicité du sensible
Lucien Febvre posait dans les années quarante une série de questions
cruciales sur l’utilité de l’étude des émotions dans le contexte de
l’histoire. L’historien s’interrogeait sur le sensible comme objet
historique en signalant, notamment, les réticences exprimées par ses
contemporains sur les impasses méthodologiques que présenterait
une telle étude. En e)et, le domaine des a)ects ne se rattachait pas
pour certains à celui de la « véritable histoire »2.

Il n’est pas question de débattre ici de ces critiques à replacer dans le
contexte historique de son époque. En e)et, les interrogations de
Lucien Febvre sur l’histoire a)ective ne sont plus sujettes à
provocations3. Ceci étant, si l’on place la complexité méthodologique
relative à l’historicité des émotions dans le contexte de l’évolution des
sciences a)ectives, il est évident que les questions posées à l’époque

Anastasia Serghidou

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=243


avaient leur propre fondement logique : L’émotion, expression avant
tout thymique, ne pouvait se comprendre que par rapport à la vie
a)ective de la personne et en conjonction avec le subjectivisme
purement psychologique. De ce fait son pro1l et son évolution n’ont
aucune valeur historique4.

Or, l’innovation épistémologique que Lucien Febvre apportait dans sa
quête de compréhension de la sensibilité comme objet d’histoire
reposait sur le fait que l’historien cherchait principalement à
comprendre ces traits de l’a)ectif qui se distancient du psychologisme
comportemental et du cognitivisme5. L. Febvre précisait, avec
perspicacité, que l’émotion, principal agent de la vie a)ective, doit se
distinguer de la simple réaction automatique de l’organisme aux
sollicitations du monde extérieur. En d’autres termes, il écartait l’idée
du stimulus et de sa pertinence dans l’étude des phénomènes
émotionnels et nous faisait comprendre que, même si on insistait pour
reconnaître l’« automatisme des réactions au monde extérieur », il
faudrait par ailleurs accepter que « les émotions sont contagieuses »6 .
Cette « contagion mimétique », comme il l’appelait est déterminante
en tant qu’elle évoque une dimension interactive et performative de
l’émotion. Ceci émane, logiquement, du fait que son expression est
souvent « le résultat d’une série d’expériences de vie commune et de
réactions semblables et simultanées au choc de situations identiques
et de contacts de même nature »7. De ce fait, elle souligne le principe
de la réciprocité et de la dépendance, nous rappelant que l’émotion est
une manifestation qui implique des rapports d’homme à homme, des
relations par conséquent interactives à la fois personnelles et
collectives.

C’est la problématique du collectif et de l’historicité des émotions et
des sentiments, proposées par Lucien Febvre, que Marc Bloch allait
par la suite interroger pour comprendre la gestion des sentiments au
Moyen Âge qui amenèrent à des comportements politiques
irrationnels8. Cette approche qui s’intégrait dans le contexte de la
psychohistoire, et que l’on pourrait aujourd’hui associer à celui de la
régulation émotionnelle9, s’est enrichie comme l’on sait par la suite
d’interprétations plus holistiques qui ont voulu voir dans l’émotion un
sens culturel, dépendant de systèmes sociaux et de jugements moraux,
esthétiques et juridiques10. D’autres ont également insisté sur la
dimension politique des a)ects liée à l’usage stratégique des émotions
par des autorités dirigeantes11. De manière générale, on aurait
tendance à voir dans ces analyses une interrogation qui traite de
l’historicité des émotions et du vécu et de la disposition permanente
de sentiments dans le contexte de la communauté civique.

Ceci étant, le monde antique, reste plutôt discret sur l’« expérience »
collective des émotions. C’est un problème essentiellement lié au



manque de sources directes relatives aux sensibilités collectives12. À
l’évidence, l’étude des sensibilités dans laquelle s’intègre l’étude des
émotions prend dans le cas de l’Antiquité une allure di)érente en
posant des questions nouvelles à l’histoire Ancienne. Elle donne place
à l’individu comme être socialisé et contextualisé, souvent vu comme
un catalyseur des inquiétudes civiques : approche qui favorise par une
méthode holistique, l’étude de ce que certains historiens, dans la
mouvance de l’ École des Annales, ont qualifié d’« homme sentiment »13.

Parmi les antiquisants, J.-P. Vernant , dans son étude sur « la fabrique
de soi »14, mettait l’accent sur l’importance de l’étude des sensibilités
pour la compréhension de l’homme Grec. Il attirait, de ce fait, notre
attention sur l’approche comparatiste et les complexités engendrées
par une interprétation unilatérale d’un objet d’étude polyvalent : l’être
humain. « Comportements humains [écrivait-il] faits de civilisation,
contenus spirituels, il y a là trois aspects d’une même réalité
concrète »15. De surcroît, l’intérêt des antiquisants pour l’étude des
sensibilités individuelles et collectives n’est perçu que comme un
prolongement du développement de nouveaux chantiers de
recherche. Sans vouloir insister sur le déterminisme social, depuis un
certain temps, la recherche s’oriente vers les mécanismes des
structures qui conditionnent les individus et leurs a)ects16. Dans ce
contexte, l’être humain acquiert une nouvelle dimension devenant
désormais un objet d’histoire, situé dans le temps et dans l’espace.

La curiosité des antiquisants pour l’« homme sentiment » tire
également ses origines de la problématique des « preuves » déductives
avancée par le questionnement philosophique : un intérêt légué peut-
être par Aristote qui nous initia à l’étude des pathê humains à partir
d’une interrogation qui implique des questions plus amples sur
l’impact persuasif et performatif des émotions dans le contexte
judiciaire et oratoire17. En e)et tant dans l’Éthique à Nicomaque que
dans la Rhétorique, les deux traités qui fournissent une liste et une
dé1nition des passions, le philosophe montre la spéci1cité des
passions en fonction de leur qualité et de leurs e)ets sur les autres, un
mouvement qui fait de surcroît varier le jugement de l’auditeur : la
passion n’étant pas uniquement une manière d’être, elle est aussi une
« émotion », c’est-à-dire un mouvement en soi et envers les autres.
Dans ce mouvement interactif, un rapport s’établit entre le
destinateur et le récepteur de l’émotion ; mouvement qui trouve en
l’occasion expression dans la parole persuasive de l’orateur censé
émouvoir l’âme de ses auditeurs. Plus encore, c’est un contexte
dynamique où la passion en tant qu’émotion transitoire est divisée en



plusieurs parties déterminantes dont l’une se réfère à l’ habitus, c’est-

à-dire à la disposition durable dans laquelle elle peut être ressentie18.

De manière intéressante, cet habitus ( hexis) est également présent
comme partie déterminante des « caractères »19. En e)et, ces
caractères qui sont décrits selon les passions (ϰατὰ τὰ πάθη) c’est-à-
dire selon la prédisposition à éprouver telle ou telle passion sont,
d’après Aristote, dépendants de l’ habitus, des âges, des conditions de
fortune : autant de dispositifs qui entraînent des modi1cations de l’
ethos humain, l’inscrivant ainsi dans la mouvance d’une histoire
personnelle dépendant du collectif et du social : une logique des
passions qui sous-tendrait le profil polyvalent de la persona éthique.

Aux origines de l’émotion socialisée : le pathos
aristotélicien

L’importance du code social dans l’expression des émotions, 1nement
élaborée dans l’œuvre d’Aristote, est clairement manifeste, dans la
composition des pathê que le philosophe établit dans le livre deux de la
Rhétorique. C’est essentiellement dans ce traité qu’Aristote développe
l’importance de la sociabilité dans la dynamique émotionnelle et la
formation des caractères :

Les développements relatifs aux passions doivent se diviser
en trois parties ; voici ce que je veux dire : pour la colère par
exemple, en quel habitus y est-on porté ; contre quelles
personnes se met-on habituellement en colère et à quels
sujets (… πῶς τε διαϰείμενοι ὀργίλοι εἰσί, ϰαὶ τίσιν εἰώθασιν
ὀργίζεσθαι, ϰαὶ ἐπὶ ποίοις). Si, en e)et, nous ne possédions
qu’une ou deux de ces notions, sans les posséder toutes
trois, il nous serait impossible d’inspirer la colère ; et il en
est pareillement des autres passions20.

Tout d’abord, il est évident que l’ habitus a une part déterminante dans
la quali1cation de la prédisposition d’un individu envers les autres. La
ré#exion du philosophe s’étend par la suite au domaine des facteurs
sociaux précis qui forment l’ ethos humain, à savoir la noble naissance,
la richesse, le pouvoir et la chance : conditions de fortune qui peuvent
modifier les caractères.

Traitons après cela des caractères selon les prédispositions
aux passions, les habitus (ϰατὰ τὰ πάθη ϰαὶ τὰς ἕξεις ) les
âges et les conditions de fortune. J’entends par passions



(πάθη) la colère, le désir et les émotions de ce genre, dont
nous avons parlé précédemment ; par habitus (ἕξεις), les
vertus et les vices (ἀρετὰς ϰαὶ ϰαϰίας) ; il en a été parlé
auparavant : quelles sortes de choses préfèrent chaque
groupe, quelles sortes d’actions il est porté à accomplir. Les
âges sont la jeunesse, la maturité et la vieillesse. Par
condition de fortune, j’entends la noblesse, la richesse, les
variétés du pouvoir, ainsi que leurs contraires, et, en
général, la bonne et la mauvaise chance21.

Une logique des émotions est ici avancée, traitant du caractère comme
un penchant intérieur conditionné par des états sociaux. En e)et,
l’origine des classes d’âge, l’aspect du pouvoir, la prédominance
physique et politique servent de 1ltres d’interprétation des
comportements humains : cette appréciation devient d’autant plus
intéressante quand il s’agit de comportements de multitude ou de
1gures d’autorité, tels ceux de personnages politiques, 1gures
hégémoniques par excellence à qui un ethos est reconnu. C’est à cet
ethos socialisé que se reconnaissent des éléments d’exaltation ou de
dégénérescence du pouvoir hégémonique, par exemple. Interrogeant
les groupes et le pouvoir des élites, Aristote met l’accent sur les genê et
les comportements qui nuèrent à leur autorité, à savoir la mania ou la
lourdeur (il est question de ἀβελτερίαν ϰαὶ νωθρότητα) : « Les familles
bien douées dégénèrent en des caractères plus exaltés, tels, par
exemple, les descendants d’Alcibiade et ceux de Denys l’Ancien ; celles
qui sont d’un caractère posé dégénèrent en sottise et en lourdeur, par
exemple les descendants de Cimon…22 »

La lecture aristotélicienne des caractères kata pathê socialement
conditionnés ouvre la ré#exion sur l’autorité, le pouvoir politique et la
di)érenciation sociale23. Cette approche se retrouve chez les
sociologues contemporains qui ont dans maints cas voulu associer les
actions collectives à des états comportementaux alors que des modèles
de dirigeants politiques se sont vus interprétés par le biais d’une
moralité fondée sur des valeurs émotives24 : cette sensibilité classe
l’émotion et ses agents dans la mouvance historique, culturelle et
sociale. Cette perspective ethico-sociale de l’émotion valorise l’idée
des dépendances a)ectives en fonction d’une série d’attitudes
comportementales qui scellent les liens de subordination.

Si l’on reste dans la problématique du philosophe, on peut remarquer
que l’analyse relative aux émotions est souvent structurée selon des
modèles de hiérarchies classiques qui impliquent des relations de
dépendance institutionnellement bien établies, telles celles de maître
à esclave25. L’idée de la subordination est ainsi signi1cativement
présente dans l’analyse du désir alors que l’émotivité de l’esclave en
tant que destinataire de l’ orgê, la colère, sert d’exemple
d’insigni1ance : « Aussi faut-il faire précéder le châtiment d’une



réprimande verbale ; ainsi, les esclaves mêmes s’indignent moins
d’être châtiés » (διὸ δεῖ τῷ λόγῳ προϰολάζειν ἀγαναϰτοῦσιν γὰρ

ἦττον ϰολαζόμενοι ϰαὶ οἱ δοῦλοι)26. La dimension même de
l’esclavage est déterminante du fait qu’elle est liée à des actes qui
impliquent la honte et l’impudence (αἰσχύνη).

Tirer pro1t de choses mesquines ou honteuses, ou de
morts ; d’où le proverbe : prendre à un mort ; car de tels
actes proviennent de la lésine et de la ladrerie (Καὶ τὸ
ϰερδαίνειν ἀπὸ μιϰρῶν ἢ τεθνεώτων, ὅθεν ϰαὶ ἡ παροιμία
τὸ ἀπὸ νεϰροῦ φέρειν. ἀπὸ αἰσχροϰερδείας γὰρ ϰαὶ
ἀνελευθερίας)27.

Cette analyse prend en compte les idéaux civiques relatifs,
notamment, à l’aspect négatif du gain28. En ces termes, le
comportement de la honte est censé être considéré comme un état
conditionné par une éthique civique qui reconnaît aux plus faibles le
droit de ne pas être exploités par les plus forts. Le cas contraire n’est
qu’un signe de « non-liberté » : πάντα γὰρ ἀνελευθερίας ταῦτα σημεῖα 
29.

La même condition de « non-liberté » relative à la soumission au gain
est mise en question dans le contexte de traitement des classes d’âge
pour désigner les contraintes de la vieillesse, conditionnée par la
mauvaise in#uence du gain super#u et excessif30. Le kerdos, source de
tant de maux les amène à un état de dépendance a)ective, remplacent
ainsi le « désir », relâché, lui, par la force de l’âge (αἵ τε γὰρ ἐπιθυμίαι
ἀνείϰασι ϰαὶ δουλεύουσι τῷ ϰέρδει). L’ensemble de la ré#exion se lie à
la façon dont Aristote fait usage de la dialectique du gain et de la force,
de la δύναμις résultant de la richesse (πλοῦτος)31.

Allant un peu plus loin dans ses analyses, Aristote, examine le rôle
social des enthymèmes, facteur aussi déterminant dans la formation des
caractères. Dans le cheminement de sa pensée, l’exemple des maximes
o)re matière à une critique dont l’objet répond à un questionnement
social sur le mécanisme à la fois a)ectif et performatif de l’ enthymème.
Ainsi réunissant des maximes exemplaires, Aristote exalte le sens des
enthymèmes qui souvent rajoutent, nous dit-il, une dimension
déterminante à l’idée exprimée :

Il n’y a point d’homme qui soit heureux en tout, de même
qu’« il n’y a point d’homme qui soit libre » (οὐϰ ἔστιν
ἀνδρῶν ὅς τις ἔστ’ἐλεύθερος). Mais ces deux maximes
peuvent être suivies d’une autre que l’on doit quali1er
comme un enthymème : « car il est esclave ou de l’argent ou
de la fortune » (ἢ χρημάτων γὰρ δοῦλός ἐστιν ἢ τύχης )32.



La ré#exion développée ici est de première importance en tant qu’elle
sous-tend les arguments généraux du philosophe sur la dé1nition des
caractères et des passions. Ce qui nous fait ré#échir à l’intérêt que les
dépendances sociales présentent pour l’auteur par rapport à la
performativité thymique, condition qui se met habituellement en
action par l’ éleos, la pitié : émotion qui évoque la théâtralisation des
sentiments dans le contexte précis de la tragédie ; problématique que
le philosophe développe dans la Poétique et qu’il reprend dans la
Rhétorique pour désigner l’ eleos comme une « peine consécutive au
spectacle d’un mal destructif ou pénible… (… ἐπὶ φαινομένῳ ϰαϰῷ
φθαρτιϰῷ) »33. Paroles, gestes, ton de la voix et apparences du
personnage contribuent à la « représentation » des émotions.

Sociabilité et théâtralité des émotions : l’exemple
de l’ eleos

De fait, l’individu demeure au centre de l’interprétation de l’  eleos,
condition a)ective où se joue la dimension performative des
émotions. Plus encore, son rôle est contextualisé voire historicisé : une
façon de placer l’a)ect non seulement dans l’espace mais aussi dans le
temps. Dans la Rhétorique, par exemple, le philosophe concentre son
analyse relative à l’ eleos, sur le cas d’Amasis, 1gure hégémonique
d’importance dans les Histoires d’Hérodote. Le comportement
thymique de ce personnage à la suite de la mort de son 1ls sert
d’exemple concret à Aristote pour décrire les subtilités d’une passion
comme l’ eleos en dehors des données de la scène tragique. Or, le récit
en question met en avant la problématique de la sociabilité dans
l’expression des pathê, donnant ainsi de l’importance aux rapports
d’échange, de dépendance et de hiérarchie. Mais il souligne également
l’intensité des rapports et des e)ets sensibles par la théâtralité des
émotions activée par la force du « spectaculaire »34 :

Ce sont donc ces choses-là et les semblables que l’on prend
en pitié ; les personnes sont les gens de notre connaissance,
si les liens qui nous unissent à eux ne sont pas très étroits ;
car dans ce dernier cas, notre disposition est la même que si
nous devions pâtir nous-même ; c’est pourquoi Amasis, dit-
on, ne pleura pas sur son 1ls qu’on conduisait à la mort,
mais sur son ami qui lui demandait l’aumône ; le cas de
l’ami était pitoyable ; celui du 1ls, horrible ; il exclut même
la pitié et sert souvent à émouvoir le sentiment opposé35.

L’ensemble de l’interprétation de ce  pathos particulier est précisément
fondé sur l’exposition visible du mal. Ainsi elle se dé1nit comme une
phénoménologie de malheurs, qui « paraissant proches émeuvent la
pitié ». (Ἐπεὶ δ’ἐγγὺς φαινόμενα τὰ πάθη ἐλεεινά ἐστιν…)36. La



gestualité et l’apparence, le regard, en un mot la « mimique » que la
scène théâtrale produit o)rent à l’ eleos une consistance concrète,
rendant ainsi cette émotion « visible » et palpable : « il s’en suit
nécessairement, lisons-nous, que ceux qui complètent l’e)et de leurs
paroles par les gestes, la voix, les vêtements, et, en général, la
mimique, excitent davantage notre pitié (ὑποϰρίσει ἐλεεινοτέρους
εἶναι) ; car, en nous mettant les choses sous les yeux (τὸ ϰαϰὸν πρὸ
ὀμμάτων), ils nous les font paraître proches ou dans l’avenir ou dans le
passé »37. Ce qui structure l’émotivité est une relation au mal, à la
peine, plus précisément, qui est de l’ordre non pas du ponos mais de la
λύπη et du ϰαϰόν. Il s’agit d’une appréciation d’ordre éthique
résultant de l’argumentaire déjà avancé par le philosophe sur la « non-
action » de l’ eleos tragique38, mais elle avance aussi un
questionnement plus ample qui prend en considération l’e)et de l’
opsis (τὸ ϰαϰὸν πρὸ ὀμμάτων ποιοῦντες) 39 dans les émotions40.

Pour aller plus loin, les e)ets de l’ eleos nous invitent à ré#échir sur la
dimension performative de l’émotion de manière générale. À cet
égard, il serait important de noter que l’idée de la dépendance
a)ective résultant par exemple de la perception du mal entre celui,
qui regarde et celui, sou)rant, est regardé pose une série de
problèmes relatifs à la dynamique interactive des émotions41.

Autour du visage : marqueur identitaire et lieu
d’affect

L’ensemble de ces interrogations nous amène à ré#échir à la réception
des états a)ectifs dans le contexte pragmatique de la scène théatrâle
où l’ opsis a sa propre place. En e)et, plusieurs lectures visent à
localiser les « lieux » de production des a)ects « exposés » aux yeux de
spectateurs. F. L. Shisler , dans un article des années quarante qui n’a
rien perdu de sa fraîcheur, mettait l’accent sur la représentation des
émotions sur scène. Il parlait de cette mise en portrait des émotions
localisées notamment dans les gestes : la peur, la honte, la perplexité,
l’angoisse ou la haine deviennent actives ou s’attestent par une
gestuelle précise. À ce titre, les gestes de supplication sont, selon son
interprétation, des gestes expressifs d’un état émotionnel mis en acte
42, alors que les vêtements et toute sorte d’apparences entrent dans un
jeu d’expression physique du mal et de la souffrance.

Si l’on reste dans le contexte de l’expression visible de l’émotion, on
est invité à examiner ce qui, de manière représentative, peut être
reconnu comme un lieu privilégié d’expression des émotions, à savoir
le visage. À cet égard, un débat supplémentaire pourrait s’engager sur
l’expression faciale des émotions43 et sur ce qui se met devant les yeux
du destinataire, portant d’abord sur l’idée ambiguë de l’uniformité des



gestes faciaux. Une problématique sur l’expression phylogénétique

des émotions viendraient à l’appui de cette théorie44. Or, les écarts
produits entre la systématisation de l’expressivité émotionnelle et la
spontanéité ou la diversité de sentiments émis dénotent de manière
non négligeable des écarts plus complexes.

Dans ce cas, il serait légitime d’approuver l’importance que
l’expression faciale joue dans la localisation physique des émotions et
reconnaître en l’occasion la complexité que toute tentative
d’uniformisation de leur extériorisation présente. En e)et, c’est dans
la polyvalence des gestes expressifs et le statut social du porteur que
l’on doit révéler la pertinence de l’expression faciale des sentiments :
cette lecture interroge l’implication du social et du culturel dans la
gestuelle physique45. C’est une problématique particulièrement
pertinente, car elle fait avancer le questionnement sur les lieux
d’expression des sentiments et les di)érences sociales qui les
accompagnent, faisant éclater l’univers intime et uniforme des
émotions46. Peut-on parler par exemple du visage comme entité
unique et inaltérable quand on a a)aire à un système de hiérarchies
qui 1xe socialement la posture, les gestes et le discours des individus ?
Il est évident que la scène tragique à laquelle Aristote prêtait une
attention particulière, re#était une réalité ethico-sociale qui ne
négligeait pas les schémas de dépendances et des hiérarchies sociales
de la cité classique . Ces schémas conféraient la variété nécessaire dans
l’expression de sentiments, respectant la diversité et la dynamique
interne de catégories sociales distinctes. À cet égard il est signi1catif
de noter l’attention que le philosophe portait sur ceux qui n’étaient
pas dignes de telle ou telle émotion. C’est le cas de l’indignation par
exemple à propos de laquelle on apprend que « les caractères serviles,
bas et sans ambition ne sont pas sujets à l’indignation (οὐ
νεμεσητιϰοί) ; car il n’est rien dont ils se croient dignes »47.

Ignace Meyerson, sensible à la spéci1cité du visage, réunissait une
série de textes révélateurs sur les rapports entre visage comme
marqueur identitaire et comme expression primordiale de la
personnalité juridique48. Son examen, portant sur la « migration
sémantique  » que le terme latin persona subissait, mettait en valeur le
passage du sens de l’individualité à l’universalité du visage-masque
exprimé en grec par le terme prosôpon 49 . L’auteur expliquait que la
« migration sémantique continue » de prosôpon, c’est à dire du visage
au masque et vice-versa, fut riche de signi1cation car elle remettait en
question l’idée généralement admise de la « personne » comme simple
entité juridique. Mais il y a plus. Pour désigner sa singularité
polysémique, Meyerson, s’arrête entre autres sur trois textes qui sont



de première importance pour notre propos. Ces textes traitent de
l’identité de l’esclave et de son maître. L’auteur précise dans son étude
que pour comprendre le sens de ces textes « une étude juridique ne

su�t pas »50. En e)et, leur singularité repose sur la façon dont
l’existence de la personne se dé1nit en matière d’autonomie
identitaire. De manière intéressante, l’auteur analyse trois passages de
Théophile qui présentent la dépendance servile en termes d’absence
de prosôpon 51 :Ὁ γαρ οἰϰέτης ἀπρόσωπος ὢν ἐϰ τοῦ οἰϰείου
χαραϰτηρίζεται δεσπότου (« l’esclave domestique, étant sans
identité/sans visage se donne une identité par son maître »)52. Plus
loin on lit une appréciation équivalente : Οἱ οἰϰέται ἀπρόσωποι ὄντες
ἐϰ τῶν προσώπων τῶν οἰϰείων δεσποτῶν χαραϰτηρίζονται ϰαὶ
ἐϰεῖθεν ἕξουσι τὴν ϰατάληψιν πότερον ἐπερωτᾶν δύναται ἢ δύνανται
(« les esclaves domestiques étant sans identité se caractérisent par
leur propres maîtres »)53. En cela s’ajoute une dernière phrase où
l’esclave ( doulos) est quali1é comme étant sans visage devant la loi
(ἀπρόσωπος δὲ παρὰ τοῖς νόμοις ὁ δοῦλος)54.

Meyerson chercha à élucider le glissement continu de l’identité
juridique à l’identité personnelle. Or, hormis les questions qu’il avance
par rapport à la problématique de l’identité, de sa formation et de son
expression, l’intérêt de la lecture de Meyerson porte surtout sur la
complexité de la valeur de prosôpon en raison des empreintes sociales
dont elle est porteuse. Le visage, lieu que l’on reconnaît par ailleurs
comme siège possible, des a)ects, est conditionné, selon lui, par les
hiérarchies sociales qui orientent son expression, ses mouvements et
son rôle comme marqueur identitaire.

L’image du serviteur domestique qui n’existe que dans la continuité
avec son maître est presque un lieu commun. Le passage de Théophile
ne fait que retransmettre une réalité bien établie à l’époque classique
quant à l’absence du visage servile : les traits fusionnels sont déjà
présents dans l’ épopée homérique alors qu’ils apparaissent de manière
1nement élaborée dans la tragédie. Étant marquée par l’absence de
personnalité indépendante, la 1gure du serviteur tragique est par
exemple dépourvue de toute opacité et de toute « conduite
volontaire »55. Plus encore, elle manifeste une di)érence majeure
quant à la gestuelle et l’expression de manifestations thymiques
véhiculées par le visage. Enjeu visuel par excellence, le visage,
prosôpon, à la fois masque et face dans le contexte du théâtre, semble
introduire des di)érences et des contraintes attachées aux di)érences
sociales et culturelles qui séparent les personnages libres des esclaves.
Comme tel, il est facilement lié à l’altérité produite par la fonction du
masque. Mais il est aussi lié par son premier sens à l’idée de la surface
et, par là, à l’idée même de la « présenti1cation ». Le prosôpon est de ce
fait le lieu où sont censés s’exposer les émotions du personnage.



Peut-être pourrait-on rappeler l’arrivé à ce point de la démonstration
du cas d’Électre, une 1gure tragique qui propose un code d’apparence

précis, un questionnement social sur la sou)rance56. Dans le contexte
de ce code, l’héroïne reconnaît à la fonction du prosôpon une présence
qui peut lui procurer joie et plaisir. Il s’agit du prosôpon de son frère.
L’argument avancé laisse entendre un visage humanisé, porteur de vie
et marqueur d’identité : « Ne me prive pas de la joie où ton visage me
plonge et ne me force pas à y renoncer »57, lui dit-elle. En réponse
Oreste reconnaît la valeur représentative du visage : « Prends garde
aussi que notre mère ne saisisse la vérité sur ton visage radieux
(φαιδρῷ προσώπῳ), quand nous entrerons au palais »58. Le visage est à
la fois un réceptacle et un émetteur d’émotions. Un lieu d’a)ect
interactif qui se laisse lire comme un signe qu’on déchi)re là où la
parole fait défaut. Le chœur dans l’ Oreste d’Euripide reprend de
manière signi1cative la même idée pour le cas d’Électre :
« Malheureuse 1lle ! Quel visage assombri tu penches vers la terre
(ξυνηρεφὲς/πρόσωπον)59 . »

Fonctionnant comme un signe, un indice apparent qui permet de
conclure à une vérité souvent cachée, le visage devient un agent de
dévoilement ou de dissimulation, une preuve d’existence qui signi1e,
qui laisse apparaître des traces de vie et qui promeut la réciprocité
nécessaire qui assure l’interactivité émotionnelle. À la fois objet et
sujet de regard, le visage est susceptible de recevoir et d’émettre des
messages que l’expression verbale cache souvent soigneusement. Or,
l’importance du visage-signe repose sur le fait qu’il indique et dévoile
essentiellement un code thymique. Dans la tragédie, il devient siège
déterminant d’émotivité, apparaissant comme une entité qui active l’
eleos et qui met en avant une problématique plus ample sur l’autorité
sociale du personnage. Ses spéci1cités laissent apparaître chaque fois
des états douloureux qui souvent tracent les marges de l’héroïque
mettant en avant des traits d’exclusion incarnés par les héros déchus.
Ce faisant, le visage-signalétique trace les frontières entre les a)ects
du héros et ceux de personnages auxiliaires, non indépendants, une
discrimination qui rejoint le questionnement sur la dynamique sociale
de l’interactivité des émotions.

En e)et, la relation de dépendance qui unit les deux entités nous fait
remarquer par des exemples précis que le code social peut aisément
s’étendre au domaine de l’a)ect. On parle d’une di)érenciation des
émotions dans le contexte de laquelle le visage d’un esclave servira de
médiateur et celui du héros de lieu d’a)ectivité. La di)érence
d’expression émotionnelle sera de la sorte 1ltrée par la di)érence des
statuts sociaux. Le visage du héros, personnage libre et autoritaire,
sera à ce niveau di)éremment marqué que celui du serviteur, simple
porteur des émotions de ses maîtres. C’est sur ce dernier que je



voudrais m’arrêter pour insister sur l’impact du social dans
l’expression performative des émotions.

Expression faciale et gestion de sentiments

Apparaissant, surtout dans le cas des messagers60, comme un « visage
qui indique », le prosôpon des héros déchus ou des humbles serviteurs
s’associe aux fonctions médiatrices des esclaves : il apparaît, d’abord,
comme un agent démonstratif dont le fonctionnement souvent
précède l’énonciation verbale. Plus encore, allant de pair avec la
fonction d’un regard, à son tour indicateur, il est essentiellement sans
profondeur : porteur uniquement de messages, ignorant l’expression
émotive, fonctionnant ainsi comme un simple opérateur démonstratif.
A�rmant son entité par des qualités extérieures à soi, le visage d’un
esclave ou d’un personnage servile en général, ne fait que re#éter
l’autre, un monde qui n’est pas le sien et qui fait appel à l’univers
a)ectif des personnages libres, ses maîtres. Les mots du vieillard dans
Ion, sont signi1catifs à ce sujet quand il songe à son acte de « remplir »
(ἐμπίμπλαμαι) sa propre 1gure de pitié en regardant un visage bien
aimé, celui de Créuse : « O ma 1lle, ta vue me remplit de pitié. Mais tu
m’as fait vraiment sortir de ma raison61. ». Figure creuse, vide
d’émotion et de vitalité personnelles, le vieillard attribue à son visage
l’émotivité de ses maîtres. « Pourquoi voilant ta tête, ô vieillard,
pleures-tu ? lisons-nous. « Hélas, répond-il, ton père et toi, je vous vois
malheureux !62 ». À l’évidence, dépendant de son maître la 1gure d’un
esclave doit être exempte de toute autonomie émotive. Le visage que
l’on observe et qui devrait re#éter l’univers a)ectif du personnage
n’est qu’un récepteur des sentiments et des raisonnements venant des
maîtres. Le visage a toute son importance car le visage assure par ce
rôle la communication avec les maîtres dans un contexte
d’interactivité émotive. D’où les sentiments de solidarité que ce vieux
pédagogue éprouve envers ses maîtres, en l’occurrence Créuse 63, qu’il
assimile à une amie. « Parle ; pour mes amis, je sais gémir de manière
noble », dira-t-il64.

À cet égard, le comportement du serviteur n’est pas autre chose
qu’une expression de compassion propre à l’éthique servile qui exige
1délité et obéissance aux maîtres suite à cette fonction ; elle est
l’expression d’un habitus où gestes, regard et expressivité faciale
s’accordent pour favoriser la médiation nécessaire entre maîtres et
personnes extérieurs au palais à la maisonnée. Dans ce contexte
d’échange mutuel, la réciprocité a)ective entre maître et esclave est
présente de manière active, mais l’expression faciale n’est pas
opérationnelle pour les deux parties. Le rôle du prosôpon, contraint
très probablement par le contexte scénique et la dynamique
dramatique de l’apparence, perd son sens humanisé pour acquérir



celui du code. Le visage renvoie de ce fait au signe informateur et
ordonne le réajustement des sentiments selon les conventions
scéniques et les normes statutaires. Le serviteur, personnage
secondaire et socialement subalterne, manque d’opacité et, de ce fait,
d’autorité a)ective. L’importance de cette condition est indéniable :
elle met en avant une logique émotionnelle qui dévoile les raisons de
la sou)rance des maîtres, et enregistre le code des catastrophes
internes à la maisonnée.

Cela étant, on peut remarquer que la puissance émotionnelle, inscrite
sur le visage d’un personnage servile, émane de l’extérieur, nous
rappelant que de toute manière le corps entier de l’esclave est dans le
contexte tragique un simple objet de représentation et un signe.
Ignorant les peines émotionnelles et les qualités de la psychè, ce sou�e
de vie qui réside dans le corps mais qui est « l’autre du corps »65,
source par laquelle émanent les désirs, les sentiments, la perception,
ou encore l’action de se mouvoir, de grandir et d’évoluer, le corps de
l’esclave est une instance physique, sans fonctions a)ectives
autonomes. À ceci s’ajoute la fonctionnalité de son visage, entité
creuse, vide d’émotion et de tout sentiment positif ou négatif en soi.
Un processus d’objectivation est ainsi mis en marche transformant son
entité en support lisible et interprétable.

De manière signi1cative, Électre, dans l’œuvre ne reconnaissant pas le
visage du messager venant « signi1er » les nouvelles66, insiste sur la
di�culté qu’elle éprouva à « lire » (δυσγνωσίαν ἔχων) son visage67.
Revêtant la forme d’un signe graphique, l’expression du visage du
messager appelle à la lecture ainsi que le désigne un verbe à double
sens, à la fois « reconnaître » et « lire »68. C’est précisément par cette
écriture 1ctive que les contours du visage lui confèrent le rôle d’un
support direct pour la voix69. Traçant la face du messager comme un
objet de lecture, Euripide attribue au visage servile une apparence qui
se forme comme un signe graphique. À cet égard, il revêt le sens
premier du prosôpon, à savoir ce qui s’« offre à la vue » (πρὸς ὄψιν) sans
pour autant assurer les e)ets de l’ eleos. Un peu comme une surface
écrite, le visage s’o)re à l’oeil de l’interlocuteur comme un simple
objet de lecture.

Cette entité « lisible » qu’est le visage signi1ant des serviteurs ne fait
que renforcer le caractère opérationnel de leur existence et les
opposer aux personnages héroïques, porteurs des joies et des
malheurs personnels. Assurant le rôle du médiateur, le visage
« servile » n’est pas le siège de l’extériorisation des sentiments omis, il
est la source d’informations étrangères à sa propre destinée, car il
apporte en signi1ant ce qui fut accompli loin des yeux du maître dans
un temps, un espace et un contexte relationnel étranger à la vie
personnelle du serviteur. Dans l’œil sombre et le visage triste du
messager dans Les Phéniciennes, par exemple, on ne peut voir que les



preuves d’un indice annonciateur : un signe de catastrophe qui n’a pas
d’a�nité avec la sensibilité propre du personnage. Dénudé de son
entité vivante, le visage et l’œil du messager, deviennent les supports

du « signe  » (σημεῖον εἰσορῶ)70. À ce titre, nous pouvons nous référer
au triste (σϰυθρωπόν)71 visage du serviteur, dans l’ Alceste d’Euripide,
qui comme un émissaire de deuils étrangers, devient le porteur de
peines et des malheurs extérieurs à soi (θυραίου πήματος). C’est ainsi
du moins qu’Héraclès caractérise l’air triste du serviteur qui
l’accueille : « Oh là ! que signi1e cet œil grave et plein de soucis ? Le
serviteur ne doit pas être sombre devant les hôtes, mais les recevoir
d’un cœur a)able. Toi qui vois ici un ami de ton maître, c’est la face
maussade et renfrognée que tu l’accueilles, parce que tu prends à
coeur un deuil étranger72 ».

Que peut-on dire de cette manifestation 1gurale et objectivée des
maux ? La question touche à la nature même de l’identité servile mais
aussi à la problématique plus générale de l’ habitus comme disposition
durable et performative des émotions. Les questions posées par
l’aspect polysémique du prosôpon touchent à l’identité, à la nature
sociale, a)ective et culturelle du personnage : cette optique met en
avant la problématique du moi servile, opposé en l’occurrence à
l’autonomie et à l’autorité du moi héroïque. Mais il y a plus.
L’individualité qui est propre aux personnages héroïques est mise en
débat dans un contexte de ré#exion plus générale sur les émotions et
la façon dont elles sont véhiculées et objectivées. À cet égard, le
prosôpon comme marqueur identitaire est aussi un instrument de
médiation par lequel se véhiculent des sentiments et se construit
l’identité. Mais il faut dire que la façon dont les Tragiques s’en sont
servi alimente une interrogation plus ample sur les catégories
a)ectives et la fonction sociale du sensible, annonçant ainsi la
problématique a�née par Aristote sur les conditions sociales et les
dépendances émanant de valeurs interactives des a)ects. Ce qui nous
met en garde sur l’étroite relation qu’il peut y avoir entre les logiques
sociales de di)érenciation a)ective, l’expression sensorielle des
émotions et l’ habitus comme trait culturel du processus
d’individuation73.

L’ensemble de cette approche propose un questionnement plus
approfondi sur la manière dont on peut ré#échir à l’historicité du
sujet en tant qu’être à la fois a)ectif et socialisé à une période,
l’époque classique, où l’idée du prosôpon contrairement à ce qui allait
suivre, n’était pas clairement dissociée de la théâtralité du visage-
masque. Cette dissociation, on le sait, se 1t lentement pour former
graduellement dans la modernité, passant par l’idée romaine de la
persona, l’instance d’individualité voire même de la personnalité74. De
manière notoire, dans ce parcours d’individuation où se dé1nissent les
rapports de l’homme à l’autre et à soi-même, l’instrumentalisation du



visage sert de clé de déchi)rement de la gestion culturelle des
sentiments. Une problématique qui n’est certainement pas close.

Notes

1. Une première version de cette étude fut présentée lors du colloque
Emotions over Time : Ancient pathê-moderne sentiments. A comparative
approach à l’Université de Crète, Nov. 2004 et à la  Journée d’Études sur les
Émotions au National Centre of Competence in Research (NCCR) for the
Affective Sciences de l’ Université de Genève  dans le cadre du programme
Myths and Rites as Cultural Expression of Emotion .
2 . L’historien critiquait les chercheurs qui considéraient que l’étude
des sensibilités n’était qu’« un sujet pour amateurs distingués » qui
négligeait « la véritable histoire », voir LucienFebvre, « La sensibilité et
l’histoire », Combats pour l’Histoire, Paris, 1992 (1941), p. 221-238.
3 . Ces dernières années nous voyons les historiens se tourner
facilement vers l’individu, ses attitudes et ses désirs. Les historiens du
sensible, comme AlainCorbin ont vu en cet univers l’expression de
« l’être intime », tel qu’il se présente souvent dans le contexte des
journaux intimes, ou des biographies. Ce tournant historiographique
qui va de pair avec la construction du sujet, apparu ainsi auXIX e

siècle, est évidemment une révolution moins radicale que l’on peut le
croire : l’avènement de l’introspection de soi peut être repoussé à des
époques plus lointaines. Voir sur cette problématique les
interrogations de Alain Corbin, dans A. Corbin Entretiens avec Gilles
Heuré, Historien du Sensible, Paris, 2000 p. 142 et suiv. Il faut signaler
aussi que l’introspection de soi donna naissance à l’étude
contextualisée des a)ects. Au prisme de cette perspective les
émotions s’introduisirent dernièrement dans le domaine du politique,
voir les études repertoriées par Daniel Wickberg, « What is the history
of sensibilities? On cultural histories, old and new », American Historical
Review 112, 2007, p. 662-683. RamseyMacmullen ( Feelings in History,
Ancient and Modern, Claremont, CA, 2003) ré#échit aussi sur l’utilité de
la compréhension des sentiments au 1l du temps, promue par l’ École
des Annales et insiste sur l’importance d’une lecture de la procédure de
leur mise en discours. Ces manifestations émotives nécessitent un
retour à l’origine de leur production étant donné qu’elles sont
transmises « de seconde main à travers un langage et des gestes
conventionnels » (cf. Barbara H.Rosenwein, « Pouvoir et passion.
Communautés émotionnelles en Francie auVII e siècle », Annales,
Histoire et Sciences Sociales 6, 2003, p. 1277, sur cette conception
performative des émotions, voir l’étude de William M.Reddy, The
Navigation of Feelings. A Framework for the History of Emotions , Cambridge,
2001).
4. Sur les « dangers » du « psychologisme » liés à la marginalisation du



culturel et du social, notamment dans le domaine du politique, voir
PhilippeBraud, L’émotion en Politique , Paris, 1996, p. 57 sq. Sur les
émotions comme instances socialement et culturellement travaillées,
voir RomanoHarré (ed.), The Social Construction of Emotions , Oxford,
1986.
5 . Les questions posées allaient au-delà de celles avancées par la
rupture entre émotion et raison. Cette distance soulignait l’impossible
cohabitation de ces deux instances : appréciation qui tirait ses origines
dans les doctrines philosophiques qui exaltaient la raison et voyaient
dans l’émotion un état pathogène. Association sur laquelle se focalisa,
dans la première moitié duXX e siècle, la psychologie
comportementale. Voir sur ce sujet le développement de Donald
O.Hebb, The organisation of behavior , New York, 1949. Sur cette
disjonction et l’évolution qu’elle subit avec l’apparition de la
psychologie cognitive et ses répercutions dans la réception sociale des
a)ects voir Nico H.Frijda, Antony S.R.Manstead, SachaBern, «The
in#uence of emotions on beliefs», in Id. (ed.) Emotions and Beliefs, How
Feelings In:uence Thoughts, Cambridge, 2000, p. 1-10. Pour le « nouveau
sentimentalisme » produit à partir du 18e siècle, voir Janet Todd,
Sensibility : An Introduction, Londres, 1986.
6. LucienFebvre, op. cit.  (n. 2), p. 224.
7. Ibid.
8 . MarcBloch, La société féodale : la formation des liens de dépendance ,
Paris, 1939.
9 . Sur la régulation émotionnelle renvoyant aux acteurs sociaux
autorisés à leur intervention dans les luttes idéologiques et les débats
politiques, voir PhilippeBraud, L’émotion, op. cit.  (n. 4), p. 101-108.
10. Voir ErrolBedford, «Emotions», Aristotelian Society Proceedings  57,
1957, p. 304; Carol Z.Stearns and Peter N.Stearns, Emotion and Social
Change : Toward a New Psychohistory, New York, 1988 ; PaulRousset ,
« Recherches sur l’émotivité à l’époque romane », Cahiers de civilisation
médievale 2, 1959, p. 53-67 et PeterHaidu, The Subject of Violence : the
Song of Roland and the State, Bloomington, 1993, p. 69-83.
11. Voir Theodor W. Adorno, Else Frenkel-Brunswik, Daniel J. Levinson
and R. N. Sanford, The authoritarian personality, New York, 1950.
12. Plusieurs méthodologies pourraient corroborer les mécanismes de
production des sentiments collectifs, essentiellement perçus comme
prompts à l’historicisation. Dans cette voie s’ajoutent les
interrogations posées sur la maîtrise des a)ects collectifs. Le pouvoir
hégémonique, étant en liaison directe avec le contrôle des états
émotionnels, demeure un agent de régulation des émotions qui rend
leur présence opérationnelle dans la mouvance historique. Pour cette
problématique, voir William M. Reddy, « Against Constructionism The
Historical Ethnography of Emotions », Current Anthropology 38, 1997,
p. 335. Dans cette optique l’on pourrait également évoquer ce qui
pourrait contredire l’autorité, l’ordre organisationnel des émotions ou
de leur rationalité. Quelques périodes historiques seraient-elles plus
dans la spontanéité émotionnelle que d’autres ? Voir les



interrogations de Barbara H. Rosenwein, « Worrying about Emotions
in History », American Historical Review 107/3, 2002, p. 821-845. La
division entre l’émotionnel et le relationnel fut un sujet déterminant :
un héritage, selon certains, du cartésianisme. Voir Denis Kamboucher,
L’homme des  passions. Commentaires sur Descartes , Paris, 1990. Les
émotions sont censées entrer dans un contexte culturel, comme des
états d’âme susceptibles d’être contrôlés. Ce qui va aussi à l’encontre
de la coupure illusoire entre le rationnel et l’émotionnel opérée sur le
plan anatomique et fonctionnel par la faculté de raisonnement et par
la perception des émotions. Voir sur cette dimension les questions
posées par Antonio Damasio, L’erreur de Descartes. La raison des émotions ,
Paris, 1995. Son questionnement s’approfondit dans des travaux
ultérieurs où l’identité personnelle, dépourvue de son impact culturel
devient le support d’un moi biologisé. Voir Antonio R. Damasio, Le
sentiment même de soi, Paris, 1999.
13. Pour les origines méthodologiques de cette approche il faudra se
reporter à l’article fondateur de Lucien Febvre, « La sensibilité », op. cit.
(n. 2).
14. Jean-Pierre Vernant, Entre mythe et politique , Paris, 1996, p. 71.
15. Ibid., p. 164.
1 6 . Sur la façon dont les émotions peuvent conditionner les
convictions sociales et politiques d’un individu et se tourner en
sentiments stables, voir la théorie avancée par Nico H.Frijda and
BatjaMesquita, «Beliefs through emotions», in Nico H.Frijda et alii,
Emotions, op. cit.  (n. 5), p. 45-73.
1 7 . Le questionnement, mis en avant par Aristote à propos des
techniques persuasives dans la Rhétorique, avait été forgé dans les
doctrines des philosophes qui précédèrent les arguments
aristotéliciens sur l’importance de « preuves » (paradeigmata ou
enthymêmata) en rapport avec l’impact de l’émotion. Pour une
synthèse de cette approche, voir FriedrichSolmsen, Die Entwicklung der
aristotelischen Logik und Rhetorik, Berlin, 1929. la rationalisation de la
preuve dans le contexte du récit historique et son inspiration du
contexte de la rhétorique judiciaire, voir CarloGinzburg, Rapports de
force, histoire rhétorique, preuve, Paris, 2000, p. 43-56.
18. Aristote, Rhétorique II, 1378 a-1388 b.
19. Ibid., II, 1388 b 5-30.
20. Ibid., II, 1378 a 19-25.
21. Ibid., II, 1388 b 31-38.
22. Ibid., II, 1390 b 27-31.
2 3 . Aristote développe une théorie spéci1que sur la formation des
caractères en fonction du pouvoir assuré par la richesse. « Les
caractères consécutifs à la richesse sautent à tous les yeux : ils sont
enclins à la démesure (ὑβρισταί) et à l’orgueil (ὑπερήφανοι), ayant été
dans une certaine mesure altérés par l’acquisition de la richesse… les
caractères di)èrent chez les nouveaux riches et les anciens… »
(Aristote, ibid., 1391a).
2 4 . Voir MaxWeber, «The Nature of Charismatic Authority and its



Routinization», Theory of Social and Economic Organization , Glencoe, IL,
1947, p. 358-386. HannahArendt (« Qu’est-ce que l’autorité », dans La
crise de la culture, Paris, 1972, p. 156-158) allait plus loin en mettant en
relation la théorie aristotélicienne de l’autorité politique avec la force
de l’éducation des enfants et la formation de la personnalité
développées par le philosophe. Sur ces aspects de la paideia
aristotélicienne, voir D.B.Nagle, The Household as the Foundation of
Aristotle’s Polis, Cambridge, 2006, p. 246-296. Dans ce registre ethico-
social de l’autorité politique, se reconnaissent aussi les racines
a)ectives du pouvoir auxquelles se lie l’idée du symbolique :
association minutieusement exploitée par les anthropologues,
ClifordGeertz ( Savoir global, savoir local, Paris, 1985) et MarcelMauss,
Sociologie et Anthropologie , Paris, 1991.
2 5 . Sur l’association de l’esclavage et de la violence, voir
HannahArendt, The Human Condition, Chicago , 1958, p. 31 et les
commentaires de M.P.Nichols , « The Good Life, and Acquisition :
Aristotle’s Introduction to Politics », Interpretation: A Journal of Political
Philosophy 2, 1983, p. 171-176.
26. Aristote, Rhétorique II, 1380 b 16-19.
27. Ibid., II, 1383 b 24-25.
28. Ibid., II, 1383 a 25.
29. Ibid., II, 1383 b 25-30.
30. Ibid., II, 1389 b 25-30 : « Ils (les vieillards) manquent de liberté (ϰαὶ
ἀνελεύθεροι) car la propriété est une de ces nécessités et, en même
temps, ils savent par expérience, combien il est di�cile d’acquérir,
facile de perdre ».
31. Ibid., II, 1391 a 5-15.
32. Ibid., II, 1394 b 5-10. La question de l’  enthymème et de l’exemple
(παράδειγμα) étant en relation directe avec la problématique de
« preuves », pose le problème sur leur e�cacité persuasive dans le
contexte du discours historique. La parabole et la fable o)rent cette
performativité nécessaire de preuves narratives qui rend la
description d’un événement ou d’un fait crédible ( ibid., 1393 b). La
problématique de l’ enthymème est également développée dans la
Rhétorique à Alexandre de Ps-Aristote (10, 1-11, 2), la preuve étant ici
désignée comme sêmeion. Le questionnement tourne autour de la
crédibilité du témoignage (10, 15-2), exprimée entre autres dans le
contexte judiciaire de la basanos (10, 16, 1-3).
33. Aristote, Rhétorique II, 1385 b 11-15.
34. Rappelant ce qui dans la Poétique constitue l’enjeu même de la
représentation tragique, à savoir « l’imitation d’une action... suscitant
pitié et crainte » ( Poétique, 1449 b), l’ eleos dans la Rhétorique est dé1ni
comme une « peine consécutive au spectacle d’un mal destructeur ou
pénible... » (Ἔστω δὴ ἔλεος λύπη τις ἐπὶ φαινομένῳ ϰαϰῷ φθαρτιϰῷ ἢ
λυπηρῷ...) ( ibid., 1385 b 10-15)
35. Rhétorique, ΙΙ, 1386 a 13-24.
36. Ibid.
37. Ibid.



3 8 . Voir les ré#exions de W.W. Fortenbaugh, Aristotle on Emotion,
Londres, 2002, p. 83 et R.Hursthouse, «Acting and Feeling in Character:
Nicomachean Ethics 3.1», Phronesis 29, 1981, p. 252-267. David Konstan
insiste sur la dynamique relationnelle de la pitié et son impact sur la
rhétorique judiciaire. Le phthonos accompagne de manière
déterminante cette dynamique. Voir DavidKonstan, Pity Transformed ,
Londres, 2001, p. 44-48.
39. Aristote, Rhétorique II, 1386 a.
4 0 . Voir la re#exion de DouglasCairns, «Bullish looks and sidelong
glances: social interaction and the eyes in ancient Greek culture», in
DouglasCairns, Body Language in the Greek and Roman Worlds , Wales,
2005, p. 123-155.
41. Pour Aristote, Rhétorique II, 1377 b 20-25 : « Les passions sont les
causes qui font varier les hommes dans leurs jugements et ont pour
conséquences la peine et le plaisir, comme la colère, la pitié, la crainte,
et toutes les autres émotions de ce genre, ainsi que leurs contraintes ».
42. Famee L.Shisler, «The Use of stage business to portray emotion in
Greek Tragedy», American Journal of Philology  66, 1945, p. 377-397 ; Id.,
«The Technique of the Portrayal of Joy in Greek Tragedy»,  Transactions
of the American Philological Association 33, 1942, p. 277-292.
43. Voir le débat notamment avancé par PaulEkman et E.Rosenberg,
What the Face Reveals. Basic and Applied Studies of Spontaneous Expression
Using the Facial Action Coding System , Oxford, 1997. Les auteurs
soulignent l’ambiguïté de l’émotivité faciale qui dépend à la fois du
domaine neurologique mais aussi cognitif et spontané. JamesRussel et
Jose M.Fernandez-Dolz réunissent dans leur ouvrage une série
d’études qui traitent des expressions faciales spontanées et
préméditées, voir The Psychology of Facial expressions, Cambridge, 1998 .
Voir les commentaires de DavidKonstan , The Emotions of Ancient Greeks ,
Toronto, 2006, p. 11-15.
44. DouglasCairns, op. cit. (n. 40), p. 124.
4 5 . Sur la communication non verbale, notamment assurée par les
gestes et les mouvements corporels au détriment parfois des
expressions faciales, voir Alain L.Boegehold, When a gesture was
expected, Princeton, 1999, p. 6 et 12-28 ; M. L.Catoni, Schemata:
comunicazione non verbale nella Grecia antica, Pisa, 2005.
46. DouglasCairns, nous présente ici l’importance des yeux comme lieu
physique d’émotivité dans les pratiques amoureuses et leur in#uence
sur la codi1cation des perceptions visuelles. Voir  supra, «Looks of Love
and Loathing: Cultural Models of Vision and Emotion in Ancient Greek
Culture».
47. Aristote, Rhétorique II, 1387 b 13-15.
48. Voir « la notion de personne »,  Les fonctions psychologiques et les
æuvres, Paris, 1948, p. 151-185.
4 9 . Sur les complexités identitaires du visage dans son rapport au
masque dans la culture grecque voir l’étude de FrançoiseFrontisi-
Ducroux, Du masque au visage. Aspects de l’identité en Grèce ancienne ,
Paris, 1995.



5 0 . IgnaceMeyerson, Les fonctions psychologiques et les œuvres , Paris,
1948, p. 163.
5 1 . Theophile, Institutionum Graeca Paraphrasis  II, 14, 2, Berlin (C.
Ferrini), 1984.
52. Ibid.
53. Ibid. III, 17.
54. Ibid. III, 29, 3.
55. Je reprends ici la formule de Jean-PierreVernant, « Ébauches de la
volonté dans la tragédie grecque », Mythe et tragédie en Grèce Ancienne ,
Paris, 1986, p. 41-74.
56. AnastasiaSerghidou, « Électre ἔποιϰος : aliénation domestique et
réintégration dans l’ Électre de Sophocle », Quaderni di Storia 38, 1993,
p. 85-111 (remanié dans ead., Servitude tragique. Esclaves et héros déchus
dans la tragédie grecque, Besançon, 2010).
57. Sophocle, Électre, 1277-1278.
58. Sophocle, Électre, 1296-1300.
59. Euripide, Oreste, 956-968. Ce dernier passage d’Euripide a aussi un
autre intérêt. S’agissant d’une interpolation, il favorise des
interprétations multiples, stimulant la curiosité tant des Anciens que
des Modernes sur la fonction du visage comme lieu d’a)ectivité. Les
vers en question ne 1gurent pas dans tous les manuscrits.
LouisMéridier (Euripide, Oreste, Belles Lettres, Paris, 1973, p. 70 n. 1)
souligne qu’ils furent ou condamnés ou ajoutés après coup.
Indépendamment des critiques de scholiastes anciens et modernes, le
contenu du passage suggère selon le traducteur, « le jeu de
physionomie de l’acteur » ( ibid.).Denys Page à son tour ( Actor’s
Interpolations in Greek Tragedy, Oxford, 1934, p. 34) opte pour
l’interpolation et avance l’idée que par celle-ci les scribes ont voulu
introduire dans le texte une touche « mélodramatique »
correspondant au triste univers du personnage présenté. L’idée
démontre l’e�cacité signi1ante du visage comme lieu d’émotion dans
le contexte ancien et la place que ceci a pu acquérir dans la
transmission du texte.
60. Voir sur ce sujet les commentaires de Françoise Frontisi-Ducroux,
op. cit.  (n. 49), p. 57-63.
61. Euripide, Ion, 925-926.
62. Ibid., 967-968.
63. Ibid., 734.
64. Ibid., 935.
65. Aristote, De Anima 412, 7 ; id., Génération des animaux , 731b. Sur le
corps comme simulacre de l’âme et l’âme humaine comme simulacre
du divin, voir Jean-PierreVernant (éd.), « Psychè: Simulacre del corpo
o immagine del divino? », dans La maschera, il doppio e il ritratto.
Strategie dell’identità, Sienne, 1991, p. 3-10.
66. Euripide, Électre 765.
67. Euripide, Électre 767-768.
6 8 . Le verbe implique la reconnaissance de caractères puis leur
déchi)rage. Cf. Danielle J.Allan, «ἀναγιγνώσϰω and some cognate



words», Classical Quarterly 30, 1980, p. 244-251 ; PierreChantraine, « Les
verbes grecs signi1ant “lire” », dans Mélanges Grégoire, t. II, Bruxelles,
1950, p. 126.
69. C’est du moins le statut que l’écriture occupe avant l’invention de
la lecture silencieuse. Sur ce sujet, voir l’ouvrage de JesperSvenbro,
Phrasikleia, anthropologie la lecture en Grèce ancienne , Paris 1988, p. 178-
238.
70. Euripide, Les Phéniciennes 1332-1334.
71. Associé au visage de l’esclave, le terme σϰυθρωπός met l’accent sur
le caractère anormal d’une tristesse excessive. Le terme en question
est repris par Pollux (4, 138) pour désigner l’expression du regard de
l’un des serviteurs.
72. Euripide, Alceste 773-778.
73. Pour la notion historicisée de l’individuation, voir Marcel Mauss,
« Une catégorie de l’esprit humain : la notion de personne celle de
“moi” », dans M.Mauss, Sociologie et anthropologie, Paris, 1950
(réédition, 1985),p. 331-361 ; GilbertSimondon ( L’individualisation
psychique et collective, Paris, 2007, réédition) innove cette perspective
par un regard philosophique qui reconnaît l’impact du collectif dans le
processus de l’individuation. Il développe un système de
reconnaissance d’individuation dite intérieure, psychique, et
d’individuation « extérieure », collective. Cette approche corrobore
l’étude de l’a)ectivité et de l’émotivité comme résonance de l’être
(p. 21-22).
74. Voir sur ce sujet Raymond Martin et JohnBarresi, The Rise and Fall
Soul of and Self, an Intellectual History of Personal Identity, New York, 2006,
p. 29-38. RichardSorabji ( Self, Ancient and Modern Insights about
Individuality, Life, and Death, Oxford, 2006, p. 157-171) suggère par son
analyse un modèle de persona éthique, précédant l’individualité
moderne. Ce modèle puise ses origines dans les doctrines stoïciennes.
Pour un aperçu diachronique de la construction de l’individualité, voir
JarroldSeigel, The Idea of the Self, Thought and Experience in Western
Europe since the Seventeenth Century, New York, 2005, p. 45-83.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
#nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré+exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	L’apport de l’historicité du sensible
	Aux origines de l’émotion socialisée : le pathos aristotélicien
	Sociabilité et théâtralité des émotions : l’exemple de l’eleos
	Autour du visage : marqueur identitaire et lieu d’affect
	Expression faciale et gestion de sentiments
	Nos partenaires

