La poésie didactique dans
’Antiquité : une invention

des Modernes

Anabases. Traditions et réceptions de I'Antiquité, n°21, 2015, p. 25-38

Pierre Vesperini

Résumé

Cet exposé propose de voir a quoi correspond, dans I’Antiquité, la
catégorie d’« épopée didactique » (ou « poésie didactique »),
couramment utilisée par les savants modernes pour rendre
compte d’ceuvres comme Les Travaux et les Jours, le De rerum natura
ou encore lesGéorgiques, en opposition avec la catégorie
d’« épopée narrative » (ou parfois simplement d’« épopée »), qui
comprendrait les poémes d’Homére, I Enéide, etc. Une enquéte
anthropologique et pragmatique montre que la catégorie
d’« épopée » ou de « poésie didactique » n’existait pas chez les
Anciens. Dans un deuxiéme temps, on essaie de voir a quel

moment on commence a parler de « poésie didactique », et on

voit qu’il s’agit d’'une catégorie du xviii © siecle.

La catégorie de « poésie didactique »est une catégorie couramment
employée a propos de poémes tels queLes Travaux et les jJours
d’Hésiode, des poemes présocratiques comme Sur la nature de
Parménide ou d’Empédocle, des poémes hellénistiques comme les
Phénoménes d’Aratos ou les Thériaques de Nicandre, ou encore a propos
de poémes latins comme le De rerum natura de Lucréce, les Géorgiques,
ou les Astronomiques de Manilius.

Or, comme on l'a remarqué depuis longtemps, cette catégorie
n'existait pas dans I'Antiquité '. Elle n’existait pas non plus a la

Renaissance, ni dans la poésie de I'Age classique 2. La question que je
souhaiterais poser dans cet article est donc double : d’out vient que
nous parlons de « poésie didactique », et comment les Anciens
parlaient-ils des poemes que nous considérons, nous, comme

« didactiques » ?


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=67

Un lecteur moderne aura facilement l'impression qu’il y a entre
Hésiode et Homeére, ou entre le De rerum natura et I’ Enéide, une
différence de genre. Ce que je voudrais essayer de montrer, c’est que
cette impression est déterminée par le « sol silencieux », pour le dire
avec Foucault, a partir duquel sont produits nos discours. Elle repose
en effet sur la distinction moderne entre « description » et
« narration ». On aurait d’'un co6té des poémes qui racontent des
histoires, comme I’ Iliade ou I Enéide, et de I'autre des poémes qui
décrivent :Aratos décrit les constellations, Nicandre les différents
types de bétes venimeuses, etc. Cette premiere distinction recouvre
une autre distinction familiere aux modernes : celle entre fiction et
science. Les poémes qui racontent des histoires sont rangés du c6té de
la fiction, ceux qui décrivent la nature (ou des parties de la nature)
sont rangés du cdté de la science.

C’est ce partage moderne entre une poésie descriptive, scientifique, et
une poésie narrative, fictionnelle, qui va fonder la distinction moderne
entre poésie didactique et poésie épique. Par « poésie didactique », les
savants modernes entendent en effet un genre poétique particulier,
dans lequel la poésie sert de moyen a la communication d’un savoir.
Les exposés qu'on rencontre sur les caractéristiques du genre
didactique 'opposent souvent a la « poésie épique », qui n’aurait pas
pour fin d’enseigner mais de divertir, en communiquant non pas un
savoir, mais des histoires. On oppose ainsi couramment Homere et
Hésiode, en disant que I'un est le fondateur de I'épopée et I'autre le
fondateur de la poésie didactique. L'un raconterait des histoires, donc
serait plutét du coété de la fiction, l'autre communiquerait des
enseignements, donc serait plutdt du c6té de la sagesse, voire de la
philosophie. Lopposition entre « poésie didactique » et « poésie

épique » détermine ainsi une série d’oppositions :

poésie didactique poésie épique

description narration

instruction (et plus généralement |[poésie (et plus généralement
philosophie, science) art, littérature)

savoir, vérité, science, philosophie, histoires, mythes, fiction,

sagesse littérature
sérieux, sévérité séduction, plaisir
utilité jeu, donc inutilité
Hésiode Homeére

Aratos ( Phénoménes), Nicandre ( |[Apollonius de Rhodes,
Thériaques, Alexipharmakes) Argonautiques

. o . Virgile (comme auteur de I’
Lucréce, Géorgiques, Manilius... . .
Endide), Lucain, Stace...

Le savoir communiqué n’est pas n'importe quel savoir : il s’agit de

« vérités importantes » ou de « quelque art utile a la vie », pour citer



une des premiéres définitions du genre®. SiNicandre écrit un poéme
sur les poisons et les serpents vénéneux, c’est parce que la mort par
empoisonnement était la premiere cause de mortalité dans
I'Antiquité ; siVirgile écrit les Géorgiques, c’est pour soutenir la
politique agricole d’Auguste. 1l n’est pas difficile de reconnaitre,
derriére ce discours savant, une idée des Lumiéres : les vérités
importantes et les arts utiles doivent étre communiqués aux hommes.

A la poésie de préter a la communication de ce savoir son charme et sa
4

douceur”.
Outre I'absence, dans I’Antiquité, de la notion de « poésie didactique »,
ce discours moderne sur la poésie didactique antique se heurte a deux
problémes. D’abord, la plupart des ceuvres illustrant ce que les
Modernes appellent « poésie didactique » sont des poemes épiques,
c’est-a-dire des poemes en hexametres. Mais ils ne sont pas considérés
comme des épopées, parce que, dans le langage moderne, une épopée
est censée étre un poeme narratif et fictionnel, « racontant les exploits
des dieux ou des héros de facon grandiose ». Nous avons vu que
I'opposition entre « didactique » et « épique » recouvrait une
opposition entre « enseigner » et « raconter ». Or cette derniére
opposition n’est pas pertinente pour I'’Antiquité. Personne n’y
opposait Homeére et Hésiode comme nous le faisons. En effet, pour la
plupart des Anciens, et jusqu’a la fin de I’Antiquité, Homere est le pere
de tout savoir et de toute sagesse. Si Hésiode lui est parfois associé
dans ce rdle, il n’est jamais question de lui contester la primauté :

Homeére est I'éducateur de laGrece, dés l'origine, comme le dit

Xénophane °. Clest a ce titre que d’autres sages compositeurs de
poémes épiques, comme Parménide ou Empédocle, rivaliseront avec
lui. Et C’est a ce titre qu’il sera attaqué par Pythagore ou Héraclite, et
bien siir par Platon.

Aucun, cependant, ne réussira a le détréner, comme le montre le relief
hellénistique du sculpteur Archélaos de Priene, au bas duquel les
personnifications de muthos, d’ historia, de poiesis, de tragodia, de
komodia, mais aussi de phusis, d’ arété, de mnemé, de pistis et enfin de

sophia, viennent sacrifier un taureau aHomere, assis sur un trone

(comme Zeus en haut du relief), devant Chronos et Oikoumené °.

Cette idée réapparaitra en Europe avec les humanistes : pour
Melanchthon, « Homere enseigne ce qui est juste et utile, mieux que
Chrysippe et Crantor ». Apres plusieurs exemples, il ajoute qu'il a
voulu montrer que la connaissance des bons auteurs ne forme pas

seulement la langue, mais aussi le cceur’. Elle est encore défendue au

début du xviii® siecle par un philosophe libre penseur, Thomas Collins



En dehors des poemes d’Homere, les « mythes » en général sont
source d’enseignement et de savoir : directement, par leur valeur
« sapientielle » et, dirions-nous aujourd’hui, « scientifique » et
« philosophique », par leur exemplarité éthique et esthétique ;
indirectement, par les explications (scholies, gloses, allégories)
auxquels il donnent lieu : a partir de poemes comme les Argonautiques
d’Apollonius de Rhodes ou la Thébaide de Stace, on pouvait faire le tour
encyclopédique de toutes les connaissances. C'est la raison pour
laquelle la Bibliothéque ~ d’Apollodore, immense encyclopédie

mythographique, s’ouvrait par cette épigramme au lecteur” :

ALQOVOG OTIEIPNUX APUGCAUEVOG ATt EUETO
nadeing, poBovg yvOO madatyevéag

€1 €ue 8'aBpiv

€0PNOoELG €V EUol TAVO' Goa KOopOG EXEL.

De moi tu tires la semence de I'éternel savoir : la
connaissance des légendes antiques.
[...] Regarde-moi, en moi tu trouveras tout ce que contient

I'univers.

Pour un Moderne, il peut sembler étonnant qu'un recueil
mythographique prétende offrir a son lecteur non pas du plaisir, mais
du savoir, et qui plus est le principe méme (oneipnua) de « I'éternel
savoir » ainsi que la connaissance de « tout ce que contient 'univers ».
Mais c’est que cette culture ignorait les oppositions qui nous sont
familieres - du « mythe » et de la science, de I'imaginaire et du
rationnel, du plaisir et de I'instruction. Les mythes étaient des savoirs :
a ce titre, ils enseignaient, exactement comme les savoirs antiques
auxquels, contrairement aux mythes, nous reconnaissons encore le
titre de savoir : agriculture (nous avons des écoles d’agriculture),
astronomie, médecine, philosophie. De ce point de vue, un poéme
ayant une matiére mythique, comme 1’ Iliade ou les Argonautiques, I
Enéide ou les Métamorphoses, est tout autant « didactique » que Les

Travaux et les Jours ou les Phénoménes d’Aratos.



Figure 1. Figure 1 : Le bas relief hellénistique d'Archélaos
de Priéne, British Museum

Au moins en ce qui concerne la poésie grecque préclassique, il serait
difficile de trouver des exemples de poétes qui ne soient pas en méme
temps des sages, des « maitres de vérité » :Sappho, Archiloque,
Alcman (fragment cosmogonique), Tyrtée, Pindare, Simonide, sans
parler des poémes a chanter dans les banquets de Solon ou de
Théognis, qui sont eux aussi destinés indissociablement a charmer
qu’a enseigner. C’est une autre opposition paradigmatique moderne,
celle des lettres et des sciences, qui empéche d’apercevoir ce fait
massif qu'en général, les poetes enseignent. Mais ils enseignent des
savoirs que les Modernes ne reconnaissent pas comme savoirs : outre
les mythes, ils enseignent les savoirs de 'amour, du banquet et du vin,
les savoirs éthiques du guerrier, les chants et les danses des choeurs.

Ainsi, Uopposition entre une poésie didactique et une poésie épique,
c’est-a-dire entre une poésie qui enseigne et une poésie qui raconte,
n’est pas tenable, car elle repose sur une conception du savoir dont les



définitions, les classements, les hiérarchies, sont étrangers a

I’Antiquité, mais aussi au Moyen Age.

La deuxieme difficulté a laquelle se heurte le discours moderne sur la
poésie didactique, c’est que l'association du savoir et de l'utilité,
évidente pour des Modernes, ne ’était pas pour les Anciens, et encore
moins lorsqu'il s’agissait de poésie. On lit couramment, nous 'avons
dit, que les « poemes didactiques » hellénistiques cherchaient a
faciliter la communication de tel ou tel savoir (astronomie,

médecine...) en le rendant plus attrayant, grice a la poésie.

En réalité, les traités en prose suffisaient amplement. On apprenait
I'astronomie dans Eudoxe de Cnide. Pourquoi alors le roi Antigone le
Borgne a-t-il commandé son poéme a Aratos ? La réponse se trouve

dans la Vie d’Aratos 10 ;

0¢ mapd t@ PactAel yevouevog kai ebdokiufoag €v te &AAN
noAvpabelq kai Tff monTiKf mpoetpdnn Um' avtol Td
darvoueva ypdpat, 00 PBaciAéws EVdGEov émypapduevov
P1pAiov Katéntpov dévtog adt® Kal &Eldoavtog Td v avT®
katahoyddnv Aexbévta mepl TOV  QAVOEVWY  PETPW
gvieival kal dua eindvtog w¢g €0do&btepov molElg TOV

. s \ G~ s ,
EU80&ov évteivag T map ' a0T KEIPEVA UETPW.

[Aratos], parvenu auprés du roi, se fit connaitre par son
savoir, mais en particulier par son savoir en matiére de
poétique. Le roi 'exhorta a écrire les Phénomeénes en lui
donnant le livre d’Eudoxe. Il jugeait bon que ce qui y était
dit en maniére de catalogue sur les phénomenes soit mis en
vers, ajoutant ceci : « En mettant ses mots en vers, tu

rendras Eudoxe plus illustre. »

1l s’agissait donc, non pas de mettre la poésie au service de la prose, la
littérature au service de la science, la fiction au service du vrai, mais
de prendre une certaine matiere, en I'occurrence « Eudoxe », et de la
travailler de facon a en faire une ceuvre d’art. Travailler a en faire une

ceuvre d’art, c’est lui donner de I’ enargeia, et lui donner de I’ enargeia,

C'est rivaliser avec Homere, le maitre de I’ enargeia ' . C’est pourquoi
| e s Phénoménes se présentent comme une série d’ecphraseis

mythologiques des constellations'?2. Comme le dit Manilius, le ciel
d’Aratos est une longue fabula. Rien n’empéche qu’on se serve de ce
poéme pour enseigner 'astronomie, par exemple en corrigeant ses

erreurs’>, Mais Aratos n’a pas composé son poéme pour enseigner. 1l a
voulu faire une ceuvre d’art. C’est aussi pourquoi Aratos n’a pas a étre
lui-méme un astronome, pas plus que Nicandre ne devait étre

agriculteur et médecin pour composer ses Géorgiques et ses Thériaques.

Le fonctionnement des Phénoménes est donc exactement l'inverse de ce

qu'en disent les tenants de la catégorie de « poésie didactique » : il ne



vise pas a enseigner a partir de la poésie ou grace a la poésie ; il vise a
faire une ceuvre d’art a partir d'un champ du savoir, d’étre par son art,
en tant que poete, a la hauteur de sa matiere. C'est la-dessus que
portent tous les jugements sur I'ceuvre d’Aratos : il s’agit de savoir s'il

réussit ou non a faire une ceuvre d’art qui s’éléve a la méme hauteur

que sa matiére'?,

De la méme fagon, si a RomeCicéron, Varron d’Atax, Helvius Cinna,

15 Tempereur Gordien '°,

Ovide, Germanicus, Aviénus, le pere de Stace
sans oublier le poete anonyme de I’ Aratus Latinus et de « nombreux
autres », selonsaint Jérdme, font chacun a leur tour des
« traductions » d’Aratos, ce n’est pas pour « communiquer » le savoir
d’Aratos, ce n'est pas dans le but de corriger une traduction
précédente pour la rendre plus exacte, mais dans le but de rivaliser
avec d’autres poemes latins dans I'entreprise esthétique consistant a

faire une ceuvre plus belle que la précédente, et qui soit 2 Rome une
17

ceuvre d’art équivalente aux Phénomeénes *’.
Il en va de méme pour Nicandre de Colophon, dont nous avons perdu
les Métamorphoses et les Géorgiques, mais dont nous avons encore deux
poemes étonnants : les Thériaques, qui portent sur les serpents
venimeux, et les Alexipharmakes, qui portent sur les remedes aux

poisons. Nicandre n’a pas composé ces deux poémes parce que la mort

par poison était la cause de mort la plus fréquente dans I’Antiquité 2.
Comme Aratos avec la matiere astronomique, Nicandre a fabriqué une
ceuvre d’art en prenant pour matiere le savoir médical. Ici aussi, faire
une ceuvre d’art, c’est faire un poéme animé par I’ enargeia et bourré
d’érudition. Ici aussi, c’est devenir un émule d’'Homére, comme en

témoigne la sphragis des Thériaques :

Kal kev ‘Ounpeloto kai eicétt Nikdvdpoto
uviiotiv €xoig, Tov €BpePe KAdpou vigdeoon ToAixvn.

Et de Nicandre 'homérique tu pourras a jamais te souvenir,
qui grandit dans la blanche bourgade de Claros.

La pragmatique est donc la encore esthétique : c’est pourquoi, loin de
faciliter la communication scientifique, le poéme au contraire la
suspend. Le texte deNicandre, conformément a I'esthétique de
I’épopée alexandrine, est extrémement obscur. Des lors, comme I'ont
bien vu les éditeurs anglais de Nicandre, « The victim of snake-bite or

poison who turned to Nicander for first-aid would be in sorry plight 1° ». Les
poemes de Nicandre ne sont donc pas des manuels toxicologiques

2

versifiés, pour étre mieux mémorisés’. 1ls ne sont pas destinés a
communiquer (les traités des médecins suffisaient) mais a proposer a

I'admiration du public une ceuvre d’art exceptionnelle.

Des lors, comme pour I'opposition Homere-Hésiode, il n’y a pas non

plus d’opposition entre Aratos et Nicandre et les autres poetes épiques



hellénistiques. Aratos et Nicandre sont désignés comme des poetes

épiques, au méme titre qu’Apollonius de Rhodes 2!

Il y a une
distinction de « matiére » : I'un chante les constellations, 'autre les
poisons, 'autre I'expédition des Argonautes. Mais ils font la méme
chose : cette distinction de matiére ne correspond pas a une
distinction pragmatique. C’est pourquoi un méme poéte pouvait écrire
un poéme a matiere mythologique et un poéme a matiére
agronomique. C’est pourquoi ils n’ont aucun mal a insérer dans leurs
poemes des séquences venues d'une matiere différente, pour montrer

qu'ils sont capables de composer des poemes sur des matieres

différentes??.

Il n’y a rien de plus étonnant pour les lecteurs modernes que le succes
remporté dans I'Antiquité par ces poemes hellénistiques a matiere
« scientifique ». Comment pouvait-on se passionner pour les
Phénoménes d’Aratos ou les Alexipharmakes de Nicandre ? Pourquoi les
Romains rivalisaient-ils de traductions d’Aratos ou de vers sur les
éruptions de I'Etna ? Lucilius, le destinataire de Séneéque, ne pourra
pas s’abstenir de chanter 'Etna, « ce lieu de tous les poétes » (Lucréce,
Virgile, Ovide...) : Quid tibi do ne Aetnam describas in tuo carmine, ne hunc

sollemnem omnibus poetis locum adtingas ?

C’est notre culture esthétique qui nous empéche d’accepter qu'on ait
pu trouver « beau » un poéme chantant les serpents venimeux et les
remedes contre les poisons, qu'on puisse prendre plaisir et s’amuser
au savoir sans chercher a en faire son profit. Le savoir pour les
Modernes n’a pas de valeur esthétique en tant que savoir. Et la poésie
didactique, en tant que catégorie moderne, repose justement sur I'idée
qu’il faudrait « l'habilller » poétiquement pour le rendre attractif.
Dans |’Antiquité classique et hellénistique, le savoir en tant que tel est
beau, objet d’émerveillement et de plaisir : c’est pour nous un monde
étrange ou un volcan fait venir 'eau a la bouche ( Aut ego te non novi
aut Aetna tibi salivam movet, dit Sénéque a Lucilius), ou un roi, pour

complaire a ses amis, leur offre des herbes comestibles infectées de

23

sucs vénéneux~ ; ou les Indiens peuvent offrir a Auguste un jeune

homme sans bras, mais capable de tirer a I'arc avec ses pieds24 s un
monde ou l'on est prét a mourir pour posséder le cheval de Diomede,

bien qu'il porte la mort a ses possesseurs 'un aprés l'autre?”. Les
mirabilia ne sont pas une partie du savoir. Ils sont le savoir.

La valeur du savoir réside pour les Modernes moins dans sa beauté que
dans son utilité. C’est pourquoi les commentateurs qui veulent
« sauver » les poemes de Nicandre parlent de son utilité. C'était
I'inverse dans I'’Antiquité. Les savoirs encyclopédiques de la modeia

sont des savoirs inutiles, au sens ou ils fonctionnent dans un espace



voué au loisir et a la détente, au jeu et a la beauté. LUidée qu’il faut
privilégier I'utilité pratique des savoirs n’était pas absente dans

I’Antiquité, mais minoritaire.

C’est cette pragmatique esthétique que nous retrouvons a Rome avec
les poemes dits « didactiques » de Lucrece, Virgile ou Manilius. 1l s’agit
a la fois non pas de communiquer un savoir mais, pour répondre a une
commande (car on ne se lance pas tout seul dans la composition d’'un
poéme épique de cette ampleur), de faire une ceuvre d’art ( illustrare)
avec une certaine matiére relevant des savoirs lettrés (les écrits
d’Epicure, les Travaux et les Jours, l'astronomie, I'astrologie ..). Il
s'agissait de poetes professionnels :Lucrece n’était pas plus
philosophe que Virgile agronome. D’apres une petite épopée, la Ciris,
dans laquelle un poete invite le noble Valerius Messalla a lui passer
commande d’'une grande épopée philosophique, il est possible que les
poétes aient offert a de riches Romains de petits poémes pour montrer
leur talent et obtenir une commande importante. Cest ainsi que
Lucréce composa son De rerum natura pour C. Memmius, un sénateur
qui voulait associer a son nom le prestige d’Epicure ( auctoritas Epicuri),
ou encore que Virgile composa sesGéorgiques pour Mécéne. Le

prologue du livre III illustre bien la nécessité, pour le poete épique, de
26

trouver une matiére a mettre en lumiére<° :
Cetera quae vacuas tenuissent carmine mentes,
omnia iam volgata : quis aut Eurysthea durum
aut inlaudati nescit Busiridis aras ?
[...] Temptanda via est qua me quoque possim

tollere humo victorque virum volitare per ora.

Toutes les matiéres capables de capter les esprits ont déja
été enseignées. Qui ignore le terrible Eurysthée ou les
autels de Busiris ? [...] Je dois donc tenter une route par
laquelle moi aussi je puisse me hisser du sol et, victorieux,

voler dans les airs.

On voit bien ici que le choix de la matiere « géorgique » ne correspond
pas a une nécessité intérieure ou a un projet intellectuel, scientifique,
politique. 1l s’agit de trouver une matiere qui permette a l'artiste de
montrer ce dont il est capable. Or comme tout a déja été dit, comme les
autres poetes ont déja chanté la mythologie, il lui faut trouver une
matiere nouvelle. Il ne s’agit pas de prendre au pied de la lettre ce que
dit ici Virgile - il n’était pas le premier a chanter la matiere des
Géorgiques — mais de repérer et de retrouver ici la pragmatique
esthétique de la poésie hellénistique. Le témoignage de Sénéque vient
encore le confirmer?’ :

Vergilius noster [...] non quid verissime sed quid decentissime
diceretur aspexit, nec agricolas docere voluit sed legentes

delectare.



Notre Virgile ne visait pas la stricte vérité, et il n’a pas
voulu instruire les paysans, mais donner du plaisir a ceux

qui lisent.

On retrouve ce méme dispositif esthétique, ol le poeme doit se hisser a

la hauteur de sa matiére, chez Manilius 28 :

Hunc mihi tu, Caesar, [...]

das animum viresque facis ad tanta canenda. [.]
Bina mihi positis lucent altaria flammis,

ad duo templa precor duplici circumdatus aestu
carminis et rerum. Certa cum lege canentem
mundus et immenso vatem circumstrepit orbe

vixque soluta suis immittit verba figuris.

Ce courage, c’est toi qui me le donnes, César, et les forces
qu’il faut pour chanter des choses si grandes. [...] Devant
moi les flammes éclairent deux autels, j’adresse mes prieres
a deux temples, entouré par la double effervescence du
poeme et de l'univers. Autour du prophéte qui chante un
chant réglé, 'orbe du cosmos immense résonne, qui méme

a la prose permet a peine de formuler ses figures.

Cette pragmatique esthétique réapparait a la Renaissance, avec des
poemes chantant les constellations, I'élevage des vers a soie, le jeu
d’échecs, ou encore la syphilis. Le poeme que lui consacre Fracastor a
un immense succes : 1a encore, nous avons affaire a une culture treés

différente de la notre ; a la fin du xviii® siecle, le passage le plus aimé

de Lucréce est la description de la peste a Athénes °.

De méme, on retrouve a laRenaissance le méme systeme de
commande que nous avons vu plus haut avec la Ciris, avec le passage
du petit poéme au grand poéme : Léon X, ayant approuvé le poeme de

Vida sur les vers a soie, commande la Christiade.

Personne ne parle encore de poésie didactique : ni Du Bellay ni
Ronsard niLe Tasse ni, plus tard, Boileau. Il y a des épopées, qui
portent sur la nature ou sur les hauts faits des héros, mais cette
distinction de matiére, comme dans I’Antiquité, n’est pas une
distinction générique, pragmatique : ce sont, avec des matiéres
différentes, les mémes types d’objets.

Il faut cependant distinguer a la Renaissance entre les poémes qui
renouent avec la tradition esthétique des poeémes antiques et ceux qui
prétendent agir sur la conscience des lecteurs, et qui se rattachent a la
tradition médiévale du poeme sacré. C’est 1a aussi un signe de ce que la
catégorie de « poésie didactique » est ancrée dans la culture
intellectuelle moderne : jamais ne sont donnés comme exemples tous
les poémes médiévaux qui pourtant voulaient enseigner (Alain de

Lille, Bernard Silvestre, Dante, etc.), parce qu'il s’agit d’'un savoir



religieux, et donc pas d'un savoir véritablement considéré comme tel

par les Modernes.

1l faut attendre I"époque des Lumieres pour que naisse véritablement
I'idée que la poésie peut communiquer le savoir plus facilement et plus
agréablement. Il n’est alors plus question de pragmatique esthétique.
Si le cardinal de Polignac fait un anti-Lucréce, c’est parce que, dit-il, en
discutant avec Pierre Bayle, il s’est rendu compte du danger que

I'épicurisme faisait courir aux hommes de son temps®’. On n’imagine
pas aujourd’hui le succes de poemes comme |” Essay on man de Pope, les
discours en vers de Voltaire (« discours » en vers justement, et non

poémes), ou encore les poémes de I’abbé Delille **. Mais la tradition de
la « poésie didactique », c’est-a-dire, pourrait-on dire en paraphrasant
Péguy, de la poésie « de propositions » (philosophiques ou
théologiques)>? recut probablement un coup fatal avec le romantisme
et I'idéalisme allemand, autonomisant la poésie comme forme de
savoir a part entiére, et non pas comme véhicule ou moyen d’un savoir
aussi prosaique que I'art des jardins, le fonctionnement du barometre,
les vertus du cidre ou de l'eau, la circulation du sang, « l'art de
préserver sa santé ».Hegel, qui déteste la poésie didactique, cite
souvent Schiller ou Goethe. 1l est significatif que Flaubert, dans ses
notes sur I Esthétique, releve I'arbitraire qu'il y a a classer ensemble

Lucrece, Virgile et I'abbé Delille : « Il aurait fallu montrer pourquoi les

deux premiers sont si au-dessus du troisieme** | » Désormais, la poésie
n’était plus la servante de la science : elle redevenait, en un sens, une

part du savoir.

Notes

1.]J. Warton, Reflections on Didactic Poetry, Londres, 1753, p. 291 : « The
ancients have left us no rules or observations concerning this species of
poetry ». On lit parfois qu’Aristote, en disant que le poéme d’Empédocle
était un « discours versifié », aurait reconnu dans ce poéme de la
poésie didactique. Cf. Sur les poétes, fr. 1 Ross = Diogene Laérce, VIII,
57 : 'Ap1oToTéANG 3'év t@ mepl monTt®v @noiv Ot Kal ‘Ounpikog o
"EunedokATG Kol devog mept TV @pdotv YEyove, « Aristote, dans son
écrit sur les poetes, dit qu'Empédocle est également homérique et s’est
avéré un maitre du verbe ». Or, d’une part, cette facon de décrire le
poeme d’Empédocle est tres tendancieuse, caractéristique de I'attitude
d’Aristote, qui, comme il I'a fait pour les tragédies, essaie souvent de
dégager des ceuvres qu'il lit tout ce qui peut rappeler leurs conditions
d’énonciation, pour en extraire un contenu : dans les tragédies, c’était
Iintrigue, le muthos ; dans le poeme d’Empédocle, c’est lelogos. Et,
d’autre part, Aristote, loin d’appliquer la notion de « poésie
didactique », exclut au contraire Empédocle de la poésie, pour le



rattacher au discours philosophique. Lidée d’Aristote est d’ailleurs
assez isolée dans I’Antiquité, mais on la retrouve chez Plutarque, de
audiendis poetis, 16 ¢ : ta &' 'EunedokAéovg €mn kai Mapuevidov kal
Onprakd Nikdvdpov kal yvwpoloyiat Odyvidog Adyor giol kexpruevol
TAPX TOWNTIKAG Domep Sxnua to HETpoV Kal TOV Gykov, Tva T0 1elov
dapoywoly, « Les vers épiques d’Empédocle, de Parménide, les
Thériaques de Nicandre et les discours gnomiques de Théognis sont des
discours qui ont en quelque sorte emprunté le char de la poésie, c’est-
a-dire son metre et sa grandeur, afin d’éviter la prose. » On retrouve la
méme attitude a la Renaissance chez Castelvetro, éditeur et
commentateur de la Poétique d’Aristote, estimant que, si Virgile n’avait
écrit que les Géorgiques, il ne devrait pas étre compté au nombre des
poetes. On cite également pour justifier 'emploi de la catégorie de
« poésie didactique » deux grammairiens tardifs, Dioméde et Servius.
Servius, dans son prologue du commentaire aux Géorgiques : Et hi libri
didascalici sunt, unde necesse est, ut ad aliquem scribantur. Nam praeceptum
et doctoris et discipuli personam requirit : unde ad Maecenatem scribit sicut
Hesiodus ad Persen, Lucretius ad Memmium. Mais Servius ne dit pas pour
autant que la poésie didascalique est un genre a part, c’est-a-dire que
le caractére didactique détermine une poétique différente de la
poétique de I’ Enéide : tout Virgile est « plein de science » (scientia
plenus), comme il le dit au début de son commentaire du livre VI de I
Enéide, en faisant remonter la tradition de cette poésie sapientielle a
Homere : Totus quidem Vergilius scientia plenus est, in qua hic liber possidet
principatum, cuius ex Homero pars maior est. et dicuntur aliqua simpliciter,
multa de historia, multa per altam scientiam philosophorum, theologorum,
Aegyptiorum, adeo ut plerique de his singulis huius libri integras scripserint
pragmatias. « Dans tout Virgile, on trouve de la science, et dans ce
domaine ce livre tient le premier rang, dont la plus grande partie vient
d’Homeére. Pour le reste, certaines choses sont dites simplement,
beaucoup sont tirées de I'Histoire, beaucoup sont tirées de la science
sublime des philosophes, des théologiens, des Egyptiens, au point que
de nombreux auteurs ont consacré des commentaires entiers sur
chacun de ces différents éléments. » Chez Diomede, le qualificatif
didascalice est également une étiquette, a I'intérieur d'une taxinomie

complexe, véritable « systéme a tiroirs » pour le dire avec E.R. Curtius

( La Littérature européenne et le Moyen Age latin,, tr. fr., Paris, 1991 [19537],
p. 688-692), qui montre bien comment le classement n’a rien a voir
avec les classements qui nous sont familiers. Mais on ne peut en tirer
que les Anciens distinguaient une poétique didactique d’une poétique
« narrative », comme le fait K. Volk ( The Poetics of Latin Didactic :
Lucretius, Vergil, Ovid, Manilius, Oxford, 2002), qui fait un grave
contresens sur l'expression « genus enarratiuum », lequel ne signifie
pas « genre narratif », mais « genre explicatif, herméneutique ».

2. Elle n’apparait par exemple ni chez Du Bellay ni chez Ronsard ni
chez Boileau.

3.D. de Mairan, Eloge du cardinal de Polignac, Paris, 1747 : « L Anti-
Lucréceest un poéme latin du nombre de ceux qu’on appelle



didactiques, parce qu’ils ont pour but d’enseigner des vérités
importantes ou quelque art utile a la vie. »

4.]. Warton, Reflections, p. 292 : « To render instruction amiable, to soften
the severity of science, and to give virtue and knowledge a captivating and
engaging air, is the great privilege of the didactic muse. »

5 . Xénophane, fr. 10 Diels-Kranz : €€ dpxfi¢ ka®' “Ounpov énel
yepadnkaol mavteg, « Depuis le commencement, tout le monde
apprend d’aprés Homére... ».

6.P. Zanker, Die Maske des Sokrates : Das Bild des Intellektuellen in der
antiken Kunst, Munich, 1995, p. 154-157.

7. Melanchthon, Declamationes, 111, Eloquentiae encomium, p. 36-37
(cité par E.R. Curtius, La littérature, p. 332) : Nec dubitarim adfirmare,
quod Horatius censuit, Homerum, quid rectum, quid utile sit, melius Chrysippo
et Crantore docere. [...] Neque enim plures Homeri locos his attingere visum
est. Tantum hos indicaui, ut studiosis adulescentibus fidem facerem bonorum
scriptorum coghitione non os tantum ac linguam, sed pectus etiam formari.

8. R. Bentley, Remarks upon a Late Discourse of Free-Thinking , Cambridge,
1713 : Homer'’s Iliad he admires, as the epitome of all arts and sciences. [...]
Be it so. [...]. And yet I am apt to fancy, if our author had no better an
artist than the old poet for his shoes, he would be as sorry a free-walker
as he is now a free-thinker. To prove Homer’s universal knowledge a
priori, our author says, He designed his poem for eternity, to please and
instruct mankind. Admirable again : eternity and mankind : nothing less
than all ages and nations were in the poet’s foresight . Take my word
for it, poor Homer, in those circumstances and early times, had never
such aspiring thoughts. He wrote a sequel of songs and rhapsodies, to
be sung by himself for small earnings and good cheer, at festivals and
other days of merriment. [C’est plus de 500 ans aprés que Pisistrate fit
réunir « the loose songs »]. He no more thought, at that time, that his
poems would be immortal, than our free-thinkers now believe their souls
will.

9. Photius, Bibliothéque, cod. 186, 142 a-b.

10. Arati Vita I, 38-43 Martin.

11. Nicandre de Colophon, Thériaques, 957-958.

12. Cf. encore H.-I. Marrou, Histoire de I'éducation dans 'Antiquité, Paris,
1948, t. I, p. 275) : « Lessentiel est la description, minutieuse et
“réaliste” [ ie. I'€kppaocig des figures traditionnellement prétées aux
constellations : [Aratos] nous montre Persée (248-253), soutenant sur
ses épaules son épouse Andromede, tendant la main droite vers la
couche de sa belle-mére (Cassiopée), s’élancant d’'un pas rapide en
soulevant un nuage de poussiére (il s’agit en fait d’'un amas d’étoiles
que présente cette région du ciel) [...] Méme anthropomorphisme dans
la description des levers et des couchers des constellations (559-732),
qui fait suite a une breéve évocation des planétes et de la spheére céleste
(454-558). » Pour une étude plus développée des Phénoménes comme «
astronomical ecphrasis », cf. M. Semanoff, « Undermining Authority :
Pedagogy in Aratus’ Phaenomena », in M.A.Harder, R.F.Retguit,
G.C. Wakker (éd.), Beyond the Canon, Leuven, 2006, p. 313-318.



13. De fait, bien que les erreurs contenues dans son poéme fussent
connues (cf. eg.Hipparque,in Arati et Eudoxi Phaenomena, 1, 2-
8 Manitius ; Posidonius, fr. 48 Edelstein-Kidd), il était commenté par
des mathématiciens et des astronomes comme Attale de Rhodes et
Hipparque lui-méme, et servait de manuel d’astronomie (cf . le manuel
du Stoicien Géminos de Rhodes). Cf . H.-I. Marrou, Histoire de I'éducation,
t. I, p.275 : « Tel qu'il se présente, le poéme d’Aratos n’a rien de
mathématique ; pas de chiffres, quelques indications bien sommaires
concernant la sphére céleste, son axe, les poles (v. 19-27) [...] [Le]
commentaire [d’Aratos] se bornait a une introduction trés sommaire a
la sphére [mais] était avant tout littéraire et s'étendait
complaisamment sur les étymologies et surtout sur les légendes
mythologiques suggérées par la description d’Aratos. » Ce qui
comptait n’était pas la « vérité » (au sens scientifique, moderne, du
mot), mais la beauté du savoir.

14. Cic., Deor. 1, 69 ; Quintilien X, 1, 55 : Arati materia motu caret, ut in qua
nulla varietas, nullus affectus, nulla persona, nulla cuiusquam sit oratio ;
sufficit tamen operi cui se parem credidit. « En ce qui concerne Aratos, sa
matiére manque d’animation : on n’y trouve aucun chatoiement,
aucun affect, aucun personnage, aucun discours ; et pourtant, il arrive
a se hisser a la hauteur de son sujet. »

15. Silv. 5, 3, 19-23.

16. SHA, Gord., I11, 2.

17. M. Pierre, « Rome dans la balance. La poésie augustéenne imite-t-
elle la poésie grecque ? », in F. Dupont, E. Valette-Cagnac (éd.), Facons
de parler grec a Rome, Paris, 2005, p. 229-254.

18.].-M. Jacques, auteur d’une remarquable édition des deux épopées
de Nicandre de Colophon sur les poisons ( Thériagues et
Alexipharmagques), explique que la composition du poéme par le fait que
la mort par poison était la plus grande cause de mortalité dans le
monde antique (p. 31).

19.A. L. E. Gow & A. F. Shofield, Nicander. The Poems and Poetical
Fragments, 1953, p. 18.

20.Lla plupart des recettes médicales métriques (Galien en cite
beaucoup) destinées a la mémorisation ne sont pas en vers épiques,
mais souvent en trimetres iambiques, le metre le plus proche, selon
Aristote, du langage parlé ( Poet. 1449a24). Cf.C. Fabricius, Galens
Exzepte aus dlteren Pharmakologen, Berlin-New York, 1972, p. 54. Les
recettes en hexametres semblent souvent des poémes difficiles a
interpréter, donc des jeux savants, ou nous avons affaire a une
pragmatique ludique et/ou esthétique et non médicale. Cf. e. g. la
recette du thériaque d’Andromaque.

21.Dans Quintilien (X, 1, 55), Aratos est cité parmi les epici. Chez
Athénée (126 b = fr. 68 des Géorgiques), Nicandre est désigné comme
« faiseur d’épopées » (énomoidg) riches en mots antiques et d’un savoir
encyclopédique : Adpxatov kai ToAvpuadi.

22.Cf. e. g. le long passage sur la crue du Nil dans Lucain.

23.Justin 36, 4, 3 s. ; Plut., Démétr. 20, 3 (voir Nicandre, dans Budé II,



n. 24). Son zele pour la pharmacologie a base de plantes : Galien 12,
251,3s.K.

24. Dion Cassius, 54, 9.

25. Aulu-Gelle, 111, 9.

26. Virgile, Géorgiques 111, 3-9.

27. Séneque, Lettres a Lucilius 86, 15.

28. Manilius, Astronomiques I, 7-24.

29.J. Warton, Reflections, p. 420 : « The plague with which the whole poem
concludes being more known and perhaps more read than any other part of it,
I shall not point out any other particular passages. »

30. Mairan, Eloge.

31. Le chant VI de Delille sur les trois régnes est commenté par Cuvier.
32. C. Péguy, « LUEve de Péguy », in Euvres complétes, Bibliothéque de la
Pléiade, III, Paris, 1941, p. 1235 : « Il a été assez heureux pour
transporter dans ses vers cette intégre probité qui paraissait ne pas
pouvoir quitter la prose. [...] auteur [...] a fait des vers de poétes avec
une sorte de marbre de prose. Aussi avons-nous dans ce poéme jusqu'a
des propositions de philosophie et de théologie réduites en des vers
d’une telle justesse technique qu’il faudrait peut-étre remonter
jusqu’au De natura rerum pour en trouver d’une telle sévérité. » Et en
note : « Il ne faudrait pas, si I'on veut étre juste, oublier les trés beaux
vers philosophiques de Sully-Prudhomme, notamment dans La Justice,
qui sont eux aussi des vers de propositions ».

33. Flaubert, « Notes sur |” Esthétique de Hegel ». Voici le texte complet :
« Hegel pense que la poésie didactique ne doit pas étre comptée parmi
les formes propres a lart. Enfin le fond et la forme sont ici
complétement isolés. - La forme artistique ne peut étre rattachée au
fond que par un rapport tout extérieur parce que lidée,
'enseignement, s’adresse avant tout a la raison et a la réflexion et que
dés lors sa condition essentiellement prosaique ne peut étre
poétiquement développée mais simplement revétue d’une forme
poétique, malgré I'habileté de détails. Lucrece, Virgile - Delille ! 11
aurait fallu montrer pourquoi les deux premiers sont si au-dessus du
3% | » Ces notes de Flaubert ont été publiées dans Dix ans de critique.
Notes inédites de Flaubert sur LEsthétique de Hegel, textes réunis et présentés
par Giséle Séginger, Paris, Lettres Modernes Minard, « Gustave Flaubert,
5 », 2005, p. 247-330.

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !



LECOLE
£3HAUTES
ETUDESS

SCIEMCES
SOCIALES

PDN

Makon o s Becharche an Soene Hamaines
CHEE - URNIVERSITE B8 CARN

oNU

strasbourg

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques
et des croyances

méthodes et outils
pour 'edition structurée

/

./
enssib’

toole natlonals supéreurs
i sciences de nfarmation
et des bibothéques

ANHvA

WS J &,

fondation
maison des
sclences
de I'homme

cPrL
CAK

Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisi S 1 chist technicpue
LIME B4 L HESS-CRES- MBS

LECLILE & v

SAUTEL i

FTuSE G
m

e CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

e DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Nos partenaires

