
“Sur le chemin d’Apurimaq”“Sur le chemin d’Apurimaq”
Essai sur la représentation géographique duEssai sur la représentation géographique du
territoire dans la culture incaterritoire dans la culture inca

L'Homme. Revue française d'anthropologieL'Homme. Revue française d'anthropologie , , n°205n°205, , 20132013, , p. 7-33p. 7-33

Résumé
“On the Apurimaq Road”
At the juncture between geography, archeology and ethno-
history, this article on the « geographicity » of Incan culture in
the pre-Hispanic Andes focuses on the section of the main road,
which crossed the Apurimaq valley, not far from Cuzco in the
central Andes. The area around the bridge that crosses the river
was associated with a mythical Incan (gure. The myth speci(es
the perception of the landscape experienced by travelers on this
road in an environment that was « territorialized » in its double
dimension, material and ideal. The story about the wak’a of the
Apurimaq River sheds light on the symbolic and practical
dimensions of Incan territoriality. In a civilization endowed with
a premodern science of geography without cartography, myths,
landscape architecture and ritual movements were the pillars of
systems of representation and of a geographical « structuration »
of the territory.

Dans la culture inca des Andes préhispaniques, l’organisation
sociopolitique, la religion, le calendrier et l’histoire avaient en
commun d’être conçus et organisés suivant une trame spatiale
sophistiquée. Comme le signalait déjà le chroniqueur métis Garcilaso
de la Vega en 1609, les Incas avaient en e7et développé une véritable
« science géographique » (Claval 2007). Cette géographie prémoderne
disposait d’un système d’orientation basé sur l’astronomie de position
et se fondait sur une connaissance structurée de la grande diversité
des milieux andins mise au service de sa gestion et de son exploitation.
Cette science a notamment permis l’aménagement d’un territoire
multiculturel étendu à l’échelle de la cordillère des Andes : l’Empire

Thibault Saintenoy

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=109


inca nommé Tawantinsuyu.

Bien documentée dans les sources ethnohistoriques et par ses vestiges
archéologiques, la région de Cuzco au cœur de l’Empire fournit un
exemple fondamental de la « con(guration socio-spatiale » du
territoire inca (Di Méo & Buléon 2005). L’espace géographique
cuzquénien, dans ses dimensions écologiques, sociopolitiques,
religieuses et temporelles, était structuré au sein d’un système
territorial de nature holistique (Bauer 2000 ; Zuidema 2010). La
territorialité inca était inscrite dans les paysages andins de Cuzco et
ses environs, avec plus de trois cents lieux sacrés organisés en
quarante et une lignes imaginaires (dénommées siq’i )1 irradiant
depuis le temple du soleil de Cuzco qui formait ainsi le centre du
monde inca. De même, la spatialité quadripartite du Tawantinsuyu était
conçue en termes de franges dont quatre grandes routes [Fig. 1], au
départ de Cuzco, déterminaient la projection (Hyslop 1992).

Mais en l’absence, dans la culture inca, d’un art cartographique
« topographique » (comparable à celui développé à la même époque en
Europe ou dans les mondes arabe et asiatique, et, plus tôt, durant
l’Antiquité grecque et romaine), se pose la question des systèmes de
représentation du territoire et d’information de la territorialité. Parmi
les vestiges de la culture matérielle inca, on trouve – dans l’art textile,
dans le système de quipous et dans la sculpture (sur bois et sur roche)
– des exemples de représentation du territoire, mais celui-ci n’y est
(guré que de façon hautement stylisée et conceptuelle (Gartner 1998).
En revanche, les sources ethnohistoriques relatent nombre de mythes
faisant référence, parfois de façon assez détaillée, à l’espace
géographique, comme dans les cas de Huarochiri (Taylor 1980) et de
Paqaritampu (Bauer 1991), par exemple. Le système de représentation
inca du territoire reposait en e7et sans doute beaucoup sur la culture
orale. Or, pour être e7ective, cette mytho-géographie devait être
associée à des pratiques rituelles.

Les cérémonies incas donnaient souvent lieu à des processions : à des
dates précises du calendrier, certains groupes sociaux convergeaient
vers des sanctuaires spéci(ques, souvent situés en dehors de leur
espace de vie, pour des raisons politico-religieuses (Rostworowski de
Diez Canseco 2008). Dans les Andes, les pèlerinages sont, encore
aujourd’hui, une tradition bien vivante s’exprimant dans les fêtes
chrétiennes qui, pour la plupart, conservent des héritages
précoloniaux (Sallnow 1987 ; Abercrombie 2006 ; Molinié 2003 ;
Bellenger 2005 ; Ricard Lanata 2007). N’oublions pas que, d’une
manière générale, les voyages interrégionaux – religieux ou non – ont
toujours constitué une expérience culturelle béné(que pour ceux qui
les entreprenaient. Par exemple, les ethnographies montrent bien que,
outre leur dimension économique, les caravanes de lamas
participaient à la réaQrmation du cosmos et de l’identité de la
communauté (Flores Ochoa 1977 ; Tomoeda 1985 ; Lecoq 1987). C’est



l’une des raisons pour lesquelles les caravanes étaient aussi une
composante importante dans l’éducation et la socialisation des jeunes.

Façonnés par les mythes et l’architecture (qui construisent
idéellement et matériellement des lieux dans les contrées andines), les
territoires parcourus sont chargés, par la sémantisation des paysages
qu’ils donnent à voir, d’une riche symbolique. Les (gures du paysage
(montagnes et rochers, lacs et rivières, arbres) évoquent l’histoire et
l’ordre du monde, et donc l’identité de ses habitants, faisant du
parcours une expérience géographique essentielle (Ra7estin 1989).
Tout porte à croire que du temps des Incas, le voyage à travers l’espace
territorialisé contribuait fortement à la di7usion de la culture inca.
Cela faisait du grand réseau routier inca, le fameux qhapaq ñan, non
seulement une infrastructure territoriale fondamentale mais aussi le
principal média de la culture inca qui donnait son identité et sa
légitimité au territoire.

Pour illustrer cette idée sur la géographicité de la culture inca, nous
étudions ici le cas d’un mythe qui possède une relation étroite avec
l’espace géographique et son expérimentation par le voyage : celui
d’une (gure sacrée du paysage qui était associée au pont sur la rivière
Apurimac.

À trois jours de marche (80km) au sortir de Cuzco, dans la frange
territoriale dénommée Chinchaysuyu, le qhapaq ñan traversait l’une des
plus profondes vallées des Andes centrales où coulent les eaux de la
plus grande rivière du sud du Pérou, à la source de l’Amazone.
Aujourd’hui, cette rivière est appelée Apurimac. Pour la traverser, un
pont de (bres végétales était suspendu aux parois rocheuses d’un
canyon à une trentaine de mètres au-dessus des eaux, entre les
régions de Mollepata et Curahuasi, à l’interface des départements de
Cuzco et d’Apurimac. D’après les études ethnohistoriques (Zuidema

Figure 1. Figure 1. La vallée de l’Apurimac au cœur des
Andes incas



1979 ; Farrington 1992), le pont sur l’Apurimac était la limite
occidentale du territoire cuzquénien.

L e wak’a Apurimaq  dans les sources écrites du xvi e

siècle
Du temps des Incas, « Apurimac » n’était pas seulement le nom d’une
rivière. Selon les sources ethnohistoriques et comme l’indique aussi
sans doute son étymologie, il s’agissait surtout du nom d’une (gure
sacrée du paysage, un wak’a 2. En quechua, rimaq signi(e « celui qui
parle », or parler était le propre des wak’a dont les plus importants
étaient consultés par les Incas pour leurs pouvoirs oraculaires
(Curatola Petrocchi 2008). Quant au terme apu, il quali(ait
généralement les grands hommes et marquait leur autorité (Santo
Tomás 1951 [1560] : 109 et 165 ; Holguin 1989 [1608] : 31 et 317).

Comme nous allons le voir, Apurimaq 3 était vraisemblablement la
(gure centrale d’un mythe inca dont font brièvement écho certains
récits espagnols du xvi e siècle.

La plus ancienne mention connue du wak’a Apurimaq se trouve dans la
chronique du conquistador Pedro Pizarro (1978 [1571]). Au cours de
son récit de la marche des troupes espagnoles sur Cuzco en 1533, il fait
une digression au sujet d’un certain « Aporima, par l’intermédiaire
duquel le démon parlait aux Indiens »4. Sa description du wak’a est la
plus étayée qui nous soit parvenue. D’après lui :

« […] dans cet Aporima se trouvait un édi(ce abondamment peint
abritant un gros tronc. Plus gros qu’un obèse, celui-ci était aspergé de
sang de sacri(ces. Il était paré d’une ceinture d’or sur laquelle étaient
soudés deux gros seins en or qui lui donnaient l’apparence d’une
femme. Ce tronc était aussi revêtu de (nes tuniques féminines ornées
de nombreuses (bules d’or. Sur sa tête, large et plane, pendaient des
grelots. De part et d’autres du dit gros tronc, s’en trouvaient alignés
d’autres, plus petits, qui étaient également aspergés de sang et revêtus
de tuniques, comme s’il s’agissait de femmes. Il se disait que le démon,
dénommé Aporima, parlait dans le gros tronc ».( Ibid. : 81-82)

Pizarro relate aussi qu’en 1536, le premier encomendero
(« administrateur colonial ») de la région, Diego Nuñez de Mercado,
s’empara du tronc sacré, au grand dam des Indiens. Une prêtresse inca
au service du sanctuaire, dénommée Azarpay5, de désespoir, se serait
jetée dans la rivière depuis le sommet d’une falaise, non loin du pont.

Dans sa présentation des provinces du Pérou, le chroniqueur Pedro
Cieza de Léon fait également mention du fameux wak’a de la rivière
Apurimac. D’après lui, un sanctuaire était localisé sur la rive droite où



« des demeures incas abritaient un oracle et où le démon répondait
aux questions des Indiens à travers un tronc d’arbre au pied duquel
ceux-ci enterraient de l’or et faisaient des sacri(ces » (Cieza de Léon
1946 [1553] : 423). Mais il convient de se demander comment Cieza, qui
se rendit pour la première fois dans la région en 1543, put voir le tronc
sacré qui aurait été dérobé (puis vendu) par Nuñez de Mercado
plusieurs années auparavant. Faut-il en déduire que Cieza avait eu
connaissance des dires de Pizarro sur la base desquels il aurait étayé
son récit6, à l’instar de la version bien plus tardive écrite par le jésuite
Cobo (1964 [1653] : 199) qui est un pur plagiat des écrits de Pizarro ?
On peut aussi supposer qu’il ait existé une tradition orale au sujet des
troncs sacrés.

P o u r Cristóbal de Albornoz, ecclésiastique espagnol qui mena de
nombreuses enquêtes de terrain sur l’idolâtrie indigène durant les
décennies 1560 et 1570, et établit des inventaires des lieux sacrés
indigènes, « Aporimac était un rocher d’apparence anthropomorphe
faisant l’objet de grandes superstitions » (cité in Duviols 1967 : 28).
Avec « Salcantay, une haute montagne au sommet éternellement
enneigé qui était très vénérée » (qui le précède dans la liste publiée
par Duviols) et « Guainarimac, une longue roche qui se trouvait sur le
qhapaq ñan » (qui le suit dans la liste) (Ibid.), il s’agissait de l’un des
principaux wak’a de la « province de Quichuas ». De Albornoz ne fait
donc pas référence aux célèbres troncs d’arbre, peut-être du fait que
ceux-ci n’existaient plus dans les années 1560. Car comment un
extirpateur aussi méticuleux aurait-il pu laisser passer une idole si
réputée ? Toujours est-il qu’il mentionne donc deux wak’a, incarnés
par deux rochers sacrés, localisés dans les environs du pont7 : non
seulement « Aporimac », mais aussi « Guainarimac » qui est
aujourd’hui le nom d’un ravin, situé à quelque 5 km en amont du pont,
sur la rive gauche de l’Apurimac dont nous aurons l’occasion de
reparler8.

Pour compléter cette présentation succincte des sources écrites au
sujet du wak’a associé à l’Apurimac, il faut signaler que, d’après
Cristóbal de Molina, autre religieux espagnol (1947 [1573] : 71), la
rivière était la destination d’une importante procession rituelle
e7ectuée lors de la grande fête de la Citua, qui était célébrée chaque
année avant les premières pluies et visait à expulser symboliquement
les maux de Cuzco. Tilka, la montagne localisée sur la rive gauche dans
les environs de Mollepata dominant l’ensemble de la région du pont,
était une étape majeure de cette procession qui, après avoir parcouru
le qhapaq ñan le long du 9e siq’i du Chinchaysuyu de la géographie sacrée
cuzquénienne, terminait son parcours par des bains puri(cateurs dans
la rivière Apurimac.

Historicité et localisation du wak’a



En résumé, les mentions du wak’a Apurimaq dans les sources écrites
sont, somme toute, assez rares. À croire les témoignages espagnols de
l’époque coloniale, la région du pont sur l’Apurimac comptait
plusieurs wak’a et autres lieux sacrés. Ainsi, di7érentes (gures du
paysage auraient pu incarner Apurimaq : la rivière (à laquelle il donne
son nom), un tronc d’arbre paré d’attributs féminins (au sein d’un
sanctuaire) et/ou un rocher d’apparence anthropomorphe (bien
visible depuis le qhapaq ñan).

Notons que, des trois sources qui mentionnent le tronc d’arbre, seul le
témoignage de Pizarro pourrait être de première main. Or, même si sa
description paraît détaillée, rien ne dit que le conquistador ait vu de
ses propres yeux le sanctuaire abritant les troncs sacrés. Il ne livre, par
exemple, aucune donnée précise quant à sa localisation, si bien que ses
écrits pourraient tout à fait rapporter soit un mythe qui, telle une
tradition orale, était conté au moment de traverser la rivière, soit des
dires entendus à Cuzco à l’évocation du fameux pont.

À propos la symbolique du wak’a, l’ethnohistorien Tom Zuidema (1979)
pense qu’elle renvoie à un événement mytho-historique. Il l’associe à
un mythe relaté par Juan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui
Salcamayhua (de Santa Cruz 1993) au sujet de la victoire inca sur leurs
traditionnels rivaux chankas dont le territoire était situé au-delà de
l’Apurimac, dans la région d’Andahuaylas. « Sur le chemin d’Aporima
[…] au-dessus de la rivière », la dépouille d’un général chanka
dénommé « Uillca Quire » aurait été disposée dans un tronc d’arbre de
wilka (Anadenanthera colubrina) ( Ibid. : 220). À la suite de ce sacri(ce, le
tronc (qui pourrait bien se rapporter au même mythe que celui évoqué
par Pizarro) aurait ainsi constitué une sorte de monument historique
au carrefour des territoires incas et chankas, interprétation sur
laquelle nous reviendrons.

Concernant la localisation du sanctuaire des troncs d’arbre, il existe
plusieurs hypothèses. On doit la plus argumentée à Kenneth He7ernan
(1996b) qui e7ectua des prospections dans la vallée de Limatambo.
D’après lui, les vestiges d’architecture inca du site archéologique
dénommé Markawasi au pied de la montagne Tilka, à une demi-
journée de marche du pont, pourraient être le «  tampu Apurimaq »
mentionné par Cristóbal Vaca de Castro (1989 [1543]) et Felipe Guaman
Poma de Ayala (1615), et correspondre au sanctuaire oraculaire
localisé par Cieza de Léon sur la rive droite. Heffernan illustre son
propos par un témoignage assez obscur remontant aux années 1930,
époque à laquelle, d’après José Wagner (1937 : 239), sept monolithes de
forme tronconique étaient toujours érigés et alignés au lieudit du
« Castillo de Markawasi », évoquant vaguement les fameux troncs
d’arbre décrits par Pizarro.

Cependant, d’autres chercheurs situent le sanctuaire sur l’autre rive
de l’Apurimac, dans la vallée de Curahuasi. C’est le cas de John



Hemming et Edward Ranney (2010 [1982]), suivis par César Paternosto
(1996) et John Staller (2008) pour lesquels le grand établissement inca
du site de Saywite serait le fameux sanctuaire. Ceux-ci extrapolent
même un mythe relaté par Hernando de Santillan (1968 [1563] : 110)
suivant lequel Saywite serait l’un des « quatre (ls-oracles de
Pachacamac », celui qui se trouvait dans les environs d’Andahuaylas.
Avec ses deux grandes plateformes cérémonielles, sa phaqcha
(« fontaine ») et ses rochers (nement taillés, Saywite était sans aucun
doute l’un des plus importants établissements incas de la région dont
la symbolique était étroitement liée à l’eau et à la libation de cuides
(Staller 2008). Mais rien ne dit que l’oracle cité par de Santillan est
bien Apurimaq et encore moins que Saywite, situé à plus de 15km du
pont, bien au-delà du tampu de Curahuasi, abritait le sanctuaire des
troncs d’arbre. Du reste, aucun des rochers ne possède une apparence
anthropomorphe.

Compte tenu de la nature des informations ethnohistoriques qui sont
loin d’être aussi étayées que celles des wak’a du système de siq’i de
Cuzco (Bauer 2000), l’attribution d’un site archéologique spéci(que au
mythe du wak’a Apurimaq est un exercice épineux. Aucune des
hypothèses présentées ci-dessus n’est vraiment fondée, d’autant plus
que leurs auteurs ne connaissaient apparemment pas le site du pont
suspendu sur l’Apurimac, ni ses environs immédiats de part et d’autre
de la rivière. Or, s’il existe une constante dans les récits des
chroniqueurs, il s’agit de l’association du wak’a au fameux pont.

Le pont sur l’Apurimac
Le pont se trouve dans la région de Conoc au niveau d’un méandre au
carrefour des quebradas (« ravins ») Honda et Mallao. Avec ses 45m de
large, le pont suspendu à quelque 40 m au-dessus des eaux
tourbillonnantes de la rivière était un ouvrage monumental, le plus
grand pont des Andes incas (Bauer 2006).



(in Markham 2001 [1856])

Comme l’indiquent les témoignages des voyageurs, la traversée du
pont était redoutable (Cieza de Léon 1946 [1553] ; Squier 1974 [1877] ;
Wiener 1993 [1880]). Elle se faisait de préférence le matin car, l’après-
midi, les vents qui s’engou7raient dans le canyon rendaient périlleux
son franchissement. Aussi était-il courant que des bêtes de bât soient
perdues au moment de la traversée. Sur les pentes abruptes de la
vallée, le chemin menant au pont était parfois impraticable pendant
plusieurs semaines (Garcilaso de la Vega 1976 [1609] ; Wiener 1993
[1880]).

Tous les témoignages que l’on possède concordent sur le fait que les

Figure 2. Figure 2. Le pont sur l’Apurimac



environs du pont étaient perçus comme une région diQcile non
seulement pour son relief des plus accidentés, mais aussi pour son
climat souvent quali(é de malsain, où « la chaleur et les nuages
d’insectes vous su7oquent […] et où régnaient le paludisme et le
coto », comme l’écrivait l’historien José de la Riva-Agüero y Osma
(1964 : 9), auteur d’un article inspiré sur ce paysage singulier. Il ne fait
pas de doute que, vue depuis Cuzco et Andahuaylas – les deux grands
pôles de peuplement durant l’Horizon Récent ( ca. 1400-1532) –, tous
deux situés à plus de 3000m d’altitude, la région du pont sur
l’Apurimac était conçue comme un « milieu autre » : un territoire de
basse altitude pourvu d’une identité géographique propre. D’ailleurs,
les Incas y auraient établi des colons originaires des chaudes vallées du
désert de la côte Paci(que, car le climat était impropre à la vie des
populations montagnardes (Garcilaso de la Vega 1976 [1609] ; Ocampo
Conejeros 1906).

Pour les populations montagnardes du sud du Pérou qui transitaient
par cet axe de circulation principal, la traversée de la région du pont
sur l’Apurimac constituait donc une expérience humaine forte, propre
à la construction d’une représentation géographique singulière de ce
paysage. Ainsi, d’un point de vue géographique, il n’est pas étonnant
que la région ait été associée à un mythe qui lui conférait son identité
et expliquait sa situation au sein du territoire inca (Guillaud 2008).

Dès lors, il faut se demander si l’attribution d’un site spéci(que au
wak’a de l’Apurimac est une démarche réellement pertinente. A(n de
comprendre la symbolique et de saisir les spéci(cités et la fonction de
c e wak’a dans le monde inca, une approche régionale o7re, il me
semble, une perspective de recherche mieux adaptée. En e7et, tout
indique que le mythe était, rappelons-le, étroitement lié à la rivière et
au franchissement du pont suspendu. Par conséquent, sa dimension
dépassait sans doute celle d’un sanctuaire spéci(que. Aussi faut-il
croire que le mythe était incarné dans les paysages qu’o7rait le
parcours du qhapaq ñan dans les environs du pont. Pour cette raison, le
cheminement du qhapaq ñan constitue une trame appropriée a(n
d’étudier les lieux et les vestiges archéologiques potentiellement
associés au wak’a Apurimaq. Mais avant cela, il convient d’en détailler
l’itinéraire.

Le qhapaq ñan

Les chroniques espagnoles des xvi e et xvii e siècles n’o7rent pas de
descriptions géographiques suQsamment précises de la région pour
situer en détail le tracé du qhapaq ñan. Les meilleures sources
disponibles sont les récits des grands voyageurs du xix e siècle qui
relatent leur traversée du pont suspendu, avant la (n des années 1880,
époque à laquelle il fut définitivement abandonné.



Charles Wiener (1993 [1880]) et Ephraïm Squier (1974 [1877]) ont
brossé chacun un tableau détaillé de leur itinéraire. Le premier, en
provenance de Curahuasi sur la rive gauche, se rendit à l’ hacienda
Jésus Maria, zone située au pied du cerro (« mont ») Qoriwayrachina,
d’où il chemina jusqu’au pont en passant par un certain lieudit
Puquiura qui est appelé aujourd’hui Sietevueltas, en référence à la
descente en zigzags représentée sur le dessin du pont fait par
Clements Markham (2001 [1856]). Rendu sur la rive droite, il e7ectua
l’ascension de la quebrada Mallao pour se rendre à l’ hacienda
Bellavista. De là, il se dirigea vers Mollepata en passant par la région
de basse altitude de Wamanpata, située au pied du mont Tilka. Quant à
Squier, il décrit plus ou moins le même itinéraire (qu’il suivit en sens
inverse), mis à part qu’il emprunta, pour se rendre à l’ hacienda
Bellavista depuis Mollepata, une route au nord du Tilka, passant par le
col Markhu q’asa au pied du site inca Chuqechurku (He7ernan 1996a).
Il remarque qu’il s’agit d’un chemin tortueux qui, de prime abord,
n’aurait pas pu être confondu avec le qhapaq ñan si ne s’y trouvaient
les vestiges d’un petit établissement inca aux édi(ces bâtis en adobe,
au bord de la voie, dans les hauteurs de la quebrada Huananchocce.

De ces deux récits, il faut déduire qu’il existait, sur la rive droite, au
moins deux grandes voies menant au pont suspendu de Conoc. Elles
passaient de part et d’autre du Tilka : l’une tortueuse par les hauteurs,
l’autre plus rectiligne par une zone de basse altitude9. La présence de
vestiges incas le long des deux voies con(rme qu’elles étaient toutes
deux empruntées à l’époque inca (Ibid.).

Figure 3. Figure 3. Le territoire inca des environs du pont
sur l’Apurimac



Mais le réseau routier inca de la région pourrait bien avoir été plus
complexe. C’est, en e7et, ce que suggère l’existence des vestiges de
trois grands sites archéologiques implantés sur les promontoires de
fond de vallée de la rive gauche, aux lieudits Wilkamuqu, Sinchimuqu
et Waynarimaq. Méconnus, ces grands complexes architecturaux
(entre 3 et 5ha) recèlent quelques bâtiments de facture inca et une
proportion très importante de céramique inca en surface. Ils
témoignent de la forte implantation inca sur la rive gauche. Ainsi, il ne
serait pas surprenant qu’une voie joignant Waynarimaq à Markawasi
ait traversé l’Apurimac en amont du pont suspendu de Conoc. Un pont
pourrait avoir existé à l’emplacement du pont colonial Tablachaka,
non loin duquel Heffernan (1996a) releva des concentrations de
céramiques incas. En fait, l’Apurimac était franchissable et sans doute
traversé en plusieurs points par des câbles à nacelles et des radeaux.
D’ailleurs, sur sa carte de la région publiée en 1876, le géographe
Antonio Raimondi situe un autre pont, localisé en aval de Curawasi,
qui pourrait correspondre à l’actuel pont suspendu de l’ hacienda San
Francisco.

Le réseau routier inca parcourant la région de la vallée de l’Apurimac
au sortir de Cuzco était donc bien plus complexe que ne le laisse
entrevoir le cliché faisant du qhapaq ñan une grande voie unilinéaire.
L’emprunt de telle ou telle route dépendait sûrement de la saison, des
motifs du voyage et de l’identité des voyageurs. Cela étant dit, il ne fait
pas de doute que, du temps des Incas, le pont suspendu de Conoc était
la voie la plus noble pour franchir le ceuve. Elle traversait des
paysages et passait par des lieux, construits matériellement et
idéellement, qui possédaient une signi(cation particulière dans la
culture inca.

Figure 4. Figire 4. Échantillons de céramique de style inka
dans les environs du pont sur l’Apurimac



Cheminement à travers les paysages du wak’a
Apurimaq

A(n de présenter les vestiges de l’aménagement territorial inca des
environs du pont sur l’Apurimac, ainsi que les lieux et les paysages
potentiellement associés au wak’a, nous allons parcourir la section du
qhapaq ñan comprise entre les tampu Apurimaq et Curahuasi. Ces
derniers correspondent vraisemblablement aux sites archéologiques
des lieudits Markawasi et Raqay raqay qui se trouvent, tous deux, à
une journée de marche de part et d’autre du pont.

Outre les établissements incas, nous allons prêter une attention
particulière aux vestiges de miradors d’origine préhispanique qui se
trouvent aux abords du chemin. Ponctuant le parcours du qhapaq ñan,
ces sites, aménagés pour la plupart sur des sommets, ont en commun
de donner à voir les contrées montagnardes suivant une perspective
spéci(ée. Il est donc possible de décrire, d’après ces points de vue,
quels étaient les principaux objets du paysage que les Incas
souhaitaient mettre ainsi en valeur. Il convient, en e7et, de signaler
qu’ici, notre démarche ne vise pas à dévoiler la signi(cation de ces
paysages, mais à identi(er quels en étaient les objets signi(ants.
L’objectif est d’étudier de quelle manière les Incas ont aménagé un
parcours donnant à incorporer un paysage vraisemblablement
construit en relation avec le mythe du wak’a Apurimaq.

Juste au-dessus de Markawasi, notre point de départ, se dresse Tilka, la
montagne de Mollepata qui, nous l’avons évoqué, était une étape
importante des processions rituelles incas. De par son élévation, son
volume et son isolement physiographique, il s’agit du principal relief
de la région du pont sur l’Apurimac. Il forme ainsi un repère
géographique visible au loin sur le qhapaq ñan, depuis les hauteurs des
vallées de Limatambo et de Curahuasi. Au sommet du Tilka, à près de
3800m, se trouvent les vestiges d’un complexe architectural de facture
inca (He7ernan 1996a). Ses pics culminants ont été aménagés pour
former deux plateformes voisines o7rant un panorama exceptionnel
sur la région. De par sa morphologie escarpée et sa proximité, la
section nord-ouest de la ligne d’horizon est la plus remarquable. Elle
est formée de l’Ampay et des plus hauts glaciers de la cordillère de
Vilcabamba, parmi lesquels le légendaire Salqantay. À la vue de ce
paysage spectaculaire, il faut croire que le site inca était certainement
étroitement lié à la visualisation des montagnes sacrées (Saintenoy
2011). Le Salqantay incarnait en e7et un puissant wak’a paqarisqa du
monde inca (Duviols 1967 ; de Santa Cruz 1993) – le wak’a qui précédait
Apurimaq dans la liste établie par Cristóbal de Albornoz évoquée plus
haut.



Le pont sur l’Apurimac se trouve à une demi-journée de marche du
Tilka. Aujourd’hui, les vestiges de trois établissements incas se
trouvent sur les deux chemins menant au pont10. Le plus important
est sans doute Choqechurku, qui recèle plusieurs rochers taillés, à
l’instar des autres sites cérémoniels incas se trouvant le long du 9e siq’i
d u Chinchaysuyu (Van de Guchte 1990). À notre connaissance, il
n’existe pas de vestiges de plateformes ou autres miradors potentiels
sur le trajet entre le Tilka et le pont de Conoc.

Immédiatement après le pont suspendu, le chemin se poursuit dans un
tunnel, long d’une trentaine de mètres, creusé dans la paroi rocheuse
de la rive gauche. Comme l’avait déjà noté autrefois Squier (1974
[1877]), le tunnel possède des ouvertures dans sa partie haute, laissant
entrevoir les sommets de la rive opposée (les neiges éternelles du
mont Fernandoy et le piton rocheux de l’un des promontoires du fond
de vallée). Associée au grondement sourd de l’Apurimac, la vue sur ces
sommets façonne un paysage singulier. Le tunnel pourrait donc avoir
été aménagé non seulement pour faciliter la circulation sur les cancs
abrupts du canyon, mais aussi comme une architecture visant à mettre
en scène les principaux objets du paysage qui apparaissent lors du
franchissement du pont (Espinoza Cornejo 2011).

Figure 5. Figure 5. Séquence paysagère d’après trois
miradors situés le long du chemin



Une fois dans la vallée de Curahuasi, après l’ascension de la rive
gauche, le qhapaq ñan passe juste au pied d’une grande butte,
aujourd’hui dénommée Qoriwayrachina, se dressant à une centaine de
mètres au-dessus du chemin. Son sommet est terrassé, formant une
plateforme de près de 1 000m2 où quelques fragments de céramique
préhispanique jonchent le sol.

Depuis ses 2 600m d’altitude, la plateforme de Qoriwayrachina o7re un
panorama saisissant. On découvre, en e7et, la profondeur du canyon
de l’Apurimac, s’écoulant 1000m en contrebas, qui contraste avec
l’élévation des pics enneigés des sommets de Vilcabamba, culminant à
près de 6 000 m d’altitude. De plus, cet endroit rend compte de
l’ampleur de la vallée et de l’extension de la rivière dont on visualise le
cours sur plus de 20 km, tant en amont qu’en aval où l’on repère,
même au loin, par temps clair, l’éperon du palais inca de Choqek’iraw.
Dans un rayon plus restreint, plusieurs objets physiographiques, de
par leur proéminence topo-graphique, se distinguent dans le paysage
de la vallée : parmi eux, deux pitons rocheux du fond de vallée se
situent le long du qhapaq ñan. L’un, en amont, domine la zone du pont
et en marque ainsi l’emplacement. L’autre, en aval, qui semble (gurer
un pro(l anthropomorphe, se trouve juste au-dessus d’un
établissement inca.

Aujourd’hui, le site archéologique correspondant à cet établissement
est dénommé Raqay raqay. Il comprend les ruines d’un complexe
architectural de plus de 2 ha, en mauvais état de conservation mais où
la céramique préhispanique abonde en surface. En raison de son
emplacement sur le qhapaq ñan, de son plan au sol d’apparence
orthogonale et de la présence d’une proportion assez importante de
céramique inca, ce site pourrait être candidat au titre de tampu de
Curahuasi (Vaca de Castro 1989 [1543] ; Cieza de Léon 1946 [1553]).

Au-delà de Raqay raqay, le qhapaq ñan se prolonge dans la vallée de
Curahuasi. Nous pourrions terminer ici notre cheminement, mais
l’approche régionale serait incomplète si nous ne mentionnions pas les
vestiges préhispaniques de la crête du promontoire qui domine la
vallée. Il ne fait, en e7et, aucun doute que ceux-ci étaient liés au
paysage culturel qui nous intéresse. Situé à plus de 3 000m d’altitude,
le sommet du promontoire o7re un panorama, encore plus ouvert que
celui de Qoriwayrachina, sur le canyon de l’Apurimac avec, en toile de
fond, la cordillère de Vilcabamba. Aussi donne-t-il à voir l’ensemble
des lieux et des objets physiographiques associés à la section du
qhapaq ñan que nous venons de décrire.



L’ensemble de la crête exhibe des vestiges de terrassements et de
matériel céramique d’origine préhispanique (Araoz Silva 2005). Au
lieudit Capitan Rumi, un rocher aux dimensions monumentales forme
une plateforme naturelle, juste au bord du précipice. Le point
culminant du rocher correspond à une extrémité en surplomb, plus de
1 000m au-dessus des eaux de l’Apurimac. À cet endroit, la roche est
percée d’une cavité cylindrique (7 cm de diamètre pour 6 cm de
profondeur) [(g. 6]. Bien que son origine préhispanique soit
impossible à déterminer, il est tentant de penser que ce puits
miniature aurait pu être destiné aux libations, typiques des
cérémonies incas, et que ce rocher monumental, à la forme singulière
ait ainsi incarné une idée aQliée au concept d’ usnu 11 (Zuidema 1989
[1980] ; Pino Matos 2010). Si tel était le cas, ce rocher était sûrement un
wak’a dont la dimension numineuse était sans doute liée à sa situation
exceptionnelle dans le paysage.

Notre cheminement dans la section du qhapaq ñan associée au pont
suspendu sur l’Apurimac étant achevé, force est de constater que
l’aménagement inca de la région dépasse largement le cadre de la
simple infrastructure routière. La voie est ponctuée de nombreux sites
implantés pour donner à voir le paysage qui, pour sa physionomie, est
sans doute l’un des plus spectaculaires des Andes centrales. Selon moi,
c’est à cette singularité paysagère que se rapporte le mythe du fameux
wak’a.

Échos du paysage inca dans les croyances et les
pratiques religieuses d’aujourd’hui

La plupart des sites archéologiques des abords du qhapaq ñan se
trouvent au sein d’un milieu paysan habité par les communautés de
Curahuasi et de Mollepata. Or, même si, aujourd’hui, on ne trouve
aucune trace du wak’a Apurimaq dans la mémoire collective, certains
sites aménagés à l’époque préhispanique sont toujours signifiants pour
ces communautés. C’est notamment le cas des miradors du Tilka, de

Figure 6. Figure 6. Le grand rocher dénommé Capitan
Rumi



Qoriwayrachina et du cerro San Cristobal où ont été érigés des
calvaires. En e7et, les campagnes d’extirpation de l’idolâtrie pendant
la colonisation espagnole impliquaient l’implantation de croix sur les
sanctuaires indigènes (Duviols 2003). Ainsi, la Santisima Cruz del Tilka
aurait été dressée peu de temps après la conquête, dans les années
1550 (Sallnow 1987). Notons qu’une légende, expliquant l’implantation
de cette croix à Mollepata alors qu’elle était originellement destinée à
Cuzco12, évoque certains mythes précoloniaux sur le voyage de
rochers sacrés du temps des Incas (Van de Guchte 1990), ce qui
présente une analogie entre les géographies sacrées hispaniques et
incas (He7ernan 1996b). De même, le calvaire principal de la région de
Curahuasi, dressé au sommet du promontoire qui domine l’ensemble
de la section du qhapaq ñan traversant la vallée de l’Apurimac, est
appelé San Cristobal, du nom du patron des voyageurs qui aurait aidé
l’Enfant-Jésus à franchir une rivière13.

En plus de ces lieux aménagés, certaines montagnes possèdent
également une place importante dans la symbolique géographique de
la région. Au cœur de la cordillère de Vilcabamba, le fameux Salqantay
est toujours l’objet de croyances religieuses (Nuñez del Prado 1970,
1983). Et le mont Tilka – couronné, rappelons-le, par un sanctuaire
d’altitude inca –, était aussi désigné par le syntagme mixte aymara-
quechua Auquiorco (Wiener 1993 [1880]) qui signi(e littéralement le
« sommet père ».

En(n, il est intéressant de constater que les plus grandes montagnes
ne sont pas les seuls objets physiographiques signi(ants du paysage
pour les habitants de la région. Les pitons rocheux qui s’élèvent au-
dessus de la rivière dans le fond de vallée, aux abords du qhapaq ñan,
incarnent également des (gures de la géographie locale : une « belle
femme endormie », un « lion couché », etc. Ainsi, s’il ne subsiste
aucune trace du mythe inca dans la mémoire collective, la
représentation de l’espace géographique repose apparemment sur les
mêmes objets signifiants du paysage.

Un géosymbole
Ayant relu les sources ethnohistoriques et parcouru le paysage
archéologique de la région, il convient désormais de s’interroger sur la
fonction du mythe du wak’a Apurimaq dans la culture inca. Or, les
informations présentées ci-dessus nous invitent à penser qu’il
possédait une indéniable dimension géographique. Il visait, semble-t-
il, à investir les lieux de symbolique, a(n de faire de la région un
« géosymbole »14 de la culture inca. De fait, on remarquera
qu’« Apurimac », terme sémantique qui donne aujourd’hui son nom à
l’ensemble de la rivière, ne désignait traditionnellement que cette
section spéci(que de la vallée, car, en aval comme en amont, la rivière



portait d’autres noms (Garcilaso de la Vega 1976 [1609] ; Caceres
Oliveira 1984 ; Raimondi 1874).

D’un point de vue territorial, cette section se trouvait, rappelons-le, au
seuil de la région nucléaire inca. Or, en tant qu’objet géographique, la
rivière Apurimac en marquait la frontière naturelle. Quant au mythe
inca, il expliquait cette frontière, d’un point de vue idéel. En d’autres
termes, il visait à générer du territoire par l’attribution d’une identité
et d’une historicité inca à cette zone intermédiaire. Ainsi, d’un point
de vue symbolique, le wak’a opérait une sorte de médiation
cosmologique entre le territoire inca et le monde environnant, en
l’occurrence ici le territoire chanka. C’est suivant cette idée que Tom
Zuidema (1979) considère le wak’a comme une sorte de monument
historique.

L e wak’a Apurimaq incarnait-il un oracle, comme l’indique Cieza de
Léon ? Il semble, en e7et, que, du temps des Incas, l’autorité politico-
religieuse des grands wak’a émettant des pronostics était telle que ces
« oracles » (en termes occidentaux) étaient nombreux et formaient
une véritable institution de la société andine (Gose 1996 ; Curatola
2008). Cela étant dit, il faut noter que les mentions du wak’a Apurimaq
sont rares en comparaison avec celles des grands oracles du
Tawantinsuyu (Curatola & Ziólkowski 2008). En fait, Cieza de Léon est le
seul à le quali(er textuellement d’oracle. S’il eut possédé des notions
d’histoire antique (MacCormack 2001), il ne serait pas étonnant que le
wak’a d’ Apurimaq, où la principale idole était un tronc servi par une
prêtresse, lui ait évoqué le fameux oracle grec de Dodone. En e7et, à
Dodone, la mantique, analogue, consistait en l’interprétation du
bruissement des feuilles d’un chêne situé au centre d’un sanctuaire où
officiaient essentiellement des femmes.

Ce qui est sûr, c’est que toutes les sources signalent plus ou moins
explicitement l’« agence »15 politique du wak’a. En témoignerait
notamment le «  Mira como habla mi dios ! (= Vois comment parle mon
dieu !) » allégué par le roi Manqu Inca devant un prisonnier espagnol,
du temps de la guerre de résistance (Pizarro 1978 [1571] : 81). Il faut
sans doute voir dans cette invocation, l’aQrmation de l’autorité du
souverain inca conférée par son propre territoire subjectivé. Ici, le
géosymbole est donc revendication politique et légitimation du
pouvoir.

La subjectivité attribuée aux (gures du paysage dans la culture inca
semble être un aspect fondamental du système de représentation
géographique de la territorialité. Dans ce monde à l’ontologie
essentiellement animiste (Descola 2009), on ne se contentait pas de
produire du paysage suivant la mise en scène et la sémiotisation des
contrées andines. Car, au-delà d’une signi(cation, l’architecture
(matérielle et idéelle) du paysage donnait une subjectivité aux
principaux objets de l’espace géographique, ainsi investis de façon



ostensible d’une « agence » géopolitique. Qu’ils incarnassent ancêtres
et/ou divinités chtoniennes, les éléments du paysage – rochers,
montagnes, arbres, etc. – étaient des habitants agissant des contrées
andines (Taylor 1980), idée que Carolyn Dean résume bien, dans son
essai sur les roches dans la culture inca, par la formule suivante :
« Dans les Andes, les roches étaient Nature et Culture, à la fois objet
minéral et membre de la société » (2010 : 14).

Paysage, parcours et territorialité
En parcourant la section du qhapaq ñan correspondant au pont
suspendu sur l’Apurimac, le voyageur expérimentait un paysage
singulier. Orientée par la route et rythmée par le passage en des lieux
déterminés, son expérience géographique était ainsi spéci(ée par la
construction inca de l’environnement (Tilley 1996). À travers ce
parcours dans un paysage dont le mythe du wak’a Apurimaq (véhiculé
par la tradition orale) structurait le sens, le voyageur incorporait une
certaine vision du monde inca, et, dans le même temps, des codes et
des règles sociales concernant la culture géographique et la
territorialité inca. Comme l’illustrent bien Charles Stanish et Brian
Bauer (2007 : 50) au sujet du grand pèlerinage inca qui menait des
milliers de personnes originaires des quatre coins du Tawantinsuyu sur
les îles du lac Titicaca, les processions organisées par l’État inca
constituaient de grands enjeux politiques, car « les pèlerinages et leurs
sanctuaires formaient un terrain idéal pour (gurer matériellement
l’idéologie de la culture oQcielle » (DeMarrais, Castillo & Earle 1996).
Les pèlerins incorporaient ainsi les principes de la géographie sacrée
inca auxquels étaient étroitement liés l’ordre impérial et les frontières
sociales (Sallnow 1991).

Comme c’est le cas ailleurs dans d’autres territoires sacrés des Andes
incas ( Ibid. ; Curatola Petrocchi & Ziólkowski 2008), le paysage
construit autour du mythe du wak’a Apurimaq comprenait
probablement plus d’un sanctuaire. De même, il est envisageable que
di7érentes (gures du paysage associées à la rivière et aux montagnes
environnantes aient pu, de façon contextuelle, incarner le mythe
véhiculé par la tradition orale. Cela expliquerait pourquoi les sources
ethnohistoriques font référence à des (gures paysagères et à des lieux
distincts. Ainsi, même s’il se trouve à une certaine distance des faits
localisés par les chroniqueurs, le palais de Choqek’iraw faisait sans
doute également partie du paysage culturel du wak’a Apurimaq. En
e7et, comme nous l’avons montré ailleurs (Lecoq 2010 ; Saintenoy
2008, 2011 ; Lecoq & Saintenoy 2013), de par son emplacement, son
architecture et son iconographie, y compris sa qualité d’observatoire
astronomique, ce palais possédait une relation géosymbolique forte
avec l’Apurimac. Aussi, de par sa situation territoriale dans un lieu
reculé au sein d’un environnement fortement incaïsé, il aurait



constitué un excellent centre de pèlerinage inca associé à la rivière
sacrée et aux montagnes environnantes.

Si, à travers le mythe, les Incas attribuèrent une signi(cation
spéci(que à la région, il n’est pas exclu que pour d’autres ethnies,
comme les Chankas, par exemple, qui faisaient également des
sacri(ces au moment de franchir la rivière (Cieza de Léon 1946 [1553]),
la symbolique de l’Apurimac ainsi que les wak’a l’incarnant aient été
autres. On pourrait aussi envisager que l’incuence des sites sacrés
associés au mythe ait pu varier dans le temps, ce qu’illustrerait, par
exemple, le dualisme Apu/Wayna-Rimaq, soit « Rimaq l’aîné / Rimaq le
jeune » qui, rappelons-le, nommaient deux wak’a distincts.

Suivant cette hypothèse relativiste, notons qu’un même paysage
pouvait donc être associé à di7érents types de mouvements rituels.
Ceux-ci étaient vraisemblablement liés à une même géosymbolique
mais étaient entrepris pour des motifs, par des agents et à des dates,
distincts. Avec les nombreux autres réalisés à di7érentes échelles dans
le Tawantinsuyu, ces voyages rituels participaient à la construction et à
la reproduction de l’espace géographique et des territoires incas
(Sallnow 1987).

�

Cet essai sur le mythe du wak’a de l’Apurimac met en relief les
dimensions symbolique et pratique de la territorialité inca. En tant
qu’« agencement de ressources matérielles et symboliques capable de
structurer les conditions pratiques de l’existence d’un individu ou
d’un collectif social et d’informer en retour cet individu et ce collectif
sur sa propre identité » (Debarbieux 2003 : 910), le système de
représentation du territoire reposait sur la construction de paysages
qui, comme l’écrit Christopher Tilley (2008) « possédaient une agence
sur les individus et les groupes sociaux » qui les expérimentaient.
Ainsi, dans la société inca, comme dans la plupart des cultures
prémodernes, les monuments naturels et construits étaient essentiels
pour l’inscription géographique des territorialités et pour la
communication des limites territoriales (Molinié Fioravanti 1986-
1987 ; Harris 1997 ; Ashmore 2008). Même si certains chroniqueurs
coloniaux, comme Guaman Poma (1615 : 352), évoquent l’existence de
frontières bornées, rien ne certi(e leur origine préhispanique. De
même, au vu du caractère abstrait, ou tout du moins conceptuel, de
l’expression cartographique dans la culture inca, il faut croire que c’est
par la pratique de l’espace géographique, principalement au cours de
voyages, que les individus incorporaient les principes de la
territorialité façonnée par l’État inca.

Au carrefour de l’ethnohistoire, de l’archéologie et de la géographie,
cet essai illustre aussi toute la diQculté d’une étude rigoureuse des
paysages construits par les sociétés du passé. Au départ, mon ambition
était d’identi(er les objets signi(ants du paysage associé au fameux



wak’a. Comme un paysage n’est « reconnu » que par le biais de modèles
mentaux culturels (Berque 1994 ; Maby 2005 ; Thomas 2008), je me suis
fondé sur le mythe dont j’ai tenté de déterminer la structure spatiale,
en considérant que la rivière et le qhapaq ñan en formaient la trame.
Aussi, d’un point de vue méthodologique, j’ai eu recours à une
immersion sur le terrain guidée par le cheminement sur la route inca
et orientée par les miradors construits a(n de spéci(er, tel un langage
séquentiel, l’expérience du parcours. Du fait de sa complémentarité
avec l’analyse cartographique « vue du dessus » de l’information
archéogéographique, cette approche subjective, « vue du dedans »,
s’est, il me semble, révélée pertinente a(n d’expliquer l’aménagement
territorial inca des environs du pont sur l’Apurimac.

Les imbrications entre paysages et territoires forment un champ de
recherche humaniste passionnant que la recherche se doit d’aborder
sous un angle nécessairement pluridisciplinaire, a(n d’expliquer les
caractéristiques des sciences géographiques singulières développées
dans les sociétés prémodernes.

Notes

1 . À l’exception des citations, des toponymes et des mots francisés
dans la langue française, l’ensemble des termes quechuas sont donnés
en italique et transcrits selon le système graphique cuzquénien (Itier
1997). Concernant les toponymes, nous conservons, le plus souvent, la
graphie donnée par les sources bibliographiques et cartographiques de
référence.
2. Le terme quechua wak’a se réfère à l’ensemble des objets naturels ou
construits du paysage qui incarnaient une divinité, un ancêtre ou tout
autre principe numineux (Taylor 1980).
3. Nous userons dorénavant de deux orthographes pour distinguer la
rivière « Apurimac » du wak’a « Apurimaq ».
4. La traduction est la nôtre, comme l’ensemble des citations produites
dans le texte.
5 . L’étymologie du nom de la prêtresse Azarpay est diQcile à
interpréter. Mais il est intéressant de signaler sa similarité avec
Asafray, nom de l’espèce d’arbre épineux qui peuple le fond de vallée
de l’Apurimac (identi(é par Euridice Honorio comme Ziziphus mistol).
Notons que cette hypothèse étaye la relation étroite entre l’art
oraculaire inca et le paysage.
6 . Cieza de Léon emploie le passé dans son récit («  donde tenían un
oráculo [où se tenait un oracle] »), ce qui suggère qu’il ne s’agit pas
d’une description de première main.
7. D’après Pierre Duviols (1967), la liste des wak’a établie par Albornoz
dans le manuscrit publié dans le Journal de la Société des américanistes  ne
serait qu’une synthèse (confectionnée sur demande durant les années



1580) de milliers de pages de notes de terrain inédites. Ainsi est-il
probable que ce document ne cite que les wak’a les plus importants
parmi ceux identifiés dans la région.
8. Comme le suggère César Itier (communication personnelle 2011), le
couple antonymique Apu/Wayna-Rimaq donne une solution à
l’interprétation d’ Apu-Rimaq car il est courant de trouver, dans la
toponymie andine, deux éminences physiographiques conçues comme
une paire. C’est par exemple le cas du célèbre Machu/Wayna-Piqchu où
le complexe architectural inca est construit sur deux reliefs conjoints
et complémentaires dénommés Machu et Wayna-Piqchu.
9. Le fait que Wiener ait traversé la région durant la saison des pluies
et Squier durant la saison sèche explique peut-être pourquoi ils n’ont
pas emprunté la même route. En e7et, le chemin tortueux qui passe au
nord du Tilka pourrait avoir été impraticable durant la saison des
pluies.
1 0 . Les trois sites sont : Chuqechurku et Wamanpata, décrits par
He7ernan (1996a), ainsi que le petit complexe architectural en adobe
de la quebrada Huananchocce mentionné par Squier (1974 [1877]), dont
l’attribution inca reste à véri(er. Méconnue, la région de l’ex-  hacienda
Bellavista, qui se trouve à une courte distance du pont, demande à être
prospectée de façon intensive.
11. Du temps des Incas, l’ usnu était un dispositif destiné aux rituels de
libation dont la pratique était essentielle durant les cérémonies. Le
puits (ou bassin) qui recevait les liquides était assimilé à un axis mundi
et se trouvait généralement sur une plateforme où les rituels étaient
mis en scène. Avec ses dimensions monumentales et son puits
miniature au sommet, le rocher Capitan Rumi pourrait avoir formé
une plateforme cérémonielle de ce type. En outre, sa position dans le
paysage, à l’interface entre les pics enneigés de la cordillère de
Vilcabamba et la rivière Apurimac, pourrait évoquer l’idée d’ axis
mundi lié à la circulation de l’eau (Lecoq & Saintenoy 2013).
12. D’après la légende, la croix aurait été construite en Espagne, puis
envoyée au Pérou par Charles Quint et destinée à Cuzco. Mais, à
l’image des mythiques « rochers fatigués » (du quechua, wak’a
sayk’uska) gisant dans le grand sanctuaire Saqsawayman –, rappelons
que la mythologie inca fait état de voyage de rochers sacrés et que les
Incas n’hésitaient e7ectivement pas à faire barder des rochers sur des
centaines de kilomètres, la croix se serait fatiguée en chemin, motif
pour lequel elle aurait été implantée à Mollepata.
13. La croyance populaire selon laquelle la vue de la statue de saint
Christophe met à l’abri des maladies et des in(rmités est un autre
attribut de cette (gure mythique qui pourrait faire écho aux
croyances incas associées à Apurimaq. Car, en e7et, la rivière était le
théâtre de rituels de puri(cation e7ectués au moment de la fête de la
Citua notamment. Ces indices nous mettent ainsi sur la piste d’un
possible syncrétisme géosymbolique entre San Cristobal et le wak’a
Apurimaq.
1 4 . Auteur du concept, Joël Bonnemaison dé(nit le géosymbole



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

comme « la structure symbolique d’un milieu », soit « un lieu, un
itinéraire, une étendue, un accident naturel ou une construction
humaine qui donne sens au paysage et qui par-là exprime et conforte
l’identité des peuples ou des ethnies » (1981 : 249).
15. Suivant la proposition de Philippe Descola (2009), nous traduisons
le terme sociologique anglais agency (qui se réfère à la capacité d’agir
en société) par le français « agence ».

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
Anancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réEexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Le wak’a Apurimaq dans les sources écrites du xvi e siècle
	Historicité et localisation du wak’a
	Le pont sur l’Apurimac
	Le qhapaq ñan
	Cheminement à travers les paysages du wak’a Apurimaq
	Échos du paysage inca dans les croyances et les pratiques religieuses d’aujourd’hui
	Un géosymbole
	Paysage, parcours et territorialité
	Nos partenaires

