
Des « rites de passage »Des « rites de passage »
avant van Gennep : lesavant van Gennep : les
cérémonies funéraires danscérémonies funéraires dans

les traités antiquaires et « ethnographiques »les traités antiquaires et « ethnographiques »

de la première modernité (de la première modernité (xvixvi  ee--xviiixviii  ee siècle) siècle)

Anabases. Traditions et réceptions de l'AntiquitéAnabases. Traditions et réceptions de l'Antiquité , , n°23n°23, , 20162016, , p. 99-114p. 99-114

Résumé
Rappelant le travail d’archéologie de l’ethnologie et de l’histoire
comparée des religions auquel Arnold van Gennep se livre
entre 1905 et 1920, ce texte montre qu’il remonte
progressivement jusqu’à l’ouvrage de l’antiquaire Claude
Guichard, Funérailles et diverses manières d’ensevelir des Romains,
Grecs et autres nations (1581), identi&é comme l’un des premiers
témoignages de la « méthode comparative ». En suivant un
cheminement similaire, l’article met en évidence la manière dont
se construit et se di,use, dès la Renaissance, à partir des travaux
des antiquaires, des récits de voyages et d’une science des
cérémonies d’État en formation, un vaste corpus de
connaissances comparatives sur les rites funéraires « de tous les
peuples du monde » et, dans une certaine mesure aussi, sur les
rites nuptiaux. Ces connaissances, qui commencent à être
synthétisées au xvii e siècle, jettent les bases d’un savoir et d’une
théorisation sur les rites de passage en général, dont l’ouvrage de
van Gennep, Les rites de passage  (1909) constitue l’un des
aboutissements.

Célèbre surtout pour avoir isolé une « classe autonome » de
cérémonies, qu’il a désignées comme Rites de passage  – l’expression est
si consacrée qu’elle est passée telle quelle dans la langue anglaise – et
connu dans une moindre mesure comme l’auteur d’une monumentale
et inachevée encyclopédie du  Folklore français , Arnold van Gennep

Christian Grosse

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=44


(1873-1957) a également manifesté, très tôt dans sa carrière, un intérêt
pour l’histoire des sciences qu’il pratiquait – histoire des religions,
ethnographie, folklore, anthropologie, sciences de l’homme… Plusieurs
textes visant à retracer cette histoire se succèdent de manière
resserrée pendant une dizaine d’années, entre 1905 et 1920, et
témoignent de cet intérêt en portant une attention particulière à la
formation de la méthode comparative.

Le premier d’entre eux ne dessine qu’une rapide esquisse en repérant
les textes français qui ont posé, au xviii e siècle, « des règles de
méthode » in=uentes pour ces disciplines   : Fontenelle (1657-1757) et
De Brosses (1709-1777) y sont brièvement évoqués1. Le second, paru en
1910, concerne uniquement Jean-Nicolas Démeunier (1751-1814) qui
avait fait paraître, en 1776, L’esprit des usages et des coutumes des
di�érents peuples ou observations tirées des voyageurs et des historiens.
Van Gennep laisse entendre qu’il ne s’est intéressé que par hasard à
cet auteur : il aurait trouvé « l’autre jour, sur les quais, pour un prix
dérisoire » les trois volumes de cette œuvre2. Deux ans plus tard
cependant, la perspective s’élargit, l’intérêt s’approfondit. L’histoire
de ces disciplines se concentre désormais sur l’analyse des conditions
qui ont rendu possible l’émergence de l’ethnographie. De plus, elle est
mise au service d’un programme : la défense de « l’autonomie de notre
science ». Un panorama historique large, remontant à l’antiquité, mais
plus documenté pour le xviii e siècle et surtout le xix e siècle, veut
démontrer le processus de spécialisation scienti&que qui s’est opéré et
qui a réservé à l’ethnographie « l’homme mental et culturel », abordé
par « l’étude des populations actuelles ou des groupements actuels qui
n’ont pas encore atteint le stade de production caractérisé par la
grande industrie moderne ». Il s’agit aussi d’expliquer pourquoi la
France, initiatrice des évolutions scienti&ques qui ont permis
l’éclosion de l’ethnographie, accuse néanmoins un certain retard en la
matière au début du xx e siècle. La démarche est ici très personnelle ;
ce sont ses propres orientations scienti&ques dont il recherche les
fondements, comme il l’avoue très franchement : c’est parce qu’il s’est
« décidé, vers [sa] vingt-troisième année, à consacrer [sa] vie à
l’ethnographie » qu’il juge nécessaire d’entreprendre cette défense3.

Cet e,ort d’historicisation de sa propre discipline se poursuit en 1913.
Alors que dix pages avaient auparavant suffi à caractériser le travail de
Démeunier, c’est maintenant un essai de plus d’une centaine de pages
que van Gennep rédige, en deux temps, pour analyser la formation de
ces disciplines4. Le xviii e siècle lui apparaît désormais comme une
époque fondatrice pour la « méthode ethnographique comparative »,
parce que plusieurs progrès importants s’opèrent à ce moment-là. Si la
fascination pour l’exotisme avait permis à la littérature française
d’accumuler de nombreuses informations sur les civilisations
lointaines depuis la Renaissance, le siècle des Lumières fait œuvre de
synthèse et porte sur ces informations un regard à la fois plus général



et plus abstrait. Le point de vue change aussi de manière
fondamentale à cette époque, puisqu’elle consacre le décentrement de
l’humanité qui ne constitue plus le cœur de la Création, mais
seulement un aspect de la nature : « C’est l’un des mérites les plus
durables du xviii e siècle », constate van Gennep, « d’avoir replacé dans
la nature l’Homme que les théologies et les mythologies mettaient à
part du reste des objets et des êtres ». De nombreux penseurs
contribuent à cette évolution : Lafitau, Montesquieu, Rousseau,
Voltaire, Goguet, De Brosses, Boulanger, Dupuis et Dulaure sont
successivement passés en revue, mais van Gennep juge que les
principales contributions sont dues aux Mœurs des sauvages américains
comparées aux mœurs des premiers temps (1724) de Lafitau et au Du culte
des Dieux fétiches ou Parallèle de l’ancienne Religion de l’Égypte avec la
Religion actuelle de Nigritie (1760) de De Brosses. Ces deux ouvrages ont
selon lui posé les fondements d’un travail de comparaison, l’un, en
confrontant « les faits américains et […] les faits de l’antiquité
classique », l’autre, en opposant « les faits africains et les faits de
l’antiquité égyptienne ».

Dans la science qui naît sous l’impulsion de ces auteurs, van Gennep
place d’immenses espoirs – non sans naïveté ; en conclusion de la
préface au cinquième tome de ses Religions, mœurs et légendes , il écrit en
e,et, alors même que s’amoncellent dans les Balkans les tensions qui
conduiront au déclenchement de la Première Guerre mondiale :

Pour l’intelligence du grand mouvement intellectuel qui a
conduit à l’acceptation bientôt universelle des notions d’
humanité et de fraternité, l’ethnographie a joué un rôle
grandissant à partir du xv e siècle. Ce rôle n’est pas terminé
encore ; et je m’assure qu’il ne peut que s’accentuer au
cours du siècle actuel. Seule l’ethnographie pourra dénouer
certains problèmes complexes, comme ceux des Balkans,
sans le recours au moyen primitif des massacres mutuels5.

Complétant en&n six ans plus tard l’histoire de la formation de
l’ethnographie ainsi ébauchée, van Gennep réévalue de manière
intéressante l’apport des périodes précédentes. Tandis qu’il ne
retenait auparavant la contribution du xvi e siècle qu’au titre de la
littérature exotique qui éclot durant cette période, en se fondant
uniquement sur les études de Pierre Martino et Gilbert Chinard 6, il
ajoute en 1920, d’une part, deux auteurs du xvii e siècle à sa généalogie
précédente (Richard Simon et Claude Fleury) et souligne, d’autre part,
l’importante contribution des « antiquaires » de la Renaissance, en
tant qu’initiateurs d’une attention pour les mœurs et coutumes des
di,érents peuples. Quali&ant ces antiquaires d’« historiens et
archéologues des peuples classiques », il cite en particulier « maître
Claude Guichard » et son ouvrage, Funérailles et diverses manières
d’ensevelir des Romains, Grecs et autres Nations, tant anciennes que modernes



(Lyon, 1581). « Novateur » méritant d’« être mis chronologiquement
en tête des précurseurs de l’école comparative », Claude Guichard
(1545-1607) doit cette distinction à deux innovations. Sur le plan de la
méthode, il pratique, d’une part, une comparaison « critique » : elle
prend non seulement soin de véri&er les auteurs en les confrontant les
uns aux autres, mais place en outre les peuples sauvages et barbares,
anciens et modernes, « exactement sur le même plan ». On doit, par
ailleurs, à l’antiquaire une intuition que van Gennep regarde comme
d’autant plus fondamentale qu’elle préfigure sa propre théorie :

Il semble que Guichard avait aperçu, au cours de sa
recherche, qu’il existe, au moins en matière de sépulture et
de funérailles, certains éléments communs, qui
permettraient un classement non plus géographique ou
national seulement des faits, mais plus étendu, et d’après
des concordances internes.

L’antiquaire aurait, en d’autres termes, repéré une homologie
profonde, une cohérence de structure formelle, entre une vaste série
de rites de séparation avec les défunts, à partir de laquelle il devenait
possible, même si le pas n’est pas franchi par Guichard, de penser les
rites funéraires de manière plus générale, plus théorique. Or c’est de
cette manière que van Gennep, confrontant un grand nombre de faits
ethnographiques, est parvenu lui-même à dégager cette « classe
autonome » de cérémonies que constituent les « rites de passage7 ».

En distinguant en Claude Guichard la source d’une tradition
intellectuelle à l’autre bout de laquelle il se situe lui-même,
van Gennep renoue avec les origines de son propre parcours
scienti&que, puisque ses toutes premières publications, celles des
années 1894-1897, portent exclusivement sur des aspects de la
numismatique, l’un des savoirs centraux des antiquaires de la
Renaissance 8 : Guichard illustre parfaitement cette démarche
consistant à faire usage des monnaies pour éclairer des coutumes9. En
se référant à cet « ancêtre », van Gennep reconstitue les fondements
méthodologiques et historiques de l’approche qu’il est lui-même en
train d’élaborer. Il met également le doigt, mais à son insu, sur un très
vaste corpus de textes publiés à partir du xvi e siècle et ayant pour
objet la connaissance des rites funéraires dans une grande variété de
sociétés humaines et dont les Funérailles et diverses manières d’ensevelir
des Romains de Guichard ne constituent que l’une des pointes les plus
visibles.

C’est ce corpus que ce texte voudrait décrire et analyser a&n de mettre
en lumière le fait qu’une documentation et une ré=exion proto-
ethnographique, de nature comparative, émerge dès la Renaissance
sur les rites de passage, avec une attention particulière sur les rites
funéraires. Cet éclairage devrait mettre en évidence le contexte dans
lequel naît cette connaissance des rites de passage et par conséquent



permettre de comprendre à la fois les objectifs qui le déterminent et
les limites qui le caractérisent, en regard de la manière dont
van Gennep construit sa propre réflexion sur le sujet.

Comme l’avait correctement perçu van Gennep, ce sont bien les
« antiquaires » qui initient ce travail de réunion de l’information et de
confrontation des données sur le sujet à partir d’un constat
paradoxal : ils observent à la fois, d’une part, l’universalité
anthropologique des pratiques funéraires, et, d’autre part, l’in&nie
variété formelle et la diversité de signi&cation de ces mêmes
pratiques. À partir du début du xvi e siècle, toute une série de traités
antiquaires consacrés spéci&quement aux rites funéraires voient en
e,et le jour10. L’un des premiers textes appartenant à cette tradition
que l’on puisse identi&er est le traité Des Anciennes pompes funeralles
rédigé par l’humaniste Jean Lemaire de Belges (1473-1524) entre &n
novembre 1507 et &n janvier 1508 11. On reviendra plus loin sur les
circonstances qui ont conduit à la rédaction de ce traité. On peut
cependant déjà observer, en se plaçant dans la perspective d’une
histoire plus large de ce corpus, deux éléments à propos de ce traité. Il
est écrit en langue vernaculaire, alors que le corpus se constitue
ensuite avant tout en latin. Bien qu’il tire son information de sources
littéraires principalement, Lemaire de Belges a eu l’occasion de les
croiser avec des comptes rendus de fouilles de monuments funéraires
antiques réalisées en 1507 à proximité de Bruxelles, ou avec ses
propres observations en Italie 12.

Le traité qui aura le plus d’in=uence sur la formation du corpus est
cependant le De sepulchris et vario sepeliendi ritu, libellus du
mythographe italien Lilio Gregorio Giraldi (1479-1552), publié en 1533
et en 1539 13. Cet ouvrage, qui initie la tradition des traités rédigés en
latin, prend place dans un projet, plus vaste que le précédent,
d’« étude comparée des usages, des rites et des institutions14 ». Il fait
ainsi suite à une recherche plus précise sur les vases funéraires et
paraît dans les années où Giraldi édite également sa grande synthèse
sur les dieux de tous les peuples, De deis gentium (1536). Si le spectre
des sociétés humaines étudiées est ici plus étendu que chez Lemaire
de Belges, il continue à ne concerner en réalité que l’antiquité. De plus,
les sources sont ici littéraires. Une nouvelle édition des derniers
chapitres de ce traité est donnée à Lyon en 1556 par le graveur Pierre
Woieiriot qui l’enrichit de neuf gravures, contribuant ainsi à alimenter
par l’image la fascination qu’exerce à cette époque la diversité des
rites funéraires15.

La tradition des traités antiquaires compilant des informations
relatives aux rites funéraires continue à s’éto,er par la suite avec les
brèves contributions d’Onofrio Panvinio (1529-1568), consacrée aux
rites funéraires des anciens chrétiens, des Romains, des Hébreux et
des Égyptiens16, et du polygraphe Tommaso Porcacchi (1530-1585),



illustrée par le graveur Girolamo Porro, qui s’inspirent tous deux

directement du travail de Giraldi et de Woeiriot 17. Le genre ne varie
cependant guère avec ces traités qui restent centrés principalement
sur l’antiquité et qui reposent avant tout sur des informations
d’origine littéraire. Mais les contributions de Panvinio et de Porcacchi
ainsi que leurs rééditions témoignent de l’engouement des milieux
lettrés pour une connaissance des cultures cérémonielles de
l’antiquité.

Dans le contexte de cette tradition, le livre de Guichard, véritable
« somme de toutes les recherches d’un siècle friand de ce sujet 18 »,
constitue un tournant important. Rédigé en français, il met, grâce aux
lectures étendues dans la littérature antiquaire qui l’alimentent, à
disposition d’un public élargi un savoir produit dans des cercles
érudits. Mais il ne se contente pas, comme ses prédécesseurs, de
compiler les informations fournies par les textes des anciens et les
recherches des humanistes et des antiquaires de son temps. Ses
descriptions sont aussi le fruit d’une diversi&cation des sources
d’information : ici, inscriptions et monnaies, ainsi qu’un

nombre in&ni de temples et oratoires renversés, les pierres
brisees, les marbres des&gurés, et les images, tant de
bronze, que d’autre matiere, qui se treuvent journellement
en fouillant es lieux [des] ancienne[s] habitation[s]

des Romains, sont explicitement convoqués en tant que « preuves »,
mobilisés et restitués par l’image, dans un récit qui puise à toutes les
ressources de l’ enargeia pour donner à ses lecteurs une représentation
aussi vivante que possible des pratiques funéraires qui sont décrites19.
De plus, si les sociétés de l’Antiquité constituent bien dans ce traité
comme dans les précédents le centre de gravité, les récits de voyage,
cosmographies et témoins des conquêtes américaines du xvi e siècle
sont aussi largement sollicités et permettent d’étendre
considérablement l’horizon de la comparaison. Chez Guichard, comme
l’avaient observé non seulement van Gennep, mais aussi après lui
l’historienne des premières formes d’anthropologie, Margaret
T. Hodgen 20, les usages funéraires des anciens, ainsi que ceux des
chrétiens sont pris dans un réseau d’exemples qui fournit la matière à
une ré=exion de portée universelle. Guichard a bien l’ambition de
réunir un « corps entier » de connaissances en considérant que,
malgré leur variété, les pratiques funéraires des sociétés « tant
civilisées que barbares » présentent un caractère suZsamment
« conforme et semblable » pour donner cohérence à son projet21. Si
cette matière ne le conduit pas à une théorie explicite et générale du
rite funéraire, elle lui permet néanmoins d’ébaucher une méthode de



comparaison, fondée sur le rapprochement des cérémonies qui ont
« quelque rapport et conformité ensemble », de manière à les éclairer

les unes par les autres22, et d’échafauder des hypothèses
di,usionnistes pour expliquer les ressemblances entre certaines
d'entre elles, notamment égyptiennes et juives ou romaines et
chrétiennes23. À cet égard, il revendique explicitement une di,érence
avec « ces antiquaires » qui ne s’intéressent qu’aux civilisations de
l’Antiquité. Son approche a ainsi pour e,et de décentrer les usages
chrétiens. Ils ne représentent sous sa plume que l’un des termes de la
comparaison. Ils apparaissent de plus comme les produits d’une
longue histoire de transmission des pratiques, au lieu d’être reconnus
comme institués par une autorité – divine ou ecclésiastique.

Après Guichard, on assiste à la multiplication des traités antiquaires
dédiés spéci&quement à la question des rites funéraires. Si le xvii

e siècle est la grande époque d’essor des savoirs antiquaires, la
connaissance des mœurs et des coutumes relatives aux funérailles suit
le mouvement. Des traités appartenant à ce genre, dont le succès ne se
dément pas, paraissent dans plusieurs pays européens et connaissent
souvent des rééditions24. L’accumulation des connaissances se traduit
notamment par un accroissement sensible des volumes. Guichard
marquait déjà une nette di,érence avec ses 500 pages par rapport aux
ouvrages antérieurs qui n’excédaient jamais la centaine de pages. Au
xvii e siècle au contraire, tous les traités dépassent les 100 pages et
plusieurs d’entre eux comprennent entre 500 et 900 pages. Le matériel
sur lequel ils se fondent reste cependant avant tout littéraire, même si
quelques-uns le complètent en recourant à des inscriptions
épigraphiques. L’attention des antiquaires demeure par ailleurs
principalement dirigée vers les peuples anciens, Grecs et Romains
concentrant l’essentiel des travaux ; autour de ce cœur, d’autres
peuples de l’antiquité les intéressent aussi, et les chrétiens des
premiers temps sont souvent intégrés au tableau ; mais ils comparent
rarement, comme Guichard, avec les sociétés contemporaines. Suivant
là encore l’évolution générale des savoirs antiquaires, certains traités
se spécialisent, en particulier en Angleterre, dans les monuments et les
vases funéraires qu’ils trouvent sur leur propre sol25.

Au même moment pourtant, la connaissance des usages funéraires des
peuples nouvellement découverts par les Européens faisait des
progrès. Si l’on ne repère pas à ma connaissance de traités
spéci&quement consacrés à ces usages dans tel ou tel peuple, une
rubrique les concernant &gure presque toujours dans les
cosmographies, les récits de voyages et le riche ensemble de textes
décrivant les « mœurs et coutumes » des peuples du monde26. Dans
toute cette littérature, généralement fascinée par la question des



cérémonies, on rencontre très régulièrement des chapitres, souvent
proches les uns des autres, relatifs aux rites de passage, avec une
présence particulièrement forte des rituels marquant la naissance, le
mariage et le deuil. Dans les titres-programmes de certains de ces
ouvrages, la mention de sections consacrées à ces usages fait partie
des éléments attrayants qui doivent retenir l’attention de l’éventuel
acheteur. L’intitulé des Grands voyages du pays des Hurons  de Gabriel
Sagard mentionne par exemple que l’ouvrage traite

de tout ce qui est du pays, des mœurs et du naturel des
Sauvages, de leur gouvernement et façons de faire, […]
comme ils se marient et eslevent leurs enfants ; […] de leur
deüil, pleurs et lamentations, et comme ils ensevelissent et
enterrent leurs morts27.

On retrouve ici cette fascination qui anime également les traités des
antiquaires devant le paradoxe de l’universalité et de la diversité des
pratiques funéraires.

Il est assez frappant de noter que dans le dernier quart du xvii e siècle,
la masse d’informations provenant des sources antiquaires et de la
littérature de voyage est devenue à la fois si importante et si dispersée
qu’elle suscite des projets de synthèses. C’est en e,et à cette tâche que
s’attelle le prédicateur oratorien Pierre Muret (vers 1630-vers 1690),
par ailleurs assez obscur, qui décrit en 1675, sur 300 pages, en se
fondant aussi bien sur les travaux de certains antiquaires28 que sur des
récits de voyages29, les Cérémonies funèbres de toutes les nations  30. Bien
que l’orientation soit ici apologétique – il s’agit de démontrer, par
l’universalité des rites funéraires, celle de la croyance en l’existence
d’un dieu et en l’immortalité de l’âme – la perspective géographique
large qui est adoptée, incluant des informations sur la Chine et le
Japon absentes chez Guichard, dissout les pratiques chrétiennes dans
un ensemble qui les transcende et les banalise. L’histoire éditoriale de
l’ouvrage con&rme par ailleurs l’intérêt que continue à éveiller cette
question : l’ouvrage connaît en e,et au moins quatre éditions
françaises31 ainsi qu’une traduction anglaise en 1683, rééditée en 1695 
32, et une traduction italienne33. Alors que la tradition des grandes
sommes antiquaires du xvii e siècle sur la question semble s’épuiser au
siècle suivant avec le retour à de petites dissertations34, le type de
traité représenté par celui de Muret, à la fois synthétique et aZchant
cependant l’ambition de rendre compte des cérémonies funéraires de
tous les peuples du monde, trouve d’autres expressions au siècle des
Lumières   : le père carmélite et professeur à l’université d’Alcalá,
Miguel de Azero y Aldovera (1730-1790), publie ainsi un Tratado de los
funerales y de las sepulturas  qui prétend également traiter de ces
cérémonies « en todas la Naciones 35 ».

On pourra noter au passage que ce que l’on peut ainsi observer en ce



qui concerne les rites funéraires se véri&e de manière assez analogue
pour les rites nuptiaux. Dans ce cas aussi, des textes commencent à
paraître au xvi e siècle avec le projet de décrire une vaste étendue de
pratiques matrimoniales, principalement issues dans un premier
temps des cultures de l’Antiquité. La particularité de cette tradition de
textes réside dans le fait qu’elle est moins directement liée aux travaux
des antiquaires et dépend davantage des préoccupations des juristes et
d’une ré=exion sur le droit matrimonial. Particulièrement
représentatif est à cet égard le traité De ritu nuptiarum (1594) du
président du Parlement de Paris, Barnabé Brisson (1530-1591).
Plusieurs fois réédité (1641, 1662, 1698), il est en général accompagné
d’études de François et d’Antoine Hotman qui concernent aussi bien
des questions de cérémonies que des points juridiques. On constate
cependant que ce corpus évolue de manière semblable à celui des
traités sur les rites funéraires. À une première période durant laquelle
les traités sont centrés sur l’antiquité et de volume assez réduit,
succède à partir de la deuxième moitié du xvii e siècle un temps de
synthèse, au cours duquel les auteurs, compilant les informations
relatives aux sociétés anciennes et à celles avec lesquelles l’Occident
est entré en contact depuis la Renaissance, prétendent présenter les
usages funéraires de tous les peuples du monde. Cinq ans seulement
après la publication des Cérémonies funèbres de toutes les nations  de
Pierre Muret, Louis de Gaya, personnage tout aussi obscur que ce
dernier, sieur de Tréville et capitaine au régiment de Champagne, fait
paraître un ouvrage de 300 pages sous le titre de Cérémonies nuptiales de
toutes les nations 36, qui rencontre un succès comparable à celui du livre
d e Muret : plusieurs éditions françaises en sont données, parfois
adaptées (1681 [Paris, La Haye], 1694, 1750), ainsi que des traductions
italiennes (1685) et anglaises (1685, 1687, 1697, 1698, 1704, 1744, 1748,
1768). À la suite de Louis de Gaya, et en puisant parfois dans les
informations qu’il met à disposition, d’autres ouvrages prétendant à la
même dimension universelle, paraissent en Allemagne et en
Angleterre au xviii e siècle 37 et nourrissent alors la ré=exion sur la
nature humaine, à partir du constat de l’universalité de la ritualisation
du lien matrimonial et de la diversité de ses formes38.

On est donc bien en présence, dès le xvi e   siècle, d’un travail culturel
sur les rites de passage, concentré principalement sur les rites de
mariage et de funérailles. La littérature qui témoigne de ce travail se
nourrit d’un large matériel qui inclut en particulier les traités
antiquaires et les récits de voyages et qui finit par imposer l’idée que la
description des cultures de l’altérité passe entre autres, mais
nécessairement, par une présentation de leur manière de ritualiser les
grandes étapes de la vie. La vaste entreprise de description des
Cérémonies et coutumes religieuses de tous les peuples du monde à laquelle
se livrent Jean-Frédéric Bernard et Bernard Picart illustre ainsi en
détail par le texte et les gravures les usages qui interviennent dans les



rites de passage de chacune des religions qui sont passées en revue39.

L’intérêt, voire la passion, qui anime désormais les Européens pour ces
pratiques rituelles s’explique par plusieurs raisons. Si la curiosité pour
les « singularités » culturelles y entre pour beaucoup à l’origine, des
motivations plus concrètes, plus politiques, s’y mêlent aussi. On a pu
observer que le premier genre à se développer historiquement est
celui des traités consacrés aux usages funéraires des civilisations de
l’antiquité. Or, à considérer le contexte dans lequel ces traités sont
rédigés et les auteurs auxquels ils sont dus, on est amené à faire le
constat que les érudits qui consacrent tant de temps à accumuler des
connaissances sur les funérailles des anciens sont aussi intimement
mêlés à la préparation des cérémonies organisées pour célébrer
fastueusement les obsèques des souverains de leur temps.

Il en va ainsi du premier des antiquaires que nous avons repérés. Jean
Lemaire de Belges est en e,et au service de la reine de France, Anne
de Bretagne, lorsque celle-ci décède en 1514. Et c’est dans ces
circonstances qu’il prépare une version corrigée de ses Anciennes
pompes funeralles qu’il destine à Claude de France, la &lle de la reine
disparue40. Il est aussi directement impliqué dans l’intérêt grandissant
de la cour de François Ier pour les antiquités en général et les
funérailles des anciens en particulier41. Comme a pu le démontrer
Elizabeth Brown, l’introduction dans les funérailles monarchiques
françaises du repas servi au roi défunt « comme s’il fust vif » –
pratique qui demeura en vigueur jusqu’au début du xvii e siècle et qui a
tant fasciné l’historien américain des cérémonies royales françaises,
Ralph Giesey, découle des connaissances des usages antiques et des
travaux sur le sujet menés par Lemaire de Belges et d’autres érudits de
son milieu42. Les funérailles d’Anne de Bretagne, à l’occasion
desquelles se noue plus étroitement la collaboration entre érudits et
hérauts d’armes chargés de l’organisation des cérémonies, coïncident
avec le début d’une époque au cours de laquelle cette collaboration
s’approfondit et où le modèle antique – romain en particulier –
imprègne fortement les usages cérémoniaux de la monarchie et de la
haute noblesse françaises43. La référence à l’antiquité est alors mise au
service d’une glori&cation du prince qui se modèle sur le triomphe
romain. Les antiquaires participent durant cette période non
seulement à l’élaboration des programmes et des décors des
funérailles, mais également aux rituels des entrées44.

Il est également révélateur que le développement d’une littérature
antiquaire consacrée aux usages funéraires antiques soit exactement



contemporain de l’essor d’un autre genre littéraire, celui des livrets,
parfois illustrés de gravures, publiés à l’occasion des funérailles de
souverains. Destinés à informer un public élargi de l’événement et à
conserver la mémoire des pompes déployées dans ces circonstances,
ils servent non seulement à la glori&cation du défunt, mais aussi à
l’instruction de ceux qui auront à préparer les cérémonies des
funérailles suivantes. Si les premiers récits de funérailles princières
remontent à la fin du xiv e siècle 45, c’est avec celles d’Anne de Bretagne
que ces récits se constituent en genre littéraire autonome46. Celui-ci
connaît ensuite une évolution similaire à celle des autres corpus
décrits précédemment, avec une extension importante au xvi e siècle –
on a pu en repérer 86 entre 1507 et 1610 47 – suivie d’une phase de
synthèse au siècle suivant. Des compilations de livrets commencent
alors à voir le jour48 et les oZciers en charge des cérémonies
publiques s’emploient à centraliser les descriptions des funérailles
célébrées dans le passé49. La conception des funérailles devient pour
certains une forme de spécialité. L’un des plus célèbres est le jésuite
Claude-François Ménestrier, qui a par ailleurs accumulé une collection
de 117 livrets50 et qui publie en 1684 un ouvrage proposant une
ré=exion générale sur l’ornementation funéraire, à partir des
exemples tirés de plus d’un siècle de pratique51. Cet e,ort de collecte
et de synthèse des connaissances et des savoir-faire sur les usages
funéraires princiers s’inscrit lui-même dans une époque de formation
d’une science générale des rites politiques qui passe essentiellement
par la compilation des précédents52 et de structuration des instances
oZcielles qui en ont la charge53. Les rites funéraires des grands
constituent dans cette littérature de liturgie politique une rubrique
obligée.

On voit ainsi se mettre en place dès la &n du Moyen Âge, mais plus
systématique au xvii e siècle, les éléments d’une science générale des
rites, nourrie de savoirs antiquaires et ethnographiques ainsi que de
connaissances sur les cérémonies publiques ; en son sein, la
connaissance des usages funéraires occupe une place centrale. Les
pratiques rituelles occidentales s’inscrivent alors à l’intérieur d’un
large horizon de comparaison. Appuyée sur le constat des
« conformités » entre les pratiques des di,érentes « nations54 », cette
littérature apporte la démonstration du caractère anthropologique de
ces pratiques. Pour Lemaire de Belges, les rituels funéraires sont ainsi
communs à l’ensemble du « gendre humain », les chrétiens ne se
distinguant pas des autres sur ce plan55. Claude Guichard arrive de son
côté à la conclusion qu’il

« ne se treuvera peuple tant grossier, et qui se soit
tellement despouillé de toute humanité, exceptés quelques
barbares du tout abrutis et bestialisés que de l’avoir entière



rejetée56 ».

Cette universalité fascine certains voyageurs, comme Marc Lescarbot
qui souligne que « c’est chose digne de merveille que des nations tant
éloignées se rapportent avec plusieurs de monde de deçà en ces
cérémonies57 ».

L’ensemble de données accumulées sur le sujet ne donne cependant
pas lieu à l’émergence d’une théorie générale concernant ces
pratiques. Les auteurs qui s’y consacrent sont avant tout intéressés par
le spectacle de la diversité des formes rituelles observables et ils
s’emploient par conséquent à en dresser l’inventaire. Ils notent dans le
même temps – en regard du constat de l’universalité des rites – la
relativité culturelle des coutumes funéraires. Leurs traités prennent
ainsi la forme d’un répertoire égrainant la variété de ces formes.
L’ensemble des informations collectées sur les rites funéraires fait
bien apparaître une forme de grille de lecture de ces rites, non
explicitée mais constituée de rubriques récurrentes : la plupart des
descriptions s’attardent ainsi sur les soins prodigués au corps du
défunt, les divers lieux choisis pour la sépulture et les formes de
processions pour s’y rendre, les étapes qui rythment sur une durée
plus ou moins étendue le cycle funéraire, les costumes et les autres
signes qui marquent l’état de deuil, les productions sonores (chants,
discours, musiques, percussions) qui accompagnent la séparation
dé&nitive avec le corps, les distinctions qui di,érencient socialement
les funérailles, et, en&n, les pratiques de commensalité qui, dans la
plupart des sociétés, mettent un terme aux obsèques. Une tendance à
la classi&cation des rites funéraires en deux genres – inhumation et
crémation – traverse également l’ensemble du corpus. L’e,ort de mise
en ordre des données selon une sorte de protocole de description
implicite ou de classi&cation en deux grandes classes demeure donc
assez sommaire. Lorsqu’un point de vue plus général est formulé dans
cette littérature, il est d’ordre apologétique : l’universalité des rites
funéraires vient véri&er celle de la croyance en une vie après la mort
et démontre ainsi qu’il n’y a pas de société sans religion58. On ne
s’étonnera pas de rencontrer ce point de vue chez Lafitau, l’ensemble
de son œuvre visant à démontrer qu’il n’existe pas de société sans
religion59.

Si les fondements d’une théorie générale des rites de passage sont
ainsi posés très tôt, et remontent e,ectivement à une période
correspondant aux origines de la science ethnographique dans la
généalogie que van Gennep en a lui-même donnée, il faut cependant
attendre le début du xx e siècle pour la voir éclore véritablement. La



domination coloniale de l’Occident sur le reste du monde crée alors un
contexte favorable à un travail de généralisation que les périodes
précédentes n’avaient qu’esquissé. Comme van Gennep le reconnaît
lui-même, ce travail est clairement en gestation au moment où il
entreprend de rédiger Les rites de passage . Dans sa conclusion, il signale
des prédécesseurs immédiats dans cet e,ort. S. Hartland, J.-G. Frazer,
S. Ciszewski, A. Dieterich, E. Goblet d’Alviella, H. Webster, E. Crawley
ont fait comme lui des rapprochements entre di,érentes catégories de
rite. Mais il leur reproche de s’être contentés d’enregistrer « des
ressemblances de détails ». Dans ce concert de comparaison, seul
Robert Hertz a fait selon lui, dans sa « Contribution à une étude sur la
représentation collective de la mort60 » un pas de plus dans le sens du
repérage d’une structure, en discernant « ce qu’il nomme “l’état
transitoire” de la période qui va du mariage à la naissance du premier
enfant, et qui répond à “l’état transitoire” des morts en Indonésie 61 ».
Il revient donc bien à van Gennep d’avoir poussé le plus loin la
tentative de penser les rites de passage comme une catégorie
universelle. Mais les périodes antérieures ont clairement préparé le
terrain à cette généralisation et les travaux des antiquaires sur les
rites funéraires ainsi que les récits de voyage ont joué dans ce
processus un rôle tout à fait central : ce n’est sans doute pas un hasard
q u e van Gennep, qui avait travaillé, avant la Première Guerre
mondiale, à deux volumes d’une Étude systématique et universelle des
Modes de la Sépulture demeurée inédite62, reconnaisse en l’auteur de la
« Contribution à une étude sur la représentation collective de la
mort » celui qui avait accompli une étape décisive dans cette voie.

Notes

1. A. van Gennep, « À propos des rites phalliques » in Religions, mœurs et
légendes. Essais d’ethnographie et de linguistique, t. III, Paris, 1908, p. 26-30.
Le texte est rédigé à l’occasion de la réédition par la Société du
Mercure de France, du livre de J.A. Dulaure, Des divinités génératrices
chez les anciens et les modernes, Paris, 1905 avec un « chapitre
complémentaire » signé par van Gennep (p. 319-335).
2 . van Gennep, « Un ethnographe oublié du xviii e siècle :
J. N. Démeunier », Revue des Idées , t. 73 (1910), p. 18-28 (repris dans van
Gennep, Religions, mœurs et légendes. Essais d’ethnographie et de
linguistique, t. III, Paris, 1911, p. 21-32).
3 . van Gennep, « Remarques sur l’ethnographie », in van Gennep,
Religions, mœurs et légendes , t. IV, Paris, 1912 (2e édition), p. 9-31.
4 . van Gennep, « Contribution à l’histoire de la méthode
ethnographique », Revue de l’Histoire des Religions , t. 67 (1913), p. 320-
338, t. 68 (1913), p. 32-61 (repris et étendu sous le titre « La méthode
ethnographie en France au xviiie siècle » dans van Gennep, Religions,



mœurs et légendes, t. V, Paris, 1914, p. 93-215). Ces questions historiques
sont également abordées dans le même volume, mais dans un autre
texte : « Quelques lacunes de l’ethnographie actuelle », in  ibid, p. 9-25.
5. Ibid., p. 8-9 (avant-propos signé de Neuchâtel, janvier 1914).
6 . P. Martino, L’Orient dans la littérature française au xvii e et au xviii e  
siècle, Paris, 1906 ; G. Chinard, L’exotisme américain dans la littérature
française au xvi e  siècle, Paris, 1911 ; L’Amérique et le rêve exotique dans la
littérature française au xvii e  et au xviii e  siècle, Paris, 1913.
7 . Van Gennep, « Nouvelles recherches sur l’histoire en France de la
méthode ethnographique. Claude Guichard, Richard Simon, Claude
Fleury », Revue de l’histoire des religions , 82 (1920), p. 139-162. Ketty
van Gennep, la &lle d’Arnold van Gennep, se trompe, dans sa
Bibliographie des œuvres d’Arnold van Gennep  (Paris, 1964, p. 29) en
indiquant que cet article paraît en 1919.
8 . K. van Gennep, Bibliographie des œuvres d’Arnold van Gennep , Paris,
1964, p. 15-16.
9 . C. Guichard, Funérailles et diverses manieres d’ensevelir des Romains,
Grecs, et autres nations, Lyon, 1581, en particulier p. 181-184, 375-378.
1 0 . M.M. Fontaine, « Antiquaires et rites funéraires », in
J . Balsamo (éd.), Les funérailles à la Renaissance : XII e  colloque
international de la Société française d’étude du seizième siècle, Bar-le-Duc, 2-
5 décembre 1999, Genève, 2002, p. 329-355.
11. J. Lemaire de Belges, Des Anciennes pompes funeralles (1511), texte
établi, introd. et annoté par M.M. Fontaine, avec le concours
d’E.A.R. Brown, Paris, 2001.
12. Ibid., p. VI-XVII ; R. Cooper, Roman Antiquities in Renaissance France,
1515-65, Aldershot, 2013, p. 288-295.
13. J’ai pu consulter l’édition suivante : De sepulchris et vario sepeliendi
ritu, libellus, Basilea, 1539.
14. M.M. Fontaine, « Antiquaires et rites funéraires », p. 339.
15. G.G. Giraldi [et P. Woeiriot], Pinax iconicus antiquorum ac variorum in
sepulturis rituum…, Lyon, 1556 ; pour tout ceci : M.M. Fontaine,
« Antiquaires et rites funéraires », p. 338-342, 346-349.
16. De Ritu sepeliendi Mortuos Apud Veteres Christianes , Coloniae, 1568
(28 p. ; rééd. Francfort, 1717, trad. française en 1613 : J.-L. Ferrary,
Onofrio Panvinio et les antiquités romaines , Rome, 1996, p. 1, 13-14, 25, 171,
208-211).
17. Funerali antichi di diversi populi e nationi, con la forma, pompa e maniera
de sepolture, di essequie, di consecrazione antichi, Venise, 1574 (109 p. ;
rééd. Venise, 1591 ; voir à ce sujet : C. Lastraioli, « Les Funerali Antichi
de Tommaso Porcacchi », in Balsamo (éd.), Funérailles à la Renaissance,
p. 357-388).
18. M.M. Fontaine, « Antiquaires et rites funéraires », p. 342.
19. Guichard, Funérailles et diverses manieres d’ensevelir , p. 4-5.
2 0 . M.T. Hodgen, Early Anthropology in the Sixteenth and Seventeenth
Centuries, Philadelphia, 1964, p. 174-175.
21. Guichard, Funérailles et diverses manieres d’ensevelir , p. 6.



22. Ibid., p. 211, 354, 467.
23. Ibid., p. 501, 522.
24. J. van Meurs, De funere liber singularis, La Haye, 1604 (rééd. : 1701) ;
J. Kirchmann, De funeribus Romanorum libri quatuor , Hambourg, 1605
(rééd. : 1625, 1637, 1661, 1672) ; J. Guterius, De iure manium, seu de ritu,
more, et legibus prisci funeris, Paris, 1615 (rééd. : 1671) ; P. Morestel,
Pompa feralis, sive justa funebria , Paris, 1621 ; J. Weever, Ancient funerall
monuments within the vnited monarchie of Great Britaine, Ireland, and the
islands, Londres, 1631 (rééd. en 1767) ; F. Perucci, Pompe funebri di tutte
le nationi del mondeo, Verone, 1639 (rééd. : 1646) ; J.A. Quenstedt,
Sepultura veterum, Sive, Antiqui ritus sepulchrales Romanorum, Græcorum,
Judæorum & Christianorum, Wittenberg, 1648 (rééd. : 1660, 1699) ;
T. Browne, Hydriotaphia, Urne-Buriall, or, A Discourse of the Sepuchrall
Urnes lately found in Norfolk…, Londres, 1658 (rééd. : 1669, 1686, 1736) ;
F. Pomey S.J., Libitina seu de funeribus, eptimoes erutiditionis volumen
alterum, Lyon, 1659 ; J. Nicolai, De Sepulchris Hebraeorum, in quibus
variorum populorum mores proponuntur, Leiden, 1706.
2 5 . J. Weever,  Ancient funerall monuments , 1631 et T. Browne,
Hydriotaphia, 1658 ; voir à ce sujet : G. Parry, The trophies of time : English
antiquarians of the seventeenth century, Oxford, 2007, p. 190-216.
26. Parmi des références nombreuses, voir par exemple : P. Belon, Les
observations de plusieurs singularitez et choses memorables trouvées en
Grece, Asie, Judées, egypte, Arabie, et autres pays estranges…,  Paris, 1555,
p. 174 ; A. Thevet, Les singularités de la France antarctique  (1557),
F. Lestringant (éd.), Paris, Maspero, 1983, p. 95-98 ; J. de Léry, Histoire
d’un voyage en terre de Brésil (1578), F. Lestringant (éd.), Paris, 1994,
p. 468-478 ; J. de Acosta, Histoire naturelle et morale des Indes occidentales
(1598), version française établie par J. Rémy-Zéphir, Paris, 1979, p. 245-
246 ; S. de Champlain, Des sauvages, ou Voyage de Samuel Champlain, de
Brouage, fait en la France nouvelle l’an mil six cens trois…, Paris, 1603, p. 6 ;
J. Thévenot, Voyage du Levant  (1665), intro. de S. Yerasimos, Paris, 1980,
p. 126-128 ; P. Kolbe, Description du Cap de Bonne-Esperance, où l’on trouve
tout ce qui concerne l’histoire naturelle du pays, la religion, les mœurs et les
usages des Hottentots…, Amsterdam, 1742, p. 413-428.
27. G. Sagard, Le Grand voyage du Pays des Hurons , Paris, 1632.
28. Notamment Guichard, Casaubon, Kirchmann, Gruther.
29. Notamment Pierre Belon, Las Casas, Jean de Léry.
30. P. Muret, Cérémonies funèbres de toutes les nations , Paris, 1675.
31. Outre celle de 1675 : Paris, 1677, 1679 ; Marseille, 1690. P. Muret est
également l’auteur d’une Dissertation sur les festins des anciens Grecs et
Romains et sur les cérémonies qui s’y pratiquoient (La Haye, 1675), d’un
Traité des festins  (Paris, 1682) et d’une Oraison funebre de Madame la
Dauphine (Marseille, 1690) ; voir à son sujet la brève notice publiée
dans : Lettres écrites de Madrid en 1666 et 1667 par Muret, attaché à
l’ambassade de Georges d’Aubusson, archevêque d’Embrun, Paris, 1879.
32. Rites of funeral ancient and modern in use through the known world ,
London, 1683 et 1695 ; voir sur cette traduction et ses particularités :
D.E. Stannard, The Puritan Way of Death : A Study in Religion, Culture, and



Social Change, Oxford, 1977, p. 21.
33. Cerimonie funebri di tutte le nazioni del mondo , Venezia, 1722.
34. G.C. Palz, De religione sepulcrorum, Leipzig, 1725, 132 p. ; C. Possieth,
Dissertationis academicae particulam secundam de sepultura hebraeorum ,
Upsala, 1731, 16 p. ; F.E. Guasco, I riti funebri di Roma pagana , Lucques,
1758, 179 p. ; G.F. Weber, Observationes sacræ circa funera populorum
orientis, Strasbourg, 1767, 43 p. ; F. Melito de Memije, De re funebri
veterum Christianorum syntagma, Madrid, 1789, 140 p.
35. M. de Azero y Aldovera, Tratado de los funerales y de las sepulturas ,
Madrid, 1736.
36. L. de Gaya, Ceremonies nuptiales de toutes les nations , Paris, 1680.
37. F.J. Rottmann, Rituale nurturientium ; oder, Beschreibung der Hochzeit
Gebräuche, welche unten den bekantesten Völkern, Christen, Juden und
Heyden in allen Theilen der Welt…, Bremen, 1715 ; T. Salmon, A critical
essay concerning marriage… to which is added, an historical account of the
marriage rites and ceremonies of the Greeks and Romans, and our Saxon
ancestors, and of most nations of the world at this day, Londres, 1724 ;
Hymen : an Accurate Description of the Ceremonies Used in Marriage, by
Every Nation in the Known World, Londres, 1760 (rééd : 1782, 1796, 1799).
3 8 . L. O’Connell, « “Matrimonial ceremonies displayed” : popular
ethnography and enlightened imperialism », Eighteenth-Century Life,
26/3 (2002), p. 98-116.
3 9 . Cérémonies et coutumes religieuses de tous les peuples du monde,
représentées par des Ngures dessinées par B. Picart, 7 vol., Amsterdam,
1723-1737 ; voir à ce sujet dernièrement : L. Hunt et al. (éd.), Bernard
Picart and the Nrst global vision of religion, Los Angeles, 2010 et The book
that changed Europe : Picart and Bernard’s Religious ceremonies of the world,
Cambridge, 2010.
40. Lemaire de Belges, Anciennes pompes funeralles , p. LVI-LVII.
41. M.M. Fontaine, « Antiquaires et rites funéraires », p. 334-338.
42. E.A.R. Brown, « Refreshment of the dead : post mortem meals, Anne
de Bretagne, Jean Lemaire de Belges, and the in=uence of Antiquity on
Royal Ceremonial », in Balsamo (éd.), Funérailles à la Renaissance, p. 113-
130.
43. M. Gaude-Ferragu, D’or et de cendres. La mort et les funérailles des
princes dans le royaume de France au bas Moyen Âge, Villeneuve d’Ascq,
2005, p. 353.
44. Pour une mise au point récente, dans une riche bibliographie :
Cooper, Roman Antiquities.
45. M. Gaude-Ferragu, D’or et de cendres, p. 27-28.
4 6 . P.-G. Girault, Les funérailles d’Anne de Bretagne, reine de France ,
catalogue d’exposition, Montreuil, 2014.
47. G. Fréchet, « Forme et fonction des livres de pompes funèbres », in
Balsamo (éd.), Funérailles à la Renaissance, p. 99-223. Pour une analyse
approfondie de l’un de ses livrets et des circonstances de sa
composition, voir P. Martin (dir.), La pompe funèbre de Charles III. 1608 ,
Metz, 2008, et plus généralement, dans l’historiographie récente :
J.A. Chrościcki et al. (dir.) , Les funérailles princières en Europe, xvi e - xviii e



 siècle, vol. 1 : Le grand théâtre de la mort , Versailles, [Paris], 2012 ; vol. 2 :
Apothéoses monumentales, Rennes, Versailles, 2013.
48. A. de Meerbeek, Theatre funebre ou sont representez les funerailles de
plusieurs princes, Bruxelles, 1622.
49. B. Bastl et M. Hengerer, « Les funérailles impériales des Habsbourg
d’Autriche xve-xviiie siècle » et M. Schaich, « L’organisation des
funérailles royales en Angleterre aux xviie et xviiie siècle »,
in Chrościcki et al. (dir.), Funérailles princières, p. 117-140, 91-116.
50. A. Péan, « Les décors des pompes funèbres en France 1643-1683 :
naissance d’un genre », in  Actes du V e  congrès national d’archéologie et
d’histoire de l’art, Bordeaux, 1999, mis en ligne le 7 avril 2009 :
http://inha.revues.org/2467, consulté le 23.07.2014.
5 1 . C.F. Menestrier, Des decorations funebres , Paris, 1683. Sur
Ménéstrier : G. Sabatier (dir.), Claude-François Ménestrier : les jésuites et le
monde des images, Grenoble, 2009 ; A. Adams et al. , A bibliography of
Claude-François Menestrier  : printed editions, 1655-1765, Genève, 2012.
52. Voir par exemple : A. Du Chesne, Les antiquitez et recherches de la
grandeur et majesté des roys de France , Paris, 1609 ; T. Godefroy, Le
cérémonial de France, Paris, 1619.
5 3 . F. Leferme-Falguières, Les courtisans. Une société de spectacle sous
l’Ancien Régime, Paris, 2007 ; P. Jugie et al. (dir.), Les Menus Plaisirs du roi (
xvii e - xviii e  siècles), Paris, 2013 ; pour le Saint-Empire, voir les
nombreux travaux de B. Stollberg-Rilinger, dont : Des Kaisers alte
Kleider. Verfassungsgeschichte und Symbolsprache des Alten Reiches,
München, 2008.
54. Guichard, Funérailles et diverses manieres d’ensevelir , p. 211, 354, 463
(qui se fonde ici sur une comparaison établie par Jean de Léry), 467 ;
Cérémonies et coutumes religieuses de tous les peuples du monde , I, p. 71.
55. Lemaire de Belges, Anciennes pompes funeralles , p. 112.
56. Guichard, Funérailles et diverses manieres d’ensevelir , p. 213.
57. M. Lescarbot, Voyages en Acadie (1604-1607), suivis de la description des
mœurs souriquoises comparées à celles des autres peuples, édition critique
par M.-C. Pioffet, Paris, 2007, p. 459.
58. Cérémonies funèbres de toutes les nations , préface.
5 9 . Mœurs des sauvages américains comparées aux mœurs des premiers
temps, 2 vol., Paris, 1724, t. I, p. 423-424, 444, 458.
6 0 . Année sociologique, 1re série, t. X (1907), p. 48-137 (repris dans
Mélanges de sociologie religieuse et folklore , Paris, 1928, p. 1-98).
61. van Gennep, Les rites de passage , p. 271-274.
62. van Gennep signale ce projet dans la première note de son « Essai
d’un classement des modes de la sépulture », in Actes du congrès
international d’histoire des religions tenu à Paris en octobre 1923, t. 1, Paris,
1925, p. 360.

http://inha.revues.org/2467


C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
Cnancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réFexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Nos partenaires

