
Relecture et techniques deRelecture et techniques de
correction dans lescorrection dans les
manuscrits indiensmanuscrits indiens

L’exemple des manuscrits sanskrits philosophiques du fonds Chandra Shum ShereL’exemple des manuscrits sanskrits philosophiques du fonds Chandra Shum Shere

Lieux de savoirLieux de savoir , , 2. Les mains de l'intellect2. Les mains de l'intellect, , Albin MichelAlbin Michel , , 20112011, , p. 494-520p. 494-520

I. Les corrections de manuscrits dans la
transmission des textes sanskrits

La littérature sanskrite aborde rarement l’épisode de la transmission
du texte qu’est son écriture et moins encore la question des
corrections de manuscrits. La philologie moderne n’ignore pas le
phénomène des corrections, mais l’a peu étudié. Cette contribution
tentera de faire progresser l’étude de l’émendation dans la
transmission manuscrite sanskrite. Elle le fera à partir d’un corpus
limité, celui que forme l’ensemble des manuscrits sanskrits
philosophiques du fonds Chandra Shum Shere de la Bibliothèque
bodléienne à Oxford 1. La plupart des manuscrits de ce fonds ont été
copiés entre le xv e et le xix e siècle.

Plusieurs observations préalables s’imposent, choses connues, voire
générales, mais dont le lien, même indirect, avec le phénomène des
corrections est essentiel, parfois causal. Dans l’Inde traditionnelle2,
l’écriture même ne possédait qu’une importance assez faible dans la
transmission des textes, en comparaison de ce qui se passait dans
d’autres sociétés. Cette remarque nécessiterait des nuances, que l’on
ne développera pas ici3, mais l’on peut dire que la pensée n’avait pas
avec l’écrit le rapport dialectique fondamental qu’on lui connaît en
Occident, notamment depuis la di-usion de l’imprimerie. La culture
classique indienne ne connaissait sans doute pas le brouilloṇ. Prenons
un seul exemple. Selon la Kāvyamīmāṃsā ( ix e-x e siècle), l’autographe
d’auteur ne faisait que consigner le résultat d’une élaboration
intellectuelle antérieure : le poète composait son œuvre le matin, il
l’examinait plus tard seul ou en petit comité et c’est le soir qu’il
mettait par écrit ce qu’il avait « composé et revu dans la journée4 ». Le
manuscrit était un support d’enregistrement passif, non de création

Gérard Colas

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=117


textuelle, même s’il véhiculait modi9cations, interpolations et
corrections. On est loin des brouillons de Balzac.

C’est la lecture qui, en réalité, importait. Le livre formait avant tout un
instrument d’énonciation du texte qu’il recueillait, si l’on excepte les
exercices d’écriture, qui consistaient parfois en copie de manuscrits
entiers. Certes, des milieux religieux pratiquaient le culte du livre. Les
manuscrits pouvaient être illustrés, la graphie parfois extrêmement
soignée. Mais ces pratiques restèrent, dans l’ensemble, secondaires5.

La lecture peut être distinguée de la récitation ; cependant le
vocabulaire sanskrit ne sépare pas toujours nettement les deux. Le
terme pāṭha peut désigner plusieurs faits relatifs au texte : récitation,
lecture, variantes. Les manuels auxiliaires védiques comptent onze
modes de récitation (pāṭha), dont trois « de base » et huit « dérivés ».
Ils distinguent, par exemple, la récitation continue, celle qui, levant les
règles euphoniques, présente le texte par mots isolés, la récitation à
l’envers, celle qui est « en tresse » (mot a / mot b, puis b/a, puis a/b),
etc.6. Dans la littérature classique sanskrite pāṭha signi9e
« récitation », mais il désigne aussi couramment l’action de lire un
texte écrit. Quant à la notion de pāṭha ou pāṭhāntara comme variante7,
elle ne suppose pas nécessairement l’intermédiaire de l’écrit, car c’est
le texte même qui importe, non son écriture : la variante (une syllabe,
un mot ou un groupe linguistique doté de sens) peut avoir été
observée dans un manuscrit, mais aussi entendue dans une récitation
ou relevée au cours d’un débat érudit. Cependant, certaines éditions
critiques modernes à l’indienne désignent systématiquement du terme
pāṭha, pāṭhāntara (ou encore pāṭhabheda) des variantes qui sont
exclusivement manuscrites8.

La racine verbale vac employée au causatif signi9e littéralement
« faire parler » un écrit9. Le fonctionnement même des écritures
indiennes répond d’ailleurs à ce sens littéral, comme nous allons
bientôt le voir. On lisait d’ordinaire le manuscrit à voix haute, mais
aussi parfois en marmonnant, voire en silence. L’Inde ancienne connut
vraisemblablement la lecture silencieuse sans que l’on puisse dater
avec précision l’émergence de cette pratique. Selon la Patrakaumudī
(verset 34), manuel épistolaire de date inconnue mais sans doute assez
tardif, le scribe royal doit lire (paṭh)deux fois « mentalement » (manasā)
la lettre adressée à son maître avant de le faire à haute voix devant
l’assemblée royale10. Quant à la « prononciation à voix basse »
(upāṃśu), à la « prière murmurée » (japa) et à la « récitation inaudible »
(tūṣṇīṃ-japa), ce sont des formes particulières de récitation de textes
védiques, non des lectures à proprement parler. Il en est de même
pour le japa mental dans le tantrisme11.

Plusieurs autres précisions sont nécessaires quant au support et à
l’écriture des manuscrits ici envisagés. Les manuscrits philosophiques



du fonds Chandra Shum Shere sont écrits sur papier (presque toujours

de fabrication indienne traditionnelle)12 et ont la forme de la pothī
(« livre » dans les langues indo-aryennes modernes non sanskrites)13,
bien que la Bodléienne en ait relié la plupart à l’occidentale au moyen
d’onglets 9xés sur chaque feuillet. La pothīse caractérise par son
format oblong et son absence de reliure. Elle est le type même du livre
indien, modèle quasi culturel qui s’est di-usé dans certaines régions
hors de l’Inde, grâce au bouddhisme notamment, et s’est perpétué
jusque dans les imprimés d’époque moderne. Son origine est le
manuscrit formé d’une liasse d’ôles, c’est-à-dire de feuilles de palmier
préparées et découpées selon les mêmes dimensions dans le manuscrit
14. Les ôles tiennent ensemble grâce à un cordon (ou bien à un ou deux
bâtonnets) passant à travers un ou deux trous pratiqués aux mêmes
endroits dans chaque ôle. Elles sont serrées entre deux planchettes (le
plus souvent de bois). La forme naturelle de la feuille de palmier a
déterminé le caractère oblong de la pothī, mais le modèle a subsisté
alors même que le papier avait remplacé l’ôle15. Une comparaison avec
les corrections sur ôles sortirait des limites de cet article.

Les manuscrits philosophiques du fonds Chandra Shum Shere sont
écrits, à de rares exceptions près, en écriture nāgarī (en majorité) et
bengalie. L’alphabet des écritures indiennes est « littéral en ce qu’il
possède un signe spécial pour chacun des phonèmes […] ; il est
syllabique en ce que la syllabe y est notée par un seul groupement
graphique, où l’élément consonantique constitue la partie essentielle,
l’élément vocalique étant pour ainsi dire surajouté. Du point de vue
graphique, le groupe de consonnes et la voyelle qui suit font corps
ensemble16 ».

L’absence ou la rareté des intervalles entre des mots qui possèdent des
fonctions grammaticales distinctes rattachent les écritures indiennes
du sanskrit aux « écritures continues » (scriptio continua)qui
correspondent à une « lecture oralisée »17. Dans les manuscrits, les
syllabes s’enchaînent souvent sans interruption d’un mot à l’autre.
Cette continuité visuelle reMète l’euphonie de l’énonciation sanskrite.
Ainsi Renou observe-t-il que « la phrase est sentie comme une unité
phonique et les 9nales de mot sont mises en harmonie avec les
initiales selon des procédés minutieux que la graphie reproduit avec
fidélité et même certainement exagère18 ».

Mais la « lecture oralisée » continue entravait parfois une
compréhension facile du texte, et l’on pouvait compléter l’écriture par
des signes autres que ceux de l’alphabet et qui avaient donc un rôle
glosateur. Ainsi les copistes ou relecteurs de manuscrits balisaient-ils
parfois de signes d’aide à la lecture les passages dont le découpage



grammatical semblait délicat19. C’est une visée comparable qui
conduisait parfois les commentateurs à réordonner et expliquer mot à
mot les éléments de la phrase par la grammaire et la sémantique20,
soit que la glose s’adressât à un public peu savant, soit que le texte
commenté eût été ambigu.

Dans les écritures nāgarī et bengalie, celles de ce corpus, la lettre, ou
son fût seulement, est couronnée d’un trait horizontal, la mātrā.
D’autres écritures, telles la grantha et la télougoue, ne connaissent pas
cette particularité graphique. Les mātrā courent d’une lettre à l’autre,
fréquemment sans solution de continuité, formant alors comme une
ligne unique à laquelle toutes ces lettres sont suspendues21. Le traçage
d e mātrā se fait souvent après qu’un groupe de mots formant une
unité euphonique a été écrit, et non lettre à lettre. Lorsque les lettres
fautives sont laissées sans mātrā, cela témoigne d’une relecture
ponctuelle du scribe (cf. infra, § III).

Par convention, le terme « lettre » désignera ici les signes
représentant les consonnes ou groupes de consonnes vocalisées ainsi
que les voyelles écrites indépendamment des consonnes. On
empruntera quelques termes au vocabulaire paléographique et
typographique français, au prix de quelques conventions. « Fût » et
« demi-fût » désigneront respectivement les traits et demi-traits
verticaux qui entrent dans le tracé des lettres. « Hampe » sera réservé
aux traits verticaux qui servent à vocaliser les consonnes ou ligatures
consonantiques et sont placés devant ou derrière les lettres
proprement dites, couronnés ou non de traits courbes selon la nature
de la vocalisation.

En e-et, la littérature sanskrite et vernaculaire traditionnelle ne nous
fournit pas de vocabulaire méthodique et stable de la paléographie ou
de la calligraphie. Certes, l’on connaît des descriptions occasionnelles
des formes des lettres et autres signes écrits22. L’on pourrait penser
que les copistes professionnels indiens, les kāyastha, employaient un
vocabulaire descriptif de la calligraphie assez systématique, mais l’on
n’a pas d’exemple à donner. Quoi qu’il en soit, on ne dispose pas à ce
jour d’un śāstra, d’une science traditionnelle de l’écriture qui serait
représentée par un texte ancien.

L’emploi du terme même de « correction » ne va pas de soi. On
l’adoptera ici, dans une acception purement paléographique, donc
arbitrairement restreinte. Mais d’autres approches pourraient être
fructueuses, telle celle de Puṇyavijaya. Si l’on suit cet auteur23

l’émendation indienne ancienne s’intègre dans une conception qui est



plus large, celle d’une facilitation et d’un redressement de la lecture.
Puṇyavijaya présente les « indications (saṃketa)et signes (cihna)

d’édition (saṃśodhana) 24 des livres (manuscrits) » qu’il a recueillis
dans des manuscrits jaina, dans des inscriptions sur pierre et tablettes
de cuivre. Selon lui les érudits y font appel a9n d’éviter la perte de
temps que représenteraient des activités d’écritures supplémentaires :
suppressions (cancellations, petites ratures et larges bi-ures),
éclaircissements du texte, inscription (dans les marges) de synonymes
et de gloses. Puṇyavijaya présente un tableau complet de ces
indications et signes, les rangeant en seize catégories dont chacune est
dé9nie : 1o) signes indiquant une omission dans le texte, avec
rétablissement dans la marge ; 2o) indiquant le rétablissement d’une
omission dans une des lignes mêmes du texte ; 3o) rétablissant une
hampe de vocalisation (kāno)manquante ou défectueuse ; 4o) obligeant
à lire une lettre di-éremment de ce qu’indique son graphème
originel ; 5o) rétablissant l’ordre de lecture de certains mots ; 6o)
distinguant des voyelles fondues les unes dans les autres par suite du
processus de « jonction » euphonique ; 7o) abréviations de l’expression
qui signi9e « ceci est une variante (dans un autre manuscrit) », suivies
de la variante ; 8o) indications marginales de texte omis avec mention
de la ligne où ce texte doit être suppléé ; 9o) signes verticaux qui
divisent des mots, marquent des 9ns de phrase ou de demi-verset, a9n
d’éviter d’éventuelles ambiguïtés de lecture ; 10o) barres verticales
simples ou doubles, placées au-dessus de la ligne et qui indiquent des
divisions du texte ; 11o) signes indiquant l’inséparabilité de certains
mots ; 12o) indiquant, en cas d’ambiguïté ou de risque d’erreur, le
nombre d’un substantif (chi-re 1 à 3 pour singulier, duel et pluriel) ou
le cas grammatical d’un mot décliné (chi-re de 1 à 8, vocatif compris ;
parfois syllabe he surmontant un mot pour indiquer qu’il est au
vocatif) ; 13o) chi-res qui mettent en ordre grammatical les mots
éparpillés dans des versets ou dans des démonstrations logiques
complexes ; 14o) indications de variantes, de gloses et de synonymes
dans les marges ; 15o) signes qui mettent en rapport le substantif et
son adjectif lorsqu’ils sont éloignés dans le texte ; 16o) signes qui
mettent en rapport un mot avec un autre (ainsi un démonstratif et le
substantif qui lui correspond), a9n de clari9er le texte et d’éviter une
glose explicative ; dans la même catégorie, signes identiques qui
balisent le début et la 9n d’un argument (ils changent d’un argument à
l’autre).

Comme on le constate, plusieurs de ces signes et indications
correspondent à des corrections au sens strict alors que d’autres
forment des balises graphiques d’aide à la lecture (a9n, notamment, de
pallier des problèmes provenant de la scriptio continua) ; d’autres



encore facilitent la compréhension intellectuelle du texte. Ainsi
Puṇyavijaya englobe-t-il les corrections dans une activité plus large
d’« édition », au sens d’élucidation et éventuel amendement de la
lecture du texte. Cet auteur qui fut à la fois un érudit traditionnel et un
savant moderne témoigne là, peut-être, d’une attitude indienne
ancienne.

C’est son livre, Bhāratīya jaina śramaṇasaṃskṛti ane lekhanakalā , qui
o-re, à ma connaissance, la présentation la plus complète des
corrections. L’  Indische Palaeographie de Bühler (1896) et un article de
Kapadia (1938), qui cite à l’occasion l’ouvrage de Puṇyavijaya et s’en
inspire, contiennent aussi quelques observations à ce sujet tirées de
l’épigraphie et de la paléographie des manuscrits. La contribution de
Kapadia et la présentation de Puṇyavijaya concernent surtout les
manuscrits jaina, ce qui n’est pas une coïncidence, car la tradition
jaina a porté un intérêt particulier à la préparation des manuscrits.

La question du rapport entre l’acte correcteur matériel et la
préoccupation sémantique n’a pas été ici abordée25. Les observations
qui suivent sont principalement tirées de deux sources : les colophons
et, surtout, les corrections manuscrites elles-mêmes. Elles montrent
que le manuscrit d’un texte savant n’est complet que s’il a été l’objet
d’une relecture critique attentive, et cela malgré les protestations
d’absolue 9délité qu’expriment certaines maximes courantes chez les
copistes (cf.  infra, § II). En l’absence de traces d’émendation, l’on ne
peut porter un jugement sur la valeur philologique du manuscrit, car
sa préparation reste pour ainsi dire inaccomplie, de la même façon que
l’on ne saurait aujourd’hui juger d’un livre resté à l’état de brouillon26.

II. Deux tendances dans les maximes de scribe
Le niveau de formation intellectuelle des scribes est d’une grande
disparité : copistes professionnels, étudiants s’exerçant à écrire,
érudits copiant pour eux-mêmes, voire pour leurs disciples. La main
d’un scribe inculte peut être 9dèle, celle d’un savant irrespectueuse
des leçons reçues. L’acte de copier apporte des mérites religieux à qui
écrit pour soi-même ou bien au commanditaire du manuscrit, comme
l’indiquent les colophons des manuscrits. Les maximes inscrites à la
suite des colophons 9naux27 révèlent des « éthiques » idéales ; l’on
peut y dégager deux tendances différentes.

La première, très conventionnelle, consiste à refuser la possibilité
même des erreurs de copie. Le scribe assure avoir recopié le texte à la
lettre, sans aucune modi9cation, s’exonérant ainsi de toute
responsabilité intellectuelle. C’est l’attitude que montre telle célèbre
sentence : « J’ai copié tel quel ce que j’ai vu dans le livre. Que cela soit
correct ou erroné, la faute (éventuelle) ne m’en incombe pas28 » ; ou



telle formule standard : « Copié comme on l’a vu : il n’y a pas de faute

de la part du scribe29. » Une sentence courante attribue clairement à
l’exemplaire copié toute erreur du nouveau manuscrit : « Tel j’ai vu le
livre, tel j’ai copié le livre. Tout ce qui est ici erroné doit être compris
comme venant de la défectuosité de ce (livre-)là30. » Ainsi pare-t-on au
reproche éventuel du lecteur. Dans cette perspective, tout
amendement e-ectué au cours de la transcription, même d’apparence
légitime, forme un accroc dans la transmission fidèle du texte. Attitude
normative qui refuse donc l’éventualité d’une « correction », même
automatique et quasi inconsciente, opérée par le bon scribe.

La deuxième attitude, plus réaliste, reconnaît la faillibilité du scribe et
réclame l’indulgence et les corrections ultérieures du lecteur savant.
Ainsi, dit une sentence : « Ce que j’ai, maintenant, écrit de dépourvu de
sens (que ce soit) à cause d’une erreur de l’original copié (ādarśa) ou
d’une confusion de (ma) mémoire, tout cela, que les savants le
corrigent. Ceux qui copient sont sujets à l’erreur31. » Et une autre :
« Que les savants daignent pardonner (toute) faute commise de ma
main, écrite en ce livre par moi, à l’intelligence imparfaite, sous
l’emprise d’une excessive hâte de l’esprit, à cause de la disposition du
stylet à l’erreur, à cause de l’association avec le mouvement des yeux,
ou de la dépendance par rapport à l’audition ( ?)32. » Les erreurs sont
attribuées à des moments de faiblesse intellectuelle ou physique ou à
la technique même qu’est l’écriture. Cette attitude ouvre
explicitement la voie au processus de la correction.

III. La première vague de corrections, durant la
copie même

L’observation des manuscrits conduit à distinguer deux vagues de
corrections. La première appartient à la période même de la copie, la
deuxième consiste en une émendation systématique postérieure à
l’achèvement de la copie. Cependant cette distinction n’est pas
absolue : parfois l’on ne peut pas déterminer si un amendement
appartient à l’une ou l’autre vague.

La première vague comporte au moins trois aspects di-érents :
marquage de problèmes de lecture, préparatifs de caviardage ultérieur
et repentirs immédiats ou légèrement différés.

Le scribe signale par des blancs ou des tirets les mots ou des passages
qu’il n’a pu lire dans l’original ou qu’il a jugés erronés, mais n’a pas
tenté de remplacer. Il s’agit moins de corrections que d’attentes de



compléments. Les blancs sont en attente de remplissage33. Les tirets
correspondent à des passages non recopiés parce que non lisibles34. Le
nombre des tirets correspond parfois exactement à celui des lettres
qui font problème35. À l’occasion, les lacunes physiques du manuscrit
recopié sont plus importantes, ainsi lorsque le scribe relève l’absence
de certains folios36.

De temps à autre le scribe, se rendant compte qu’il vient de commettre
une faute, laisse inachevée l’écriture de lettres ou de mots entiers, ou
s’abstient de tracer au-dessus des éléments incorrects la mātrā qui
achève la lettre37. À la suite des éléments inachevés, il écrit les lettres
ou mots corrects et complets38. Il réserve à la phase de correction
systématique le caviardage des éléments inachevés (car erronés), sans
doute parce qu’il prévoit d’e-ectuer ce caviardage non avec l’encre
noire de la copie, mais au moyen d’une gouache (cf. § VII) dont
l’emploi immédiat interromprait la copie. Le caviardage est donc
prévu, mais il sera réalisé plus tard.

Parfois le scribe e-ectue une correction un instant après avoir pris
conscience de l’erreur, c’est-à-dire à quelques mots de distance. Il
s’agit souvent d’omissioṇ. Le scribe ajoute la ou les lettres manquantes
sur la même ligne ou à la ligne suivante en les marquant de signes qui
permettent de les lire aux endroits où elles auraient dû être écrites.
Ces signes peuvent être des chi-res. Par exemple (9g. 2), le copiste
écrit la lettre ra qui a été omise un peu auparavant sur la même ligne,
il la fait suivre du chi-re 1, puis il place le chi-re 2 au-dessus de la
lettre tva écrite plus tôt, mais qui doit être désormais lue précédée
d’un ra.

La signalétique peut être di-érente. Le scribe constatant une lacune

Figure 1. fig. 1

Figure 2. fig. 2



pendant sa copie marque d’un signe (notamment du kākapada, cf. infra,
§ V) l’endroit lacunaire et ajoute les syllabes omises un peu plus loin
sur la même ligne entre deux croix ordinaires (9g. 3), ou dans la ligne
suivante entre deux croix en X (fig. 4).

L’émendation au cours de la copie concerne aussi des phrases, voire
des passages entiers. Le scribe parfois annule des lignes en les bi-ant à
l’encre noire, en partie ou totalement, parfois cancelle un passage de
plusieurs lignes, voire de plusieurs pages en mettant chacune de ces
lignes entre parenthèses (cf. infra), avant de reprendre la copie du
texte correct. Il arrive aussi que le scribe copie le verso d’un folio du
manuscrit original avant son recto et indique son erreur et la
recti9cation à e-ectuer. Ainsi, au folio 140v de d.46739, la copie du
texte s’interrompt-elle avec un signe + surmonté d’un signe en V (un
kākapada, cf. infra, § V) et souscrit d’un autre V, mais renversé. Suit
l’indication : « La page qui porte le numéro [c’est-à-dire le verso] a été
écrite en premier » (aṃkapṛṣṭ[h]i prathamalikhitā). Viennent alors deux
paires de barres verticales de ponctuation (les « bâtons » [ daṇḍa])
séparées par une croix en X. Puis est indiqué : « Maintenant l’on écrit
la page sans numéro [c’est-à-dire le recto] » (atha anaṃkapṛṣṭ[h]i
likhyate). Suivent deux barres de ponctuations doubles, un signe +, et
le texte du recto de l’original40.

L’existence de tels repentirs indique que les scribes, certains d’entre
eux du moins, procédaient (occasionnellement ou systématiquement)
à de petites relectures ponctuelles.

IV. La deuxième vague : celle de l’émendation
systématique

La deuxième vague de corrections est celle de l’émendation
systématique qui a lieu après la copie, au cours d’une relecture

Figure 3. fig. 3

Figure 4. fig. 4



partielle ou totale du manuscrit41. Notons, d’ailleurs, que cette
observation va à l’encontre de la première attitude scribale relevée
précédemment, celle qui proteste de la fidélité absolue du copiste.

C’est le scribe lui-même, ou bien un ou plusieurs autres intervenants,
copistes, savants, commanditaire du manuscrit, qui réalise les
corrections. Même lorsque le scribe principal écrit les corrections, il
n’en est pas nécessairement le responsable intellectuel. Ainsi, par
exemple, les corrections du manuscrit (non philosophique) g.5 sont,
d’après Brockington, de la main même du scribe42, Rāmacandra
Gaṅgādhara Peṃdvaraka, mais le colophon distingue ce dernier et
celui qui a « puri9é », c’est-à-dire édité la copie : « Écrit (likhita)par
Rāmacandra Gaṅgādhara Peṃdvaraka…, édité (śodhita) par Bālakṛṣṇa
Haḷabe ». Cela semble signi9er que le scribe, Peṃdvaraka, a reporté les
corrections sous la dictée ou sur les suggestions d’un réviseur,
Bālakṛṣṇa Haḷabe, qui est donc l’auteur véritable des corrections. Cette
hypothèse est renforcée par la notion de relecteur à voix haute que
mentionnent certains textes sanskrits43.

V. Signes et symboles
Avant d’aller plus avant, il convient de bien cerner la fonction des
signes et symboles de correction qui seront évoqués plus loin. Certains
symboles, placés souvent au début ou à la 9n des manuscrits, ou des
divisions du texte, ou encore dans les marges, possèdent une valeur
auspicieuse et renvoient à des mots ou expressions de bon augure. Les
manuscrits philosophiques du fonds Chandra Shum Shere montrent
fréquemment le symbole du son oṃ au début, beaucoup moins souvent
le bhale ou le siddham. À la 9n, l’on y observe la présence fréquente des
lettres cha (d’origine discutée) et śrīḥ (« prospérité »), encadrées par
des barres de ponctuation et souvent répétées pour « remplir » les 9ns
de ligne, acte graphique lui-même auspicieux44. Comme d’autres
expressions de bon augure plus développées (telles les formules
d’hommage à des divinités), ces termes et symboles appartiennent au
texte.

Les signes de correction eux, n’appartiennent pas au texte, mais visent
à amender une lecture fautive. Certains peuvent posséder plusieurs
fonctions techniques di-érentes, comme nous allons le voir. Les
conventions en ce domaine sont loin d’être 9xes. Ce n’est pas manque
de rigueur, mais souplesse, la lecture du manuscrit permettant de
déterminer la fonction précise du signe.



Mention particulière doit être faite du plus célèbre des signes de
correction, qui o-re une bonne illustration de pluralité d’utilisatioṇ. Il

s’agit du kākapada, littéralement « empreinte de patte de corbeau »45.
Sa forme est celle d’un V, entre les deux branches duquel est parfois
inscrit un point (fig. 5)46.

Il marque une omission et renvoie donc à un ajout (qui est inscrit dans
une marge ou parfois sur la même ligne). Notons que certains
manuscrits persans emploient le même signe pour rétablir les
omissions47. Le kākapada peut aussi appeler une véritable correction
(présentée en marge – avec annulation de texte préalable), non une
simple omission. Il est encore employé comme signe de pure et simple
annulation. Il peut aussi former un appel de note glosatrice.

VI. Le principe d’économie graphique et les
techniques associées

A. L’économie graphique

Les techniques de la phase d’émendation systématique peuvent se
ranger en fonction du critère de l’économie graphique, certaines
corrections appliquant ce principe, d’autres non. L’économie
graphique semble avoir répondu à un souci esthétique. Les corrections
économes se fondent autant que possible dans la ligne écrite et ne se
repèrent qu’à la lecture du manuscrit, contrairement aux corrections
ostensibles qui, tels le bi-age et le caviardage, dérangent la régularité
de la ligne et s’imposent aux yeux du lecteur dès qu’il voit l’ensemble
de la page. Trois techniques illustrent l’économie graphique : remise
en ordre (au moyen de chi-res et autres signes) des lettres et mots
intervertis, cancellation par signe et transformation des lettres.

B. Remise en ordre de lettres et mots intervertis

La remise en ordre, au moyen de chiffres et autres signes, des lettres et
des mots intervertis évite le bi-age et le caviardage. Le correcteur
place des chi-res d’ordre sur ou sous les lettres dont le lecteur doit
rétablir l’ordre (9g. 6 : o dhirakaṇīya corrigé en o dhikaraṇīya ; d.581(4),

Figure 5. fig. 5



lf 200v, f. 30v, l. 1 : o syakta o corrigé en o ktasya o)48. Cette technique
peut aussi s’appliquer à l’une des parties constitutives de la lettre, par
exemple à une hampe mal placée : sur la page de titre de c.205, un
chiffre 2 disposé sur une hampe indique qu’il faut la lire après la lettre
qu’elle précède de façon à allonger la vocalisation en a de cette
dernière (fig. 7).

Cette technique s’applique également à des mots dans la phrase, avec
recours à des signes supplémentaires pour circonscrire les mots dont
la lecture doit être permutée. Par exemple, dans la figure 8, le début du
groupe de deux mots à réordonner est surmonté d’un kākapada à point,
sa fin d’un petit trait vertical, les deux mots à inverser sont séparés par
un petit trait vertical au-dessus de la mātrāet respectivement
surmontés d’un 2 et d’un  1.

Figure 6. fig. 6

Figure 7. fig. 7

Figure 8. fig. 8

Figure 9. fig. 9



La remise en ordre peut s’e-ectuer aussi sans chi-res, à l’aide d’autres
signes. Dans l’exemple de la 9gure 9, un demi-cercle ouvrant vers le
haut est placé au-dessus du n a d e jñānoddeśena, et un signe formé de
deux petits traits horizontaux, identique à notre signe =, est disposé
au-dessus du c a qui suit le na : il faut lire jñānoddeśe ca na. Des mots
entiers peuvent être permutés à l’aide d’un balisage par simples traits
verticaux et horizontaux. L’on sépare les groupes à réordonner par des
petits traits verticaux, puis l’on dispose des signes = pour demander
l’interversion, comme dans la 9gure 10, où la correction permet
d’obtenir guṇā itarebhyo bhidyaṃte guṇatvāt.

C. Cancellation par signes

La cancellation49 à l’aide de signes particuliers manifeste elle aussi le
souci d’économie graphique. Il peut s’agir d’un trait ondulé qui est
disposé au-dessus de la lettre annulée (9g. 11) ou d’une exponctuation
à l’aide d’un gros point qui est posé sur une hampe superMue (9g. 12)
50. Parfois, ce sont de simples petits traits rectilignes ou autres, micro-
bi-ures en quelque sorte, qui ont pour fonction d’annuler. Ainsi un
trait bouclé annule-t-il un anusvāra, point à valeur de nasalisation au-
dessus de la lettre (9g. 13). Ou encore deux petits traits horizontaux
inscrits sur le côté droit d’une hampe d’allongement vocalique
annulent cette dernière (fig. 14).

La main correctrice emploie aussi, assez souvent, des signes qui en
l’occurrence cancellent, mais qui possèdent d’autres fonctions
émendatrices dans d’autres contextes. Tels sont le signe = et le
kākapada. Le premier, qui sert également, entre autres, aux

Figure 10. fig. 10

Figure 11. fig. 11 fig. 12 fig. 13 fig. 14

Figure 12. fig. 15 fig. 16 fig. 17



permutations (cf. § VI.B), peut annuler la lettre au-dessus de laquelle il
est placé (9g. 15 : li annulé). Le second (dont on a déjà évoqué la
pluralité de fonction, cf. § V) peut annuler les hampes qui servent à
l’allongement vocalique. Ainsi un kākapada renversé, placé sous la
hampe d’un a long, annule-t-il l’allongement qu’elle représente. À
l’occasion la main correctrice ajoute au kākapada renversé un kākapada
à l’endroit, placé au-dessus de la hampe, dont la fonction paraît être de
renforcer l’annulation (fig. 16, āsao corrigé en asao) (cf. § V et VII.B).

Pour l’abrégement des vocalisations longues autres que le a long,
l’annulation de la hampe par un kākapada ne sujt pas. Il faut la
compléter de l’ajout d’autres traits graphiques. L’exemple de la 9gure
17 montre une habile et discrète modi9cation de la ligature mī en mi.
La main correctrice annule d’abord la hampe placée après le m qui
signi9e le i long (et dont le sommet se termine en courbe descendant
vers la gauche). Pour cela, elle dispose un kākapada renversé sous cette
hampe. Puis elle ajoute un trait courbe (descendant vers la droite) sur
l e m, au-dessus de la mātrā, et elle trace un trait 9n dans le
prolongement inférieur du demi-fût gauche de ce m : cet amendement
graphique du demi-fût du m remplit la fonction de la véritable hampe
complète et qui aurait dû être initialement écrite à gauche du m. C’est
que le peu d’espace à gauche du m, c’est-à-dire devant lui, rendait
dijcile le tracé de la hampe complète qui, avec sa courbe sommitale,
représente le i bref. La main correctrice a alors tiré parti d’un morceau
du tracé du m.

Le kākapada renversé est aussi employé pour annuler la barre verticale
de ponctuation appelée daṇḍa (9g. 18). La similarité de forme entre
cette ponctuation et la hampe d’allongement vocalique favorise leur
confusion, nécessitant les corrections correspondantes : dans
l’exemple de la 9gure 19, la main correctrice place un kākapada
renversé sous la hampe d’allongement, ce qui annule cette dernière,
puis elle dispose deux petits daṇḍa de ponctuation au-dessus de la
hampe annulée.

Figure 13. fig. 18

Figure 14. fig. 19



D. Transformation de la lecture des lettres ou de leur forme

Le souci d’économie graphique dans l’émendation se manifeste aussi
dans des signes qui corrigent la lecture même des graphies erronées et
non leur forme ou encore dans des traits qui modi9ent la forme des
lettres écrites, mais n’appartiennent pas à la paléographie ordinaire.
Mentionnons deux signes qui modi9ent la lecture des lettres. Le
premier ressemble à une sorte d’omega minuscule. Dans les
manuscrits de notre corpus, ce signe change la lecture de la nasale
dentale en cérébrale (9g. 20). D’après Puṇyavijaya, ce signe
d’altération de la lecture est aussi employé pour les lettres kṣa, kha, ja,
ya et les sikantes51. Il existe un autre signe qui cérébralise la nasale
dentale. Il a la forme d’un chi-re latin 3 légèrement incliné vers la
gauche (fig. 21, deux fois : gṛhnīyā o transformé en gṛhṇīyā o).

Des traits particuliers peuvent aussi altérer délicatement la graphie
même de la lettre (non simplement sa lecture), en allongeant la
vocalisation. La main correctrice les place au-dessus ou en dessous de
la consonne, soit parce que le peu d’espace disponible entre les lettres
ne permet pas d’ajouter les signes réguliers de l’allongement (par
exemple, la hampe qui allonge le a bref), soit parce que ces signes
extra-ordinaires évitent un bi-age ou un caviardage de la totalité de la
lettre (qui eût imposé une correction dans la marge).

Ainsi, une sorte de double ou triple boucle horizontale placée au-
dessus d’une consonne vocalisée en a (bref) et parfois entée sur la
mātrāallonge le a bref (9g. 22, 23, 24)52. Ou bien une modi9cation
discrète du u bref permet d’allonger ce dernier. Comme on le sait,
l’alphabet nāgarī possède des traits distincts pour signi9er le u bref et
l e ū long dans une ligature, le premier étant marqué par une petite
courbe qui descend sous la lettre puis remonte vers la gauche, le
second par une courbe en sens inverse. En cas de u bref erroné pour un
ū long, la main correctrice peut simplement, comme dans la 9gure 25,
redoubler le trait qui marque le u bref, ce qui permet de dénoter

Figure 15. fig. 20

Figure 16. fig. 21



l’allongement tout en évitant le caviardage de la totalité de la ligature.

E. Micro-hampes, micro-barres et griffonnages à l’économie

Relèvent aussi de l’économie graphique les formes qui sont divisées en
deux moitiés ou diminuées par rapport aux graphies ordinaires. La
hampe d’allongement de la vocalisation a peut ainsi être rajoutée a
posteriori sous la forme de deux demi-hampes, l’une placée au-dessus
de la ligne de la mātrā, l’autre sous le niveau de la base des lettres
(9g. 26, 27). L’on peut recourir à un procédé comparable pour ajouter
des barres de ponctuation manquantes : deux ensembles de deux
demi-barres de ponctuation sont écrits au-dessus et en dessous des
lettres dans l’exemple de la 9gure 28. Ou encore, deux micro-barres,
placées au-dessus du niveau de la mātrā , équivalent à deux barres de
ponctuation (fig. 19).

Toujours pour éviter caviardage ou bi-age, la main correctrice
procède encore à des altérations plus improvisées. Transformant les
lettres à l’aide de gri-onnages, elle fait Mèche de tout bois : réemploi
des formes écrites à d’autres 9ns, hachure pour annulation, etc. Ainsi,
dans la 9gure 29, la vocalisation erronée e de ste est-elle
graphiquement transférée sur le dā qui le suit, lequel devient alors la
lettre voulue, c’est-à-dire do.

VII. Corrections ostensibles
A. Annulations par caviardage, biffage et autres moyens

Le souci de l’économie graphique dans l’émendation reste cependant
relativement peu fréquent. Plus souvent, la main correctrice emploie
des techniques ostensibles. Le caviardage53 en est une, au moyen de
sortes de gouache blanche ou jaune clair (couleurs proches de celle du
papier) ou, moins souvent, à l’encre noire. Le caviardage au moyen
d’une gouache appartient sans doute normalement à la vague de

Figure 17. fig. 22 fig. 23 fig. 24 fig. 25

Figure 18. fig. 26 fig. 27 fig. 28 fig. 29



l’émendation systématique, car l’emploi irrégulier de cette matière,
imposant l’abandon temporaire du stylet et l’usage d’un instrument
autre que celui de l’écriture, aurait ralenti considérablement le
processus de la copie.

Le caviardage peut achever des pré-corrections de la première phase,
annulant des graphies qui avaient été laissées incomplètes, parce que
incorrectes, au cours de la copie (cf. § III). Mais le caviardage
ordinaire, celui qui relève seulement de la seconde vague
d’émendation, se double de l’ajout d’éléments de remplacement. Ces
éléments peuvent être écrits sur la gouache, qui est de couleur claire.
Parfois, lorsqu’il s’agit d’un élément court, une lettre le plus souvent,
l’élément correct est inscrit au-dessus de l’élément erroné qui a été
caviardé (9g. 30). Souvent l’élément correct est inscrit dans une marge
(cf. § VII.B).

Une fantaisie « esthétique » ou ludique peut égayer le caviardage.
Dans l’exemple de la 9gure 31, la main correctrice a annulé de longues
lignes en les couvrant d’une couche de gouache jaune, aux contours
irréguliers, puis a inscrit sur cette couche jaune un rectangle noir dans
lequel elle a ensuite posé des points jaunes à espaces réguliers.
L’ensemble est précédé d’un kākapada. Le texte correct est inscrit
immédiatement en dessous, dans la marge inférieure, entre deux croix
en X. La deuxième croix est précédée du chiffre 2, lequel indique que le
texte correct doit être reporté dans la deuxième ligne avant la marge
inférieure, là où est inscrit le kākapada (cf. § V). Analogue au
caviardage est l’annulation, assez rare, par collage de petits morceaux
ou de bandes de papier, technique qui s’applique de la simple lettre à
la page entière (d.478, lf 66v).

L’on bi-e couramment à l’encre noire des phrases, des mots, des
lettres, voire un ou deux traits seulement de lettres : dans l’exemple
de la 9gure 32, la hampe du i est annulée par un trait à l’encre placé
par-dessous et sa courbe par un autre trait à l’encre, cancellation peu
ostensible certes.

Figure 19. fig. 30

Figure 20. fig. 31



D’autres techniques de cancellation sont très visibles : ainsi le
« cercle » nommé kuṇḍala, terme qui désigne littéralement l’anneau, le
bracelet54, annule-t-il un mot en l’entourant d’une guirlande de petits
ronds ou un passage entier en l’entourant d’une ligne. Parfois, le
scribe, au cours de sa copie, cancelle un passage en plaçant deux lignes
horizontales parallèles au-dessus du début et une ligne simple sous la
9n, ce qui évite un lourd bi-age ou caviardage du passage entier. Une
autre technique de cancellation, mais pour des passages longs, est
assez fréquente : on inscrit une parenthèse ouvrante au début de
chaque ligne à annuler et une parenthèse fermante à la 9n, la copie du
texte correct reprenant après la dernière parenthèse fermante.

B. Signes d’appel et corrections réalisées dans les marges

Outre ces corrections ostensibles négatives, les manuscrits en
présentent des positives : l’on rétablit une omission ou l’on ajoute une
forme correcte après cancellation de la forme incorrecte. Un simple
ajout interlinéaire répare quelquefois l’omission55, notamment en cas
de correction brève (ainsi une lettre dans l’exemple de la 9gure 33 ; le
visarga de śruteḥ dans celui de la 9gure 34). Le plus souvent, la
correction ostensible positive se compose de deux éléments : appel
dans le corps du texte et inscription marginale de la forme correcte. Le
signe d’appel est, naturellement, placé là où il faut suppléer la forme
correcte. Cette dernière, écrite dans la marge, est suivie du numéro de
la ligne où se trouve l’appel, numéro compté à partir du bas ou du haut
selon l’emplacement de la correction à effectuer.

Le signe d’appel typique est le kākapada, parfois surmonté d’un point.

Figure 21. fig. 32

Figure 22. fig. 33

Figure 23. fig. 34



Dans l’exemple de la figure 35, le groupe de lettres est biffé et encerclé,
puis adjoint d’un kākapada ; la forme correcte est en marge. Le signe =
aussi a le rôle « d’une marque d’appel. Mais, dans ce rôle, il semble
surtout utilisé pour les omissions, non pour le remplacement de
formes annulées. L’on place parfois deux signes = au-dessus de deux
lettres successives à l’endroit où le lecteur doit ajouter un ensemble de
mots ou une phrase entière, par exemple, un verset commenté. Dans
les commentaires, on indique à l’occasion simplement dans la marge
« texte commenté » : c’est au lecteur lui-même de suppléer à l’endroit
de l’appel le passage sur lequel porte le commentaire (fig. 36, 37).

VIII. Folios rajoutés
Parfois le scribe omet de copier le texte d’un folio entier
(éventuellement mal placé dans le manuscrit original) ou d’une page
de recto ou de verso. Ou encore la récurrence d’une expression fait
que le scribe saute par inadvertance à un passage plus avant (comme
on l’observe assez souvent dans certains textes philosophiques, où les
mêmes termes reviennent souvent). Cela explique que d’assez
nombreux manuscrits contiennent des « feuilles correctrices » (śodha-
patra), dites aussi « feuilles (correspondant) à une coupure (dans le
texte) (truṭi-patra) ». L’inscription, sur une feuille séparée, du texte
manquant peut se faire sur-le-champ, dès le constat de la lacune ou,
plus tard, durant la vague d’émendation systématique. Le format et le
papier de cette feuille peuvent être identiques à ceux du manuscrit ou
di-érents. Celle-ci porte le même numéro que le folio dont elle
complète le texte et à la suite duquel on la place dans le manuscrit.
Une annotation marginale indique sa nature de feuille correctrice et,
souvent, l’endroit (recto ou verso et numéro de ligne) du folio où il
faut suppléer le texte qu’elle contient. Sur le folio à compléter même,
on indique l’emplacement du passage manquant, au moyen d’un signe
et, dans la marge, on renvoie à la feuille correctrice.

Figure 24. fig. 35

Figure 25. fig. 36



IX. Perspectives
L’éthique idéale des scribes indiens varie d’un prétendu respect absolu
du texte copié à la sollicitation des amendements du lecteur érudit.
Dans la pratique, le scribe corrigeait pendant sa copie, mais l’essentiel
de l’émendation appartenait à une phase de relecture méthodique,
sans laquelle le manuscrit d’un texte savant ne pouvait vraiment être
considéré comme achevé. Si certaines techniques de correction
témoignent d’un souci d’économie graphique et ne sont observables
qu’à la lecture, beaucoup d’émendations sont ostensibles.

Certains signes servent à plusieurs genres de corrections, voire sont
aussi employés comme appels de gloses marginales56. Malgré
l’éventuelle multiplicité de ses usages, le signe ne laisse pas de place à
l’ambiguïté : la connaissance de la langue et du sujet permet au lecteur
d’interpréter les habitudes graphiques dont témoigne le manuscrit, y
compris les signes de correction. Cette contribution s’est bornée à
examiner l’activité correctrice à proprement parler et certaines de ses
techniques dans un corpus limité. Les scribes indiens transmirent
leurs techniques de correction sans apparemment tenter d’en élaborer
une présentation systématique dans des ouvrages spécialisés.
Cependant, du corpus ici examiné à d’autres collections, l’on observe
une certaine constance dans l’emploi de plusieurs signes et techniques
de correction. Peut-être une enquête systématique dans d’autres
corpus manuscrits, notamment sur d’autres supports que le papier,
ainsi que dans l’épigraphie, permettra-t-elle de dégager un jour une
évolution historique dans les techniques de correction. Par ailleurs,
l’émendation manuscrite n’est pas une dimension secondaire de la
transmission du texte. Elle témoigne de la constante mise à jour de ce
dernier. Comme le suggère le savant moderne Puṇyavijaya, on peut
englober cette activité dans un processus plus large d’élucidation et de
perfectionnement de la lecture, dont d’autres aspects seraient, par
exemple, la glose et l’aide à la division des mots du texte.

Certes, de nombreuses corrections répondent à des fautes de copie.
Mais d’autres, même d’apparence mineure, forment de véritables
variantes. L’émendation du manuscrit témoigne alors d’une critique
intellectuelle du texte. Elle rejoint ainsi certaines des réMexions des
commentateurs. Ces derniers mentionnent à l’occasion l’existence de
variantes, qu’ils attribuent parfois, à tort ou à raison, à des erreurs de

Figure 26. fig. 37



copie.

Une étude méthodique de l’émendation sera sans doute utile aussi à la
critique philologique moderne : l’examen de la récurrence de tel ou tel
genre d’erreur et de correction pourrait en e-et aider à choisir les
leçons dans une édition critique.

Notes

1 . C’est le catalogage de ce corpus qui a conduit à analyser d’assez
nombreux exemples d’émendations : cf. Colas et Colas-Chauhan (sous
presse). Sur le fonds Chandra Shum Shere, cf. Katz, 1984. Ne seront
mentionnées ici que les cotes des manuscrits, sans que soit rappelé à
chaque fois le nom du fonds.
2. Les traditions islamiques, richement représentées en Inde aussi, ne
sont pas envisagées ici.
3. Cf. Colas et Gerschheimer, 2009, p. 12-14.
4. Stchoupak et Renou, 1946, p. 152-153.
5. Cf. Colas, 2001, p. 310-311.
6. Cf. l’introduction et les textes réunis dans Abhyankar et Devas-Thali,
1978 ; cf. aussi Janert, 1995, p. 10-11.
7. Cf., par exemple, Katre, 1954, p. 42.
8. Cf., par exemple, parmi beaucoup d’autres, l’édition de la Sū ktimuktā
valî par Krishnamacharya, 1991, passim.
9. Références dans Böhtlingk et Roth, 1871, p. 622, col. A. L’expression
se retrouve, par exemple, dans le Mudrārākṣasa (p. 55-56), où l’on « fait
parler » un message écrit (patraka).
10. Banerji, 1960, p. 13. Comparer avec la situation dans la Grèce du
ve siècle avant notre ère (Svenbro, 2001, p. 61, 70).
11. Cf. Renou, 1954, p. 47, 68-69 ; Padoux, 1987.
12. Sur le papier indien « indigène » et les instruments d’écriture, cf.
Janert, 1995, p. 75-97 ; Soteriou, 1999.
13. Sur ce terme et d’autres désignant le livre, cf. Janert, 1995, p. 64 ;
Falk, 1993, p. 305-306.
14. Cf. Janert, 1995, p. 55-65.
15. Cf. Janert, 1995, p. 74, 86-87.
16. Renou, 1975, p xii.
17. Comparer avec Svenbro, 2001, p. 61.
18. Renou, 1975, p. 31.
19. Cf. Pu ṇ yavijaya, [s.d.], p. 83-89.
20. Cf. Filliozat, 1988, p. 171-176 ; Tubb et Boose, 2007, 7-41, notamment
p. 14.
21. L’e-et visuel est comparable à « du linge mis à sécher sur un 9l de
fer », selon l’image amusante du romancier Gabriel Garcia Marquez
dans Cent ans de solitude (trad. Claude et Carmen Durand, Paris, 1968,
p. 177).



22. Cf. Jani, 1954, p. 367-368 ; Kapadia, 1939, p. 404-407 ; Gode, 1944,
p. 127 ; Suddāla Sudhākartēja, 1999, p. 11. Dans certaines écoles du
Mārvāḍ, les enfants apprenaient par cœur une description verbale et
imagée des formes des lettres, avant d’identi9er et de lire ces
dernières sur des tablettes (Pu ṇ yavijaya [s.d.], p. 58-59).
23. Pu ṇ yavijaya [s.d.], p. 83-89.
24. Les traductions de saṃśodhana par « puri9cation », « nettoyage »,
voire « correction », sont ici inappropriées.
25. Les techniques de correction ne paraissent pas avoir varié selon les
genres littéraires. Le fait que les textes ici en question sont pour la
plupart de nature philosophique ne semble pas avoir d’incidence sur
la nature de ces techniques.
2 6 . Cette observation générale connaît bien sûr des exceptions ou
réclame des nuances : le manque d’attention d’un milieu envers
l’exactitude de sa transmission scripturaire, la nature d’exercice du
manuscrit, la primauté du souci calligraphique sur la perfection du
texte, etc., sont autant de facteurs qui contrarient l’esprit même de
l’émendation.
27. Pour ce genre de sentences, cf. Kapadia, 1938, p. 123-125 ; Banerjee,
1987 ; Sarma, 1992, p. 33-37.
2 8 . yāḍrśaṃpustakeḍrṣṭaṃtāḍrśaṃlikhitaṃmayā / yadi śuddham
aśuddhaṃvā mama doṣo na dīyate. Cf. manuscrit Chandra Shum Shere
d.563(5).B ; e.99(1).B (avec var.) ; Banerjee, 1987, p. 76.
29. yathāḍrṣṭaṃtathā likhitaṃlekhake nā sti dūṣaṇam  (cf. Banerjee, 1987,
p. 76).
3 0 . yat pustakam avalokya pustakam etan mayā lehki / atratyaṃyad
aśuddhaṃtad vijñeyam. tadīyadoṣeṇa (cf. Banerjee, 1987, p. 76).
31. ādarśadoṣāt smṛtivibhramād vā yad arthahīnaṃ likhitaṃ mayādya / tat
sarvam āryaiḥ pariṣodhanīyaṃ prāyeṇa muhyanti hi ye likhanti // (cf.
Banerjee, 1987, p. 76-77 et les autres dictons cités dans les mêmes
pages). Verset comparable dans e.99(1).B : ajñānadoṣā(n ma)tivibhramād
vā yad kiṃci++ likhitaṃ mayātra / tacchāstravijñaiḥ pariṣodhanīyaṃprā
yeṇa muhyaṃti hi graṃthalekhakāḥ //. Cf. aussi un post-colophon
incomplet qui demande l’e-acement et la correction des erreurs de
copie dans d.503(1).
3 2 . d.87(2), f. 43 : yadi hṛdayavegāl lekhanībhrāṃtibhāvān
nayanacalanasaṃgāchrotraśabdāvalaṃbāt / likhitam akṛtabudhyā yan mayā
pustake ’smin karakṛtam aparādhaḥ kṣaṃtum arhaṃti saṇtaḥ. Cf. aussi
Banerjee, 1987, p. 76.
33. Cf., par exemple, d.565, f. 135.
34. Nombreux exemples. Cf. c.208(2), c.208(3), d.521(6a), d.563(10), etc. ;
Bühler, 1896, p. 86 (points remplissant la même fonction).
35. Par exemple, dans d.548(4), lf 112v, l. 3 : kṣe--ca, où les deux tirets
correspondent à deux lettres.
36. Ainsi dans d.550, lf 67v, par exemple.
37. Dans c.218.A, lf 63, l. 1, le scribe écrit : tarudrudrasya, mais ne place
pas de mātrā sur ru et il faut donc lire : tadrudrasya ; à la ligne 7 du lf 75,
il écrit : bhāyaskaraḥ, mais ne place pas de mātrā sur la lettre ya ; il faut



donc lire : bhāskaraḥ. Cette observation s’applique aux manuscrits en
écriture nāgarī, majoritaires dans le corpus ici envisagé, ainsi qu’aux
quelques manuscrits en écriture bengalie. Les manuscrits du corpus
qui sont en écritures télougoue et grantha (lesquelles n’emploient pas
la mātrā) ne sont pas concernés par cette remarque.
38. Cf. 9g. 1 : ta suivi de ca sans mātrā , puis de thā , avec mātrā , et de
ca. Il faut donc lire : tathā ca.
3 9 . Malheureusement, je ne dispose pas de l’illustration
correspondante.
40. La mention de la copie du verso original avant le recto est parfois
indiquée de façon plus lapidaire. Cf. par exemple, d.519(2).A, f. 28v, l.
11 : « feuille copiée à l’envers » (viparītapatraṃlikhitaṃ).
4 1 . Si le manuscrit est généralement destiné à être corrigé
systématiquement, ce n’est cependant pas toujours le cas. Certaines
copies sont pratiquement illisibles en raison de l’abondance de
graphies aberrantes, de confusion textuelles, etc. On peut d’ailleurs
s’interroger sur la raison d’être de ce genre de copie. Une explication
semble être qu’il s’agit alors seulement d’exercices d’écriture. Une
autre serait que le manuscrit n’était pas destiné à la lecture, mais à un
usage purement rituel ou autre.
42. Cf. Brockington, 1999, notice 210 : « Marginal corrections in the same
hand ».
43. vācaka, pāṭhaka, kathaka :  cf. Colas, 2001, p. 313.
44. Pour plus de détails sur ces symboles de bon augure, cf. Bühler,
1896, p. 85 ; Pu ṇ yavijaya, [s.d.], p. 59 et 61 ; Kapadia, 1936, Appendix II,
p. 12 ; Kapadia, 1938, p. 122 ; Jani, 1954, p. 368 (et les notes 19 et 20) ;
Blum-Hardt, 1954, p. 7 ; Sircar, 1965, p. 92-97 ; Roth, 1986.
45. Autres désignations : haṃsapada (« empreinte de patte de cygne »)
et mayūrapada (« empreinte de patte de paon ») (Kapadia, 1938, p. 119).
46. Bühler (1896, p. 86) le décrit di-éremment. Selon lui, il s’agirait,
dans l’épigraphie tardive et les manuscrits, d’«  ein kleines gerade
stehendes oder schräges Kreuz ».
47. Richard, 2003, p. 36.
48. Cf. Kapadia, 1938, p. 119.
49. Terme ici pris dans un sens général : cf. Muzerelle, 2002-2003, sous
« canceller ».
50. Cf. Kapadia, 1938, p. 118 ; pour l’épigraphie relativement récente :
Bühler, 1896, p. 86.
51. Cf. Pu ṇ yavijaya [s.d.], p. 85.
52. Selon Pu ṇ yavijaya ([s.d.], p. 85), c’est pour éviter la confusion
possible entre ce signe de correction et un autre signe ( r non vocalisé)
que sa boucle aurait été doublée, voire triplée. Pour une autre
illustration, cf. Kapadia, 1936, Appendix II, p. 4, case no 35. Kapadia (
ibid., p. 13) rapproche cela d’une représentation du ā dans l’écriture
« kuṭila », dont Ojha reproduit la forme dans la planche XX de
Paleography of India.
53. On applique ici ce terme non seulement aux mots et passages, mais
aussi aux simples lettres : comparer avec Muzerelle, 2002-2003, sous



« caviarder ».
54. Cf. aussi Bühler, 1896, p. 86 ; Jani, 1954, p. 368-369.
55. Pratique comparable dans l’épigraphie aśokéenne (iii e siècle avant
notre ère), la plus ancienne en -Inde : cf. aussi Bühler, 1896, p. 86.
56. Les manuscrits grecs anciens aussi connaissaient la confusion entre
correction et glose : cf., par exemple, West, 1973, p. 23.

Bibliographie

Sources manuscrites

Fonds Chandra Shum Shere, bibliothèque Bodléienne, Oxford.

Autres références

Abhyankar et Devasthali, 1978 : K. V. Abhyankar et G. V. Devasthali,
Vedavikṛtilakṣaṇa-saṃgraha (Vedavikṛtis and Allied Topics), Compiled
and Critically Edited with Introduction […], Poona.
Banerjee, 1987 : Manabendu Banerjee, « On some interesting post-
colophon statements of Sanskrit manuscripts preserved in the
Asiatic Society Library », in S. K. Maity et Upendra Thakur (éd.),
Indological Studies : Prof. D. C. Sircar Commemoration Volume , Delhi,
p. 75-80.
Banerji, 1960 : Sures Chandra Banerji, « Patra-Kaumudî of
Vararuci », Bulletin of the Deccan College Research Institute 20, 1-4 (=
Sushil Kumar De Felicitation Volume), Poona, p. 3-18.
Blumhardt, 1954 : James Fuller Blumhardt, Catalogue of the Gujarati
and Rajasthani Manuscripts in the India Office Library, Oxford.
Böhtlingk et Roth, 1871 : Otto Böhtlingk et Rudolph Roth, Sanskrit-
Wörterbuch, Sechster Theil (1868-1871), Saint-Pétersbourg.
Brockington, 1999 : John Brockington, A Descriptive Catalogue of the
Sanskrit and other Indian Manuscripts of the Chandra Shum Shere
Collection in the Bodleian Library. […]. Part II : Epics and Purāṇas, Oxford.
Bühler, 1896 : Georg Bühler, Indische Palaeographie von circa 350 a. Chr.
-circa 1300 p. Chr., Strasbourg.
Colas, 2001 : Gérard Colas, « Critique et transmission des textes dans
la littérature sanskrite », in L. Giard et Chr. Jacob (éd.), Des
Alexandries I. Du livre au texte, Paris, p. 309-328.
Colas et Colas-Chauhan (sous presse) : Gérard Colas et Usha Colas-
Chauhan, A Descriptive Catalogue of the Sanskrit and Other Indian
Manuscripts of the Chandra Shum Shere Collection in the Bodleian Library.
Darśanas, Oxford.
Colas et Gerschheimer, 2009 : « Introduction », in G. Colas et G.
Gerscheimer (éd.), Écrire et transmettre en Inde classique , Paris, p. 11-
24.
Einicke, 2009 : Katrin Einicke, Korrektur, DiWerenzierung und
Abkürzurg in indischen Inschriften und Handschriften, Wiesbaden [paru
alors que cette contribution était sous presse].



Falk, 1993 : Harry Falk, Schrift im alten Indien. Ein Forschungsbericht mit
Anmerkungen, Tübingen.
Filliozat, 1988 : Pierre-Sylvain Filliozat, Grammaire sanskrite
pâninéenne, Paris.
Gode, 1944 : P. K. Gode, « Saint Rāmadāsa’s Discourse on the Writing
and Preservation of Manuscripts and its Importance for the History
of Indian Paleography », New Indian Antiquary, 7, p. 126-128.
Janert, 1995 : Klaus Ludwig Janert, Bibliographie mit den Berichten über
die mündliche und schriftliche Textweitergabe sowie die
Schreibmaterialen in Indien. Teil 1 (Berichtszeit bis 1955), Bonn.
Jani, 1954 : A. N. Jani, « Method of Writing in the Medieval India as
ReMected in the Naiṣadhīyacarita », Journal of the Oriental Institute,
Baroda, 3 (1953-1954), p. 366-369.
Kapadia, 1936 : H. R. Kapadia, Descriptive Catalogue of Manuscripts in
the Government Manuscript Library, Bandharkar Oriental Research
Institute, vol. XVII, Part II, Poona.
Kapadia, 1938 : H. R. Kapadia, « The Jaina Manuscripts », Journal of
the University of Bombay, VII, p. 99-127.
Kapadia, 1939 : H. R. Kapadia, « A Detailed Exposition of the Nāgarī,
Gujarātī and Moḍī Scripts », Annals of the Bhandarkar Oriental
Research Institute, 19, p. 386-417.
Katre, 1954 : S. M. Katre, Introduction to Indian Textual Criticism […]
with Appendix by p. K. Gode, Poona.
Katz, 1984 : Jonathan B. Katz, « General Editor’s Foreword », in
D. Pingree, A Descriptive Catalogue of the Sanskrit and other Indian
Manuscripts of the Chandra Shum Shere Collection in the Bodleian Library.
General Editor : Jonathan Katz. Part I : Jyotiḥśāstra, Oxford, p. V-IX.
Krishnamacharya, 1991 : E. Krishnamacharya, The Sūktimuktāvalī of
Bhagadatta Jalhaṇa, Edited with an Introduction in Sanskrit, Vadodara.
Mudrārākṣasa : M. R. Kale, Mudrārākṣasa of Viśākhadatta with the
Commentary of Ḍhuṇḍirāja Edited : with an English Translation […], Delhi,
1976 (6e éd.).
Muzerelle, 2002-2003 : Denis Muzerelle, Vocabulaire codicologique.
Répertoire méthodique des termes français relatifs aux manuscrits avec
leurs équivalents en anglais, italien, espagnol, Paris, Institut de
recherche et d’histoire des textes, édition hypertextuelle, version
1.1 (1re éd. : 1985).
Padoux, 1987 : André Padoux, « Contributions à l’étude du
mantraśāstra. III. Le japa », Bulletin de l’École française d’Extrême-
Orient, LXXVI, p. 118-164.
Pu ṇ yavijaya [s.d., antérieur à 1938] : Muniśrī Pu ṇ yavijaya,
Bhāratīya jaina śramaṇasaṃskṛti ane lekhanakalā , Ahmadabad.
Renou, 1954 : Louis Renou, Vocabulaire du rituel védique , Collection
de vocabulaires techniques du sanskrit, I, Paris.
Renou, 1975 : Louis Renou, Grammaire sanscrite, tomes I et II réunis ,
Paris (2e éd.).
Richard, 2003 : Francis Richard, Le Livre persan, Paris.
Roth, 1986 : Gustav Roth, « Maṅgala-Symbols in Buddhist Sanskrit



C O N C E P T I O N  :

É Q U I P E  S AV O I R S ,

P Ô L E  N U M É R I Q U E

R E C H E R C H E  E T

P L AT E F O R M E

G É O M AT I Q U E

( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :

D A M I E N

R I S T E R U C C I ,

I M A G I L E ,  M Y

S C I E N C E  W O R K .

D E S I G N  :  W A H I D  M E N D I L .

Manuscripts and Inscriptions », in Gouriswar Bhattacharya (éd.),
Deyadharma : Studies in Memory of Dr. D.C. Sircar , Delhi, p. 239-249.
Sarma, 1992 : K V. Sarma, « Scribes in Indian Tradition », Adyar
Library Bulletin, 56, p. 31-46.
Sircar, 1965 : D. C. Sircar, Indian Epigraphy, Delhi.
Soteriou, 1999 : AlexandraSoteriou, Gift of Conquerors. Hand
Papermaking in India, Ahmedabad.
Stchoupak et Renou, 1946 : Nadine Stchoupak et Louis Renou, La
Kāvyamīmāṃsā de Rājaśekhara traduite du sanskrit par —, Paris.
Suddāla Sudhākartēja, 1999 : Suddāla Sudhākartēja, Gauru Pedda Bāla
Śikṣa, Hyderabad (2e éd. ; 1re éd. 1995) [composé sur la base du
Pedda Bāla Śikṣa , un manuel traditionnel destiné aux jeunes
enfants].
Svenbro, 2001 : Jesper Svenbro, « La Grèce archaïque et classique.
L’invention de la lecture silencieuse », in Guglielmo Cavallo et
Roger Chartier (éd.), Histoire de la lecture dans le monde occidental ,
Paris, p. 51-84.
Tubb et Boose, 2007 : Gary A. Tubb et Emery R. Boose, Scholastic
Sanskrit. A Manual for Students, New York.
West, 1973 : Martin L. West, Textual Criticism and Editorial Technique
Applicable to Greek and Latin Texts, Stuttgart.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
>nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réAexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	I. Les corrections de manuscrits dans la transmission des textes sanskrits
	II. Deux tendances dans les maximes de scribe
	III. La première vague de corrections, durant la copie même
	IV. La deuxième vague : celle de l’émendation systématique
	V. Signes et symboles
	VI. Le principe d’économie graphique et les techniques associées
	A. L’économie graphique
	B. Remise en ordre de lettres et mots intervertis
	C. Cancellation par signes
	D. Transformation de la lecture des lettres ou de leur forme
	E. Micro-hampes, micro-barres et griffonnages à l’économie

	VII. Corrections ostensibles
	A. Annulations par caviardage, biffage et autres moyens
	B. Signes d’appel et corrections réalisées dans les marges

	VIII. Folios rajoutés
	IX. Perspectives
	Bibliographie
	Nos partenaires


