L’enseignement du tabla
dans les universités

indiennes

Notes de terrain

Revue d'anthropologie des connaissances, 14, n°2, 2020

Antoine Bourgeau

Résumé

Cette étude présente lenseignement du tabla dans deux
universités en Inde. Elle aborde I'approche pédagogique déployée
et les conséquences artistiques et sociales sur la culture du tabla.
La recherche décrit I'importance dans ce cadre institutionnel
d’'une transmission orale inscrite dans une relation professeur-
éleve codifiée tout en laissant une place a I'écriture. L'enquéte
montre que cet enseignement ne peut prétendre, a lui seul, a la
formation de d’interpretes professionnels faute d'une
spécialisation et de temps. Bien que disposant de vastes
connaissances, les diplomés ont bien souvent un niveau de
compétences pratiques insuffisant au regard des exigences de la
scéne musicale hindoustanie. Pour autant, ces écoles forment de
nouveaux enseignants, dispensent des connaissances générales et
techniques pouvant satisfaire a différentes professions du monde
musical et délivrent des diplémes assurant une certaine
reconnaissance sociale. Elles ont également mis en valeur le
gharana en tant qu’institution sociale indissociable de la musique
hindoustanie et désignant, pour les musiciens, une appartenance

prestigieuse, largement revendiquée.

Introduction

Le tabld est un membranophone a percussion digitale qui émerge peu a

peu au XVIII® siécle dans le nord-ouest du sous-continent indien. En
raison d'une popularisation grandissante et quasi planétaire au cours

de la seconde moitié du XX€ siécle, il est devenu un des emblémes

culturels de I'Inde contemporaine (Kippen, 2006, p. 7)%. Des lignées


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=291

musicales de maitre a disciple, appeléesbdj puis gharana, ont

développé et perpétué la pratique de cet instrument?. Dés le début du

XX€ siécle, dans le contexte d’une réforme de I'enseignement musical,

des cours de tabld commencent a étre proposés au sein d’écoles
3

publiques et privées’.
Aujourd’hui de nombreuses universités offrent des formations dédiées
a ce tambour, dispensées par des professeurs réguliers ou
occasionnels. Selon les lieux, I'apprentissage pratique est complété par
des enseignements plus généraux (histoire, théorie musicale,
organologie...) touchant a diverses traditions musicales indiennes,

tout particulierement celle du rag, considérée comme I'une des plus

prestigieuses?.

\

Elaboré a partir de mes recherches sur le tabla entreprises depuis
1997, cet article aborde la transmission et la mobilisation des
connaissances pratiques, théoriques et esthétiques du tablaen
examinant les effets de la mise en place de son enseignement dans
deux universités. Sur le plan de la transmission, tant au niveau des
techniques de jeu que du répertoire, je mets en évidence les liens de
dépendance entre oralité et écriture ainsi que la confrontation et
I'hybridation des modeles d’enseignement. Concernant la mobilisation
de ces connaissances, je montre que si elles sont destinées en premier
lieu a étre utiles dans le contexte du monde musical professionnel
hindoustani, elles sont également sollicitées dans le cadre plus large de
la société indienne. Selon une approche ethnomusicologique, ces
enjeux sont traités en deux parties, I'une abordant les outils et les
techniques pédagogiques déployés par les enseignants dans ces
universités et 'autre, les conséquences esthétiques et sociales de cette

institutionnalisation.
Approche pédagogique

En 2001, j'ai assisté a des lecons de tabla dans deux universités : le
Indira Kala Sangit Vishwavidyalaya de Khairagarh (Etat du
Chhattisgarh) et la Faculty of Performing Arts de Bénarés (Ftat de
I'Uttar Pradesh). La premiere est inaugurée en1956 grice au
patronage de Raja Birendra Bahadur Singh et de Rani Padmavati Devi
Singh de I'état princier de Khairagarh qui offrirent un palais et des
terres tandis que la seconde est fondée en1950 comme un

département de la Banaras Hindu University (BHU) créée en 1916 °.
Les cours étaient assurés respectivement par Mukund Bhale et
Chhotelal Misra, deux professeurs aux parcours professionnels bien
distincts mais qui ont été en contact tres tot avec le monde



institutionnel. Né en 1953, Mukund Bhale commence son
apprentissage du tabla dés ’enfance aupres de Rao Shirgaonkar et de
Gajanam Tadey puis s'inscrit a l'université de Khairagarh. Diplomé, il
rejoint en 1982 I'équipe enseignante de cette université. 1l est a
I'initiative du nouveau département de percussion inauguré en 1994
qu'il dirige jusqu’en 2014 en tant que professeur de tabla a I'exception
de deux années (2005-2007) passées a Lucknowau Bhatkhande College
of Hindustani Music. Au cours de sa carriere il accompagne différents
artistes renommés de khyal comme Hariprasad Chaurasia ou Prabha
Atre. Chhotelal Misra (1940-2013), disciple du célébre Anoukheylal
Misra, commence sa formation a I’4ge de six ans et devient un des plus
illustres représentants dugharana de Bénarés. Sa rencontre avec
Lalmani Misra, éminent musicien et pédagogue, directeur dés 1958 du
département de musique instrumentale de la BHU, lui ouvre les portes
de cette institution dans laquelle il enseigne une grande partie de sa
carriére jusqu’en 2002. Sa collaboration avec Lalmani Misra 'améne a
I'étranger pour des concerts et des enseignements dans de
nombreuses universités aux Ftats-Unis et en Europe. Parallélement a
sa fonction au sein de la BHU, il accompagne de nombreux artistes
célebres de khyal de son temps lors de concerts en Inde et a I'étranger,
collabore réguliérement a la All India Radio (radio nationale) et forme
une multitude d’artistes dans la voie de maitre a disciple. 1l est
également l'auteur d’ouvrages majeurs sur le tabld et la tradition de
Bénarés (Misra, 2006 et 2007).

Les éléments présentés ici montrent que le modele de la tradition de
maitre a disciple ( guru-Sisyd-parampara) transparait a différents

niveaux.

Cours collectifs

1l s’agissait de cours collectifs dans lesquels une vingtaine d’éléves,
appartenant sensiblement a la méme tranche d’age, étaient rassemblés
en arc de cercle (Khairagarh) ou en différentes lignes (Varanasi)
devant le professeur.

La forme du cours collectif, bien que caractéristique de I’enseignement
institutionnel, n’est pas exclusive a ce type d’enseignement. Ainsi dans
le contexte pédagogique de maitre a disciple, cette situation se
retrouve également en complément et en alternance avec des cours
individuels. Loin d’étre anodine, cette configuration constitue une des
dimensions essentielles de la formation du musicien. Ces séances
collectives ont lieu lors de rencontres plus ou moins formelles et

réguliéres ( sathsang) en présence ou non du maitre, a 'occasion d’'une
$1ébrati T S ] d .
célébration ( Sarasvati paja °, gurupurnima ’..) ou lors de sessions

intensives de perfectionnement ( cilla ®). Contrairement au cadre

institutionnel, I'dge et le niveau des éleves peuvent étre ici tres



disparates. Des enfants ou des débutants cdtoient souvent des adultes
et des éleves plus expérimentés dans une dynamique valorisant
I'’émulation collective, la persévérance et 'humilité. Ainsi, le joueur de
tabla Shankar Ghosh, illustre interpréte et pédagogue, décédé en 2016,
affectionnait ces situations d’enseignement collectif dans lesquelles se
trouvaient parfois un grand nombre de ses disciples a son domicile de
Calcutta, comme lors de la Sarasvati pija de 2001 ou il présenta un long

solo dans une attitude de dévotion et de pédagogie’. Dans le contexte
universitaire, des entrainements et des répétitions entre étudiants
peuvent avoir lieu et sont souvent spontanément organisés par les
éleves notamment ceux qui se trouvent dans les résidences
universitaires comme j’ai pu I'observer dans le quartier de Assi ghat a
Varanasi ol étaient réunis de nombreux étudiants de la BHU.
Cependant, dans ce cas, ces réunions dépassent le cadre officiel de
I'enseignement a l'université, bien que les enseignants encouragent
généralement ce genre d’initiative. De plus, elles sont limitées dans le
temps car la formation a l'université n’excéde pas quelques années
alors que dans I'enseignement de maitre a disciple elles s’inscrivent
dans la longue durée. Ces modalités de rencontre et de temporalité
marquent ainsi une différence importante entre l’enseignement a
I'université et I'enseignement de maitre a disciple tout en jouant
également un rdle considérable dans la formation du musicien

professionnel de la scéne musicale hindoustanie.

Contenu de I'enseignement pratique et mode de

transmission

Mukund Bhale et Chhotelal Misra enseignaient différentes pieces du
répertoire des joueurs de tabld, principalement ceux évoluant dans le
khyal, ainsi que 'art du jeu improvisé, composante essentielle de cette
pratique musicale. Au cours des siecles, les joueurs detabla ont
développé au sein des gharana un trés large répertoire comprenant
divers types de compositions. Ils peuvent étre distingués en deux
grands ensembles. Dans un premier se retrouvent les theka, tihdi,
tukrae t paran qui apparaissent comme des structures fixes. Dans un
second, on regroupe les peskar, gdida etrela qui sont formés d’un
théme admettant de possibles variations ( paltd).Celles-ci sont réalisées
par des techniques de permutations et de répétitions de certaines
sections du theme. Ces variations qui entrainent des expansions et des
développements marquent en grande partie l'orientation du jeu

improvisé des joueurs detabla .

Ces types de compositions
comportent de tres nombreuses pieces jouées selon les techniques et
le style des différents gharana. Elles ont des fonctions précises et
doivent étre interprétées a certains moments de I'accompagnement
ou du solo. En raison de la filiation dutabla avec trois

membranophones ( pakhavaj, dholak et nagqara) aux répertoires et aux



techniques bien distincts, le jeu de ces compositions et de ces
improvisations combine diverses approches métriques et rythmiques
en de complexes intrications (Stewart, 1974 ; Kippen, 2000). On
constate ainsi la présence des deux types d’organisation temporelle
(divisive et additive) mis en avant en musicologie (Arom, 2007, p. 937)
et deux orientations rythmiques : l'une centrée sur les accents
(orientation qualitative) et I'autre sur le timbre et la durée des sons
(orientation quantitative). Ces caractéristiques, offrant de larges
possibilités de jeu, ont permis aux joueurs de tabla d’étre associés a de
nombreux genres musicaux. Alors que 'origine et le développement

de la pratique dutabla sont intimement liés a I'émergence et a la

popularisation au XVIII® siécle dukhyal et de lathumri, son
adaptabilité a favorisé son utilisation au sein d’autres genres plus
anciens comme le qavvali et le dhrupad ainsi que dans une myriade
d’autres pratiques musicales indiennes et occidentales (Bourgeau,
2010).

La piece musicale choisie pour I'enseignement du jour était présentée
en deux étapes. Elle était tout d’abord récitée a 'aide d'un systeme de

correspondance entre les frappes et des syllabes'!, Elle était ensuite
jouée sur 'instrument en précisant alors les positions spécifiques de
jeu et l'intention musicale a travers les dimensions rythmiques et
stylistiques. Quelques indications contextuelles étaient parfois
apportées (origine et histoire des gharand, précisions sur les catégories
rythmiques, circonstances de jeu) accompagnées de temps a autres
d’anecdotes concernant tel ou tel artiste, histoires riches
d’enseignement car véhiculant souvent les codes et les valeurs des
musiciens. A la suite de ces indications, les éléves étaient invités a
reproduire la composition oralement en maintenant la battue
représentant le cadre temporel ( tal) puis sur leurs instruments en
respectant les positions des frappes et l'intention d’interprétation
précisée au préalable par le professeur. Lapprentissage de la piece se
poursuivait alors en la répétant de nombreuses fois, avec ou sans le
professeur. S'il s’agissait d’'un peskar, d’'un gaida ou d’un reld, comme
c’était souvent le cas, le professeur introduisait régulierement,
lorsqu'il ressentait que la composition était suffisamment acquise, a

I'oral ou en la jouant sur son instrument, une variation ( palta) ou un

tihai 2. Cette méthode permet de développer chez I'étudiant une
concentration accrue et une capacité a reproduire dans I'instant un
énoncé musical, habilité indispensable a la pratique du musicien
hindoustani dans laquelle les improvisations sont marquées par des
échanges d'idées, des jeux de question-réponse ( saval jawab, javab
sangat) ou au contraire, par des passages ou les musiciens développent
un méme rythme ( sath sanigat) sur leurs instruments respectifs. Dans
le cas du theka, la répétition de la composition se faisait également en
apportant peu a peu les nombreuses et subtiles ornementations que
doit connaitre le musicien tout en gardant pleinement audible sa

structure de base. Le professeur introduisait parfois aussi certains



mouvements rapide ( amad) sur les derniers temps du theka pour
mettre en valeur le premier temps du cycle, figure de style trés
courante dans les genres khyal et thumri (Clayton, 2007). Pour les
autres compositions ( tukraet paran) seule la répétition a I'identique de
ces pieces était suivie, en partie parce qu’elles revétent souvent des

structures complexes et sont jouées sans variations.

Au moment de mes visites, les professeurs ne se référaient a aucun
ouvrage précis ou manuel de tabla mais a leur mémoire et a leur
propre formation. Cette orientation dans le processus de transmission
semble perdurer dans d’autres universités. Ainsi, Sanjoy
Bandyopadyay, professeur au département de musique de l'université
d u Sikkim, interrogé récemment, me confiait que ses collegues
professeur de tabld, dispensent leurs cours de la méme maniere. Ainsi,
au regard de l'orientation pédagogique observée, la situation était
strictement identique a I'enseignement de maitre a disciple dans sa
version collective. Lenseignement était ainsi de type aural et oral basé
sur I'écoute et la reproduction des gestes et du son par imitation et
imprégnation et accompagné d’indications précises sur la posture, les
doigtés, les rythmes, les nuances et les intentions de jeu. De plus, le
fait que le contenu de I'enseignement donnait une large priorité a la
répétition de pieces du répertoire habituel des joueurs de tabla, plutdt
qu’a une approche théorique, marquait bien une dimension plutét
holistique qu’analytique, fortement présente dans la situation de
maitre a disciple (Schippers, 2003).

Place de la notation syllabique

Dans ce contexte ol prédominait l'oralité je notais la présence
importante d’une pratique écrite a travers une notation musicale
syllabique. Ainsi, apres avoir récité et joué les compositions, les
étudiants étaient autorisés a les écrire. Ils employaient alors un
systéme de notation figurant la succession des sons des frappes a I'aide
de syllabes, en une transcription de la composition disposée en
différentes lignes ou apparait seulement la corrélation avec la
structure du cycle ( tal). Telle qu’elle est communément utilisée, cette
notation, associée a la représentation orale des rythmes, s’apparente a
celle utilisée tout au long de lhistoire musicale indienne ou
n’apparaissent pas les indications de rythmes (accent, durée, timbre)
et d’ornementations (Widdess, 1996). Elle a pour fonction d’agir
comme un support a la mémorisation de 'interprétation d’'une piéce.
Cette notation se retrouve dans la tradition théorique des traités
musicaux mais également, quoique de fagon non systématique, dans
celle de maitre a disciple.

Dans le contexte de I'enseignement universitaire étudié ici, on aurait

pu s’attendre a retrouver l'utilisation d’'un systéme de notation



beaucoup plus précis apparu notamment au moment des réformes de

I'enseignement de la fin du XIX® siécle comme celui développé par
Dattatreya Vasudev Patwardhan (alias Gurudev). Ce musicien,
directeur associé aV.-D. Paluskar pour diriger le Gandharva
Mahavidyalaya  deLahore est lauteur duMrdang aur Tabla
Vadanpaddhati, un manuel de pakhavaj et de tabla avec notations
présentant un répertoire de 173 compositions, publié en 1903. Dans
cette édition, il élabore de remarquables notations inspirées des écrits
de V.-D. Paluskar (Kippen, 2006, pp. 63-66). Lobjectif de Gurudev était
de réaliser une transformation radicale du systéme de notation
jusqu’alors employé dans la littérature et par certains musiciens tout
en conservant la dimension syllabique. S’affirme une volonté de
concevoir une notation a destination d’autres personnes, et
notamment a des groupes d’étudiants, précisant tous les aspects
nécessaires au jeu des compositions. Ainsi celle-ci spécifie les
dimensions rythmiques avec des indications d’accentuation et des
signes figurant la durée des sons et des silences. Les deux mains sont
distinguées mettant en évidence les frappes simultanées et alternées
ainsi que la précision d’enchainements spécifiques de frappes dans le
contexte de certaines compositions. Un autre apport important
précise la dimension du rythme en distinguant les différents timbres
joués. Alors que certaines syllabes admettent différentes positions de
frappe et ainsi de spectre sonore, un systéme de signes désigne
dorénavant la corrélation unique entre une syllabe et une frappe
correspondante (Kippen, 2006, pp. 66-69). Lensemble de ces éléments

apporte alors une représentation graphique tres proche de

I'événement sonore. 11 s’agit alors en ce début du XX€ siécle de la plus
élaborée des notations rythmiques jamais atteintes pour des

compositions de percussions indiennes (Kippen, 2006).

Or je n'ai pas constaté la présence d'un tel systeme lors de mes
observations en 2001 a Khairagarh et a Varanasi. Nulle trace non plus
du systéme adopté par Shankar Ghosh et congu par son maitre Gjan
Prakash Ghosh dans lequel un ensemble de signes précisait les
positions des frappes. Trois explications peuvent étre avancées pour
comprendre I'absence de ces dispositifs mais aussi le maintien de
I'ancienne notation syllabique.

La premiére est que le systéme congu par Gurudev a connu une

diffusion trés limitée au cours duXX® siécle. Dans les éditions
ultérieures du manuel (en 1938 et 1982), publiées aprés la mort de
l'auteur, cet ensemble de signes prescriptifs est largement simplifié et
tronqué en raison des contraintes typographiques, de la présence de
nombreuses coquilles et d’'un choix éditorial illustrant 1'évolution de
la pensée théorique (Kippen, 2006). Dans ces conditions, il est évident
que ce systeme, finalement visible uniquement dans I’édition d’origine
et dans les institutions ol Gurudev enseignait a Lahore puis Bombay,

soit resté trés peu connu, méme parmi les musiciens et les



musicologues.

Une seconde raison tient a l'importance et a la constance de la
transmission orale incluant l'usage de la parole, I'écoute et la
reproduction de contenus sonores. Cette situation peut étre reliée a la
philosophie du son sacralisé, considéré comme une énergie, porteur et
medium de connaissances, tel que le présente le Veda, cet ensemble de

savoir — considéré comme ayant été entendu - au fondement du

monde hindou, réunis en différents textes a partir duXVe® siecle
avant J.C. Cette importance du son a conditionné en grande partie le
mode de transmission des connaissances et a procuré a la personne
chargée de les transmettre un statut extrémement prestigieux. Dans
cette orientation, seul le phénomeéne acoustique (a la fois en tant que
parole et son inarticulé) porté par l'enseignant permet l'accés
véritable a la connaissance et cette transmission garantit la validité du

savoir'®, Par contraste, le recours a I'écrit et tous éléments graphiques
se substituant a la parole du maitre sont suspectés d’entrainer des
erreurs menant finalement a une corruption du savoir, voire a sa perte
(Widdess, 1996, p. 391). Dans le contexte musulman, en dépit d’une
religion développée sur les bases de 'écrit coranique, I'oral est aussi
considéré comme supérieur a I'écrit car il est la source originelle de la
Révélation de la connaissance et sa transmission ne peut que suivre ce
procédé (During, 1994, p. 252). Lécrit, bien que de moindre
importance, a coexisté avec I'oralité, puisqu'il est présent depuis au
moins les premiers textes du Veda. Dans le cadre musical, sous forme
de notation, de description et d’analyse, il a servi de support a la
préservation d’un savoir théorique et pratique. Les différents traités et
encyclopédies qui ont jalonné I'histoire de la musique indienne et les
manuscrits de musiciens renfermant des thémes chantés ( bandis), des
phrases mélodiques devant étre interprétées a un tempo rapide ( tan)
ou des paran témoignent de la présence continuelle de 'écrit au sein
des traditions musicales dominées par l'oralité. En conséquence, la
maitrise de l'oralité parmi les musiciens hindoustanis de toutes
confessions a pu étre un frein a 'adoption et 'usage d’une écriture du
son et donc de la notation musicale telle que I'avait congue Gurudev.
Lancienne notation syllabique, préservant la place essentielle du
maitre dans le processus de transmission, étant par ses limitations
méme la concession maximale a 'usage de I'écrit. Autrement dit, on
peut faire 'hypothése que tout au long de lhistoire de la musique
indienne et méme depuis ce moment de la réforme de I'enseignement

a lafin du XIX® siécle, la nécessité de développer et d’adopter un
systeme d’écriture a eu peu d’emprise sur les musiciens, cela en raison
de cette philosophie du son et de la place essentielle de I'enseignant,
garant de la transmission du savoir d’'une génération a 'autre.

Enfin, un troisiéme argument, liée a 'attachement au répertoire et a sa
propriété intellectuelle, gage de reconnaissance professionnelle et
vitale, peut étre apporté. Un systéme de notation précis et compris par



tous aurait certainement entrainé une grande diffusion du répertoire,
phénomeéne de propagation qui a longtemps été soigneusement
contenu. En effet, lorsque les musiciens dépendaient presque
exclusivement des mécénats princiers et aristocratiques, le répertoire
- ou tout au moins certaines compositions ou techniques - était tenu
secret car il représentait un style ayant les faveurs de tel ou tel homme
de pouvoir. En I'absence de tout systeme de droit d’auteur et de
contrat d’édition, seule la qualité du répertoire était la garantie du
soutien d’un patron assurant la viabilité professionnelle de la pratique
du musicien et de sa lignée. Cette attitude vis-a-vis du répertoire est

restée tres vivace tout au long du XX® siecle comme en témoignent
des anecdotes de maitres qui ont gardé secretes certaines de leurs
compositions tout au long de leur vie, ne les transmettant qu’a un age

avancé 3 leurs meilleurs disciples'®. Ces comportements ont
certainement été une entrave a une représentation graphique précise
des nombreuses compositions. En craignant que celles-ci ne se
dispersent, ces méthodes de transcriptions n’auraient pas été adoptées
par les musiciens et finalement peu relayées au sein des écoles et des
universités. Ceci a pu constituer une résistance face a la diffusion des
pratiques musicales engendrées par les nombreux supports de

médiatisation qui se sont imposés depuis le milieu du XX siécle :
radio, enregistrements audio et vidéo, concerts publics et enfin

internet avec ses plateformes de streaming...

La notation syllabique, communément utilisée dans la situation de
maitre a disciple et donc a l'université comme je I'ai constaté, est
également présente au sein de nombreux manuels de tabla présentant
les techniques et le répertoire des différents gharana. En plus de
« classiques » relativement anciens (par exemple : Manuji, 1932 ;
Mulgaokar, 1975), de nombreux ouvrages ont été publiés en anglais et

en hindi ces derniéres décennies, accompagnant la montée

progressive de la popularisation de cet instrument'®. Si ces ouvrages
ne sont pas employés par les professeurs de pratique instrumentale
dans le cadre de leurs cours, comme je 'ai constaté a Khairagarh et
Varanasi, en partie parce que la démarche d’enseignement est
marquée par le modeéle nord indien de maitre a disciple, il est possible
de les retrouver dans les bibliotheques de campus ou les étudiants
sont généralement encouragés a les consulter en méme temps que les
ressources en ligne de plus en plus nombreuses. Ils peuvent ainsi se
référer a ces ouvrages spécialisés et s’en inspirer sans toutefois avoir
la garantie que leurs interprétations seront sans erreur puisque la
plupart du temps les notations sont dépourvues de précisions
rythmiques essentielles. La diffusion et 'adoption d’'une notation plus
précise, comme celles élaborées par Gurudev et Gyan Prakash Ghosh,
auraient permis aux auteurs d’ouvrages sur le tabla d’uniformiser les
nombreuses transcriptions de compositions afin de réellement mettre
en valeur ces répertoires et de remplir le réle de conservation du

patrimoine oral généralement mis en avant a I'occasion de la parution



de ces ouvrages.

La relation professeurs étudiants

La prégnance du modele du maitre a disciple transparait également a
travers différents comportements qui accompagnent le déroulement
des cours et la poursuite de la formation a I'université. Le fait que des
contacts entre éléves et professeurs puissent avoir lieu en dehors des
séances de cours, comme c’est trés souvent le cas dans la relation de
maitre a disciple, atteste de I'empreinte de ce modele dans le contexte
universitaire. Ainsi il arrive que lorsque leurs enseignants résident
pres des campus, comme j’ai pu le constater a Khairagarh, certains
étudiants leurs rendent visite régulierement. Comme dans la relation
de maitre a disciple, cette proximité ne consiste pas a donner ou
recevoir une lecon de musique, mais s’inscrit dans l'intention de
rendre quelques services, de s'imprégner des habitudes du maitre et
de ses activités et en fin de compte de prendre pour modele une
certaine éthique. Cette expérience, source de savoir divers, est
considérée comme trés importante et indissociable de 'enseignement
musical. Sanjoy Bandopadhyay, enseignant de sitar a l'université de

Khairagarh de 1980 a 2001, incitait a ce genre de relation. Ceci a par

ailleurs été encouragé a partir de la seconde moitié du XX€ siecle par
diverses institutions, comme la Sangeet Research Academy de
Calcutta, en tentant de faire le lien entre les deux systémes
d’enseignement et en favorisant la présence des enseignants sur les

campus.

Se retrouve également dans le contexte universitaire I'acte de toucher
les pieds, attitude bien présente dans les relations de maitres a
disciples. Ce geste, réalisé avant et aprés les cours au moment de la
prise de contact et du congé, s’accompagne du fait de porter
immédiatement la main a la poitrine ou au front. 1l s’agit d’'une
attitude tres courante en Inde exprimant un grand respect a 1'égard
d’une personne en raison de ses connaissances, de ses compétences et
de ses qualités éthiques ou simplement de ses liens familiaux. Dans le
cadre de I'enseignement il comporte un sens plus précis : selon Sri

Hanuman ', le pied symbolise I'endroit de 'ouverture de I'étre, c’est

par 13 que la connaissance passe en premier et imprégne I'individu®’.
Le fait de toucher les pieds d’'une personne peut ainsi indiquer que 'on
a beaucoup a apprendre d’elle tout en exprimant une grande
considération. Dans le cadre universitaire, cette action commune
envers |'enseignant est ainsi largement en usage comme un
prolongement des habitudes communes extérieures de marques de

respect.

Enfin, j’ai constaté a de nombreuses reprises I'emploi des termes guru

etustad a la place du patronyme de I'enseignant ce qui est une régle



absolue dans la voie de maitre a disciple en signe également de
respect. Alors que les termes deguru et d’ ustdd appartiennent
respectivement a des environnements culturels hindous et
musulmans, leurs emplois dans le contexte de la musique
hindoustanie ne révélent pas forcément une opposition selon les
appartenances religieuses. Ainsi la principale signification du terme
guru - Tlaction d’enseigner et plus précisément de guider -
profondément ancrée dans la culture hindoue, pourra étre utilisée et
justifiée pour qualifier des musiciens musulmans'®, De méme, le terme
d’ ustad a pu étre adressé a des musiciens hindous en raison de leur
grande compétence artistique. Signifiant littéralement en persan de
facon large « maitre », il est devenu dans le contexte de la musique

hindoustanie et de I'importance des gharana, surtout au XIX® siecle,
plus spécifiquement un vocable d’adresse honorifique, la marque
d’une identité sociale liée au contexte prestigieux du patronage
musical des cours princiéres (Silver, 1976, p. 27). Il a pu étre ainsi
attribué a tout musicien réputé quelque soit son appartenance
religieuse. Cet usage, selon J. Kippen, s’est poursuivi tout au long du

XX® siécle et encore récemment dans le Punjab '°. Dans le contexte de
I'enseignement a l'université et de la relation professeur-éleve,
I'emploi de ces termes semblent toutefois plus relever d’habitudes de
politesse et de courtoisie envers I'enseignant et de leur lien avec la
musique hindoustanie, que d’une attitude de dévotion et de profond

respect qui ressort habituellement de la relation de maitre a disciple.

Conséquences esthétiques et sociales

Le second enjeu sur lequel je voudrais apporter une contribution
concerne I'impact sur le plan artistique et social de cette formation

dans les universités.

Limites de la formation

Parmi les principaux objectifs de I'enseignement universitaire, se
trouve celui, souvent mis en avant, de former des musiciens
professionnels, représentants de la prestigieuse tradition du rag. Dans
la liste présente sur le site de Faculty of Performing Arts de la BHU,

cette visée figure en premiére place?’. Or le constat de plus d’un siécle
est qu'a de rares exceptions pres, cette formation ne peut déboucher a
elle seule sur une carriére de concertiste. Pourquoi cette formation ne
permet pas de renouveler les générations de musiciens et notamment
ceux portant la tradition durag ? Si 'on considere les compétences
minimales attendues par les principaux acteurs de cette tradition
(musiciens, musicologues, organisateurs de concerts et mélomanes)
dans la connaissance et 1'élaboration des rag au sein des principaux
genres hindoustanis ( dhrupad, khyal, thumri) deux points semblent



décisifs : la spécialisation musicale et stylistique et le temps de la

formation dédiée a une pratique assidue et intensive.

Ces pratiques musicales se sont constituées depuis plusieurs siecles au
sein de lignées de spécialistes consacrant leur existence entiere a
I'élaboration de leur art et en maintenant des générations de
musiciens professionnels, grice en grande partie au patronage
artistique des cours princiéres et des milieux aristocratiques. Depuis le

début du XX€ sieécle, avec I'évolution politique, les sources de revenus
des musiciens se sont diversifiées. Alors que le déclin des cours
princiéres pouvait mettre en péril la tradition hindoustanie, de
nouvelles opportunités d’emplois sont apparues. Elles émanent de
diverses actions des pouvoirs en place sous forme de mécénat princier
et privé et, depuis I'avénement de la nation indienne, de politiques
culturelles publiques, avec notamment 'ceuvre de la Sangeet Natak

Akademi 2!, Ces initiatives ont permis la création d’institutions
d’enseignement avec 'ouverture de postes de professeurs proposés a

d’éminents musiciens?’.. Elles ont favorisé également le
développement de multiples opérations de promotion des arts comme
le soutien a des programmes de radio et de télévision dédiés a la
musique ou des collaborations dans 'organisation de festivals et de
concerts. D’autre part, la forte croissance des concerts en Inde ou a
I'étranger, l'essor des cours privés rémunérés - alors que ce n’était pas
forcément le cas auparavant - et la possibilité de participer a des
enregistrements pour des maison de disques, des labels ou pour
I'industrie du cinéma sont venus compléter les sources de revenus.
Ainsi, la profession de musicien hindoustani dépend de ces possibilités
qui sont apparues dans le monde indien contemporain. Le fait
d’appartenir au monde de la musique hindoustanie a travers un
gharana reconnu est alors trés important pour prétendre étre associé
favorablement a ces différentes offres de cette vie professionnelle.
Une vie dont la trajectoire est souvent incertaine et parfois difficile en
raison d'une forte concurrence entre musiciens, amplifiée
potentiellement par les différentes appartenances identitaires (Jugand,
2012 ; Le Gargasson, 2018). Ainsi, ces lignées ont cultivé a l'intérieur
méme de ces différents genres hindoustanis des styles distinctifs
approfondissant au fil des générations des répertoires, des techniques
et des esthétiques. Par conséquent, au sein de la tradition de maitre a
disciple, les guru sont conscients de ce patrimoine et de sa qualité

d’autant plus que celui-ci a été largement valorisé par I'Etat indien?3.
Ainsi, ils mettent tout en ceuvre pour former des musiciens capables
de représenter cette tradition a travers un enseignement tres
spécialisé dans le style particulier de leurs lignées. Cet apprentissage
débute parfois dés le plus jeune 4ge et se poursuit pendant de longues
années et au moins deux décennies de pratique assidue sont souvent
nécessaires pour permettre au musicien de commencer a se produire
régulierement sur les scénes musicales de la « classical music ». Plus

encore, les musiciens disent souvent que I'apprentissage ne se termine



jamais, qu'une vie ne suffit pas a atteindre 'idéal musical, qu'il y a
toujours des compositions a apprendre, des techniques a affiner, que
I'élaboration de l'improvisation est constamment a renouveler et

nécessite une démarche constante de recherche et de pratique de jeu.

Dans le cadre universitaire présenté ici, les cours sont dispensés

pendant environ une dizaine de mois et la formation est poursuivie en

général sur plusieurs années’?, Des épreuves pratiques et théoriques
cléturent les années universitaires et débouchent, en cas de succes,
sur différents diplomes. Lors de ses recherches aLucknow dans les
années 1980, J. Kippen constatait I'important programme, en terme de
volume, devant étre connu pour deux examens différents, celui de la
troisiéme année ( Madhyama) et de la cinquiéme ( Visharad) (Kippen,
1988, p. 138). Cette situation est corroborée par mes propres
observations aKhairagarh et Bénares. Ce programme important
découle en partie de lorientation générale de Ienseignement
institutionnel mettant 'accent sur la transmission d’'un savoir étendu
et exhaustif. Dans le cas dutabld cela apparait dans une volonté
d’aborder les caractéristiques principales du répertoire de tous les
gharana plutét que de se cantonner sur des compositions et des
techniques de jeu et dimprovisation relatives a une tradition
spécifique comme dans la tradition de maitre a disciple. Ainsi, les
étudiants se voient contraints d’assimiler dans sa globalité le
répertoire du tabla décrit plus haut (techniques, types de composition
et procédé d’improvisation) avec de nombreuses compositions
relatives a tous les gharandlls doivent également acquérir des
connaissances théoriques et générales en musicologie et en histoire de
la musique hindoustanie. Cette derniere exigence nécessite, en plus
des cours spécialisés, la consultation de documents en bibliotheque ou
en ligne. Les épreuves pratiques consistent en une exposition d’un
solo (pouvant durer plus de 30 minutes) devant étre complétée par
une explication orale des enchainements et des structures des
compositions. Les épreuves théoriques sont écrites et portent sur des
questions d’ordre général (biographie de musicien, histoire et
organologie, connaissance des différents traités...) et spécifique a la
culture du tabla (histoires et caractéristiques des gharana).

Jai pu observer que les deux critéres assurant la dynamique des
musiques derdg dans la formation de maitre a disciple - la
spécialisation musicale et stylistique et le temps consacré a une
pratique assidue et intensive - font défaut dans la formation
universitaire. La double demande de connaissances (pratiques et
théoriques) s’affiche comme un des obstacles majeurs. Méme si ces
deux aspects de I'apprentissage sont complémentaires et souhaitables,
peu de personnes arrivent a les conjuguer avec succes. De plus ces
exigences ne sont pas sans apporter une géne chez certains étudiants
tiraillés entre ces apprentissages obligatoires et le temps qu'ils
demandent, temps qu'ils pourraient consacrer a leur pratique



instrumentale. La réalité montre en outre un décalage entre cet
objectif ambitieux d’acquisition de connaissances et les moyens qui
sont mis pour y parvenir : finalement peu de cours de pratique
instrumentale en terme de fréquence et de volume et surtout,
malheureusement, assez peu d’enthousiasme des enseignants que j'ai
rencontré. Cette attitude semble révéler en fait leur manque de
conviction devant un systeme inadapté a former un musicien
conforme aux exigences du monde musical professionnel. Celui-ci
attend d’une personne qu’il soit capable a la fois de présenter une
connaissance approfondie pratique et théorique d’au moins une des
traditions de tabla (tout en pouvant présenter certains éléments des
autres) et d’'incarner cette compétence a travers sa personnalité et sa
créativité. Ce manque de conviction - et finalement cette prise en
compte de la contradiction flagrante avec leurs propres pratiques de
musicien - émanait notamment d’une discussion avec un joueur de
tabla de Khairagarh, J. Patel, responsable des classes formant au
Bachelor Degree. 11 me signifiait I'importance capitale pour le
développement d’une technique optimale de consacrer plusieurs
semaines voire plusieurs mois a la répétition d'un seul motif

rythmique afin d’approcher un son et des articulations de frappes

satisfaisantes. Il prenait notamment l'exemple dutheka %°,
appartenant aux types de compositions de 'accompagnement et ainsi
au réle fondamental attendu des joueurs de tabla (Bourgeau, 2008,
pp. 141-146). Cette indication pédagogique était appliquée en
particulier au theka tintal, composition sur le tal en 16 temps ( trital),
trés couramment utilisée, jouée a un tempo medium ( madhya laya).
Pour beaucoup de musiciens, le jeu de 'accompagnement avec le theka
demande une attention sur de longues années afin de servir au mieux
la prestation du soliste chanteur ou instrumentiste. Plus encore, une
synergie est recherchée pour que de l'interaction entre le soliste et
'accompagnateur dans le cours de la performance émerge un véritable
langage musical commun. Cette exigence technique dans la pratique,
nécessitant de longues heures de travail, est ainsi mise en avant par

tous les enseignants dans la voie de maitre a disciple, comme le rappel

souvent Zakir Hussain a I'occasion de ses Master-class?®. La consigne
avancée par]. Patel, pronant une pratique exclusive et prolongée (
riyaz) - pouvant également sappliquer a d’autres types de
composition comme legaida notamment - apparait ainsi en
contradiction flagrante avec les attentes du milieu institutionnel
contraignant I'étudiant a apprendre et réviser un grand nombre de
compositions dans des temps trés courts.

Cette défiance par rapport a ce systeme est accrue par un certain
décalage avec la réalité musicale contemporaine. Ainsi, sur la masse
des matériaux musicaux devant étre appris, il y a certaines
compositions anciennes et rarement jouées comme les stuti paran
(priéres associant textes et syllabes représentant des frappes) alors

que les étudiants sont souvent sous I'emprise du modele de certains



musiciens devenus l'objet d’'un véritable culte et qui présentent
souvent des jeux novateurs. De plus, I'attrait grandissant pour les
genres dit « light »(comme les ghazal et les bhajan) compléte cette
dissonance car ces genres ne nécessitent pas forcément
I'apprentissage des nombreuses compositions jouées dans le «
classical » et demandées aux examens. Un cercle vicieux se dessine
alors ou les alnés reprochent aux étudiants de passer plus de temps a
essayer d'imiter tel ou tel artiste et a jouer des bhajan et thumri dans
leurs chambres universitaires qu'a développer une pratique

progressive et rationnelle a partir de quelques compositions”. Ces
deux exemples montrent ainsi une certaine inadéquation du contenu
de lenseignement avec les attentes des éléves. Cependant j'ai
remarqué que certains professeurs pouvaient étre aussi attentifs a la
pratique des musiciens actuels et a la prise en compte de I'attrait qu’ils
constituent pour les étudiants. Ainsi Mukund Bhale expliquait aux
étudiants les apports stylistiques de Zakir Hussain, un musicien
considéré comme une des références majeures, notamment pour la
jeune génération, en raison de sa personnalité et de ses
exceptionnelles qualités artistiques lui ayant permis de développer de
nombreuses collaborations avec des musiciens occidentaux tout en
restant un musicien incontournable de la musique hindoustanie. Les

propositions novatrices de Zakir Hussain concernent notamment le jeu

d utihai %8, Bousculant un peu la forme de cette composition, il
interpréte de temps a autre un tihai ou les trois phrases sont jouées
dans des vitesses ( lay) différentes, offrant alors un jeu rythmique (

layakari) supplémentaire, a 'intérieure de la composition.

Atouts de I'’enseignement universitaire

Si sur le plan esthétique et artistique, l'académisation de
I'enseignement du tabla témoigne de quelques limites, sur le plan
social, elle comporte de nombreux atouts et satisfait aux autres
objectifs des universités. Parmi les souhaits des réformateurs de

I'enseignement de la fin du XIX® siécle il y avait celui trés important
de proposer et de diffuser au maximum I'art musical des rdg. En effet,
cet art était jusqu'alors l'occupation de certaines familles de
spécialistes et en majorité des musulmans de basses castes. Une
volonté est apparue douvrir cette tradition durag au plus grand
nombre et plus particulierement de toucher des familles de non
musicien. Cette résolution s’est affirmée avec la présence, plus ou
moins ou moins forte selon les réformateurs, d'un nationalisme indien
et hindou (Bakhle, 2005 ; Kippen, 2006). Ainsi, avec le développement
des institutions d’enseignement, de nombreux enfants de la classe
moyenne, et hindous en particulier, ont pu ainsi avoir acces a une

formation musicale. Cette évolution a participé a la valorisation

progressive de ces musiques de rdag au cours du XX° siécle entreprise



par ailleurs par différentes politiques culturelles, a tel point que le fait
de pratiquer le chant ou un instrument de musique a peu a peu
constitué un des symboles prestigieux de cette classe moyenne. Sauf
dans le cas ou ces familles de non musiciens connaissent un guru en
qui elles ont une entiére confiance, les parents placeront en priorité
leurs enfants dans ces écoles privées et publiques. Méme si, dans
I'esprit de beaucoup, ces institutions ne peuvent former des musiciens
professionnels, elles ont I'avantage de proposer un enseignement
relativement cohérent, avec un programme établi a I'avance, d’assurer
des garanties de suivi de I'enseignant et de délivrer diplémes. Ces
titres assurent aux étudiants une qualification reconnue par les
diverses instances du pays et occupent une place importante dans le
curriculum vitae pour de futures démarches d’emplois mais aussi
comme gage de respectabilité.

Au regard de I'importance sociale de ces diplémes, de nombreuses
personnes suivent en paralléle I'enseignement a 'université et celui de
maitre a disciple. Quelle que soit la qualité des cours a l'université, la
course au dipldme est d’'une importance capitale. Ainsi, afin de mettre
de leur c6té toutes les chances en vue de la réussite de leurs examens
et pour pallier au relatif manque de préparation et de suivi décrit plus
haut, les étudiants inscrits a l'université se tournent souvent,
parallelement a leurs études, vers un enseignement privé, pouvant
déboucher de temps a autre sur un enseignement de maitre a disciple
lorsque le guru est convaincu que la motivation de I'éleve dépasse la
simple exigence universitaire. De nombreux étudiants que j’ai cdtoyés
tant a Varanasi qu’aKhairagarh prenaient ainsi des cours avec des
maitres en dehors de 'université lesquels se trouvaient souvent étre
les mémes musiciens, assumant les deux réles comme c’était le cas
pour Chhotelal Misra. D'un autre c6té, de nombreux jeunes musiciens
qui suivent un enseignement de maitre a disciple et qui s’orientent
vers une carriére d’artiste s'inscrivent également dans les universités.
Cette démarche est souvent encouragée méme par leurs maitres, dans
le simple but d’obtenir ces diplémes et cette reconnaissance sociale.
Ainsi j'ai assisté aux séances d’examens du Master degree de tabla a
Khairagarh ot deux disciples de Sabir Khan et d’Alla Rakha, deux
maitres réputés de cet instrument, étaient présents. Nul doute que
'objectif de cette démarche était la recherche d’'une reconnaissance
institutionnelle utile pour leur avenir. Le faible colit des
enseignements a l'université et le systeme de bourse offert aux
familles a faibles revenus, rendent cette inscription envisageable,
comme ce fut le cas pour Ajay Kumar Pathak, un étudiant inscrit a la
BHU en 2001, originaire du Bihar et disciple de Chhotelal Misra ?°. Par
ailleurs, en dehors de la question des diplomes, a I'instar de 'exemple
introduit 2 Allahabad par le Prayag Sangit Samiti’®, le milieu
universitaire organise tout au long de I'année différentes compétitions
entre jeunes étudiants. Ajay Kumar Pathak, me rappelait souvent ces

voyages dans les autres états du Nord de I'Inde pour se rendre a ces



compétitions, notamment celle de Calcutta en 1999 - the East Zone Inter
University Youth competition - ou il recut le premier prix. Ces épreuves
sont également ouvertes aux personnes engagées uniquement dans la
voie de maitre a disciple. Elles permettent d’accroitre les liens entre
les deux systemes d’enseignement et pour les étudiants du milieu
universitaire, elles assurent une bonne préparation aux examens. Elles
représentent en outre une motivation supplémentaire étant donné la
qualité de certains jeunes musiciens provenant de familles de

musiciens ou suivant également un enseignement de maitre a disciple.

Au-dela de la formation d’interpréte, les enseignements dans les
universités de musique apportent de réelles connaissances et
compétences pour envisager un avenir professionnel non seulement
dans le domaine de I'enseignement musical mais également dans celui
de la recherche en musicologie. Cette offre de formation apporte
également des connaissances techniques qui permettront a des
étudiants de trouver un emploi dans le monde musical (ingénieur du
son, édition musicale, agent artistique...).

Valorisation d’un statut social et musical

Une autre conséquence importante de ’enseignement universitaire
est qu’il a contribué a une reconsidération du statut social des joueurs
d etabla et de leurs lignées. Le processus de reconnaissance des
musiques de rdg a travers |'enseignement universitaire et I'implication
des instances gouvernementales a eu pour effet la mise en valeur des
gharana, les différentes traditions familiales et stylistiques qui
apparaissent comme de véritables institutions sociales en ce qu’elles
présentent un ensemble de pratiques, de rites et de regles de conduite
entre des personnes. Ce mot qui s’applique uniquement au contexte
des musiques de rag de I'Inde du Nord, est utilisé depuis le milieu du

XIX® siecle (Deshpande, 1987). Alors qu’a lafin du XIX® siecle se
développait une perception négative des lignées de musiciens
porteurs des traditions de rag avec I'idée qu’elles étaient responsables
du déclin supposé de ces traditions musicales (Bakhle, 2005 ; Kippen,
2006), un changement de regard s’opére avec leur progressive
valorisation. Peu a peu, parce que ces lignées sont reconnues comme
assurant la dynamique des traditions musicales hindoustanies, elles
vont acquérir une aura prestigieuse. Bénéficiant de cette
considération favorable, les membres de ces lignées se doterent alors,
d’un point de vue identitaire, d’'une appartenance valorisée, celle de
musicien hindoustani.

Alors que le termegharana n’est d’abord employé que par les
chanteurs et les instrumentistes solistes pour désigner leurs propres
traditions, ce n’est qu’a partir du milieu du XX siecle, qu'il est utilisé

par les joueurs de tabla. 11 remplace alors, sans toutefois le faire



disparaitre totalement, le terme baj >'. Le choix du mot gharana par les
joueurs de tabla apparait alors comme une volonté stratégique dans le
but de bénéficier de la reconnaissance institutionnelle de ces lignées

de musiciens associés aux musiques derag. Cette préférence,

conjuguée a la progressive mise en valeur de leur réle musical®?, a
favorisé I'effacement d’un stigmate qu’ils supportaient en raison de
leurs origines sociales (basses castes) et de leurs associations avec
d’autres catégories de musiciens et de danseurs (Kippen, 1989 et 2006,
pp. 10-11).

Par ailleurs, on constate un certain décalage entre les discours et la
réalité musicale. En effet, les propos sur les gharana, en tant que
lignées musicales aux styles bien spécifiques , sont omniprésents et
valorisés. On les retrouve non seulement au sein des institutions
d’enseignement et des organismes culturels officiels, mais au-dela,
dans les conversations entre musiciens, lors de la présentation des
artistes sur scene, dans les livrets accompagnant les enregistrements,
dans les diffusions a la radio, a la télévision et sur internet. En méme

temps, le critere strictement musical de ces organisations a perdu de

sa pertinence au cours du XX siecle. Les particularités stylistiques,

techniques et relatives au répertoire, identifiant chaque gharana, sont

de plus en plus diffusées et partagées depuis le milieu du XX siecle
entre les musiciens des différentes lignées, par l'intensification des
supports de médiatisation. Cette propagation actuelle, favorisant les
réappropriations, tend alors a diminuer les spécificités de chacune de

ces lignées.

Conclusion

Cette étude a présenté et analysé |'enseignement du tabla en
institution a travers deux exemples a l'université. Elle a abordé
I'approche pédagogique et les conséquences artistiques et sociales sur
la culture dutabla et celle de la musique hindoustanie en général. Le
premier constat est que le processus de transmission emprunte de
nombreux traits au modéle de maitre a disciple. Létude a décrit ainsi
la prégnance d’une transmission orale inscrite dans une relation
professeur-éléve codifiée tout en laissant une place a I’écriture. Si
cette configuration particuliere entre oralité et écriture était déja
présente avant les réformes de lenseignement, les situations
universitaires observées la mettent de nouveau en lumiere. Cette
étude a montré également que ce type d’enseignement, bien que
tendant vers une proposition pédagogique ambitieuse et de qualité

tant sur le plan de la formation de l'interpréte que de la culture



musicale, ne peut prétendre, a lui seul, a la formation de musiciens
professionnels faute d’'une spécialisation et de temps. Les diplomés
disposent certes de vastes compétences techniques et d’'un large
répertoire mais cela demeure un savoir insuffisant au regard des
compétences attendues et partagées dans la pratique actuelle de la
musique hindoustanie. Pour autant, ces institutions forment de
nouveaux enseignants, permettent un accés plus large au savoir
musical, proposent des formations professionnalisantes et délivrent
des diplémes assurant une certaine reconnaissance sociale. Elles ont
également mis a I’honneur le gharana en tant qu’institution sociale
essentielle de la musique hindoustanie, procurant aux musiciens, une

appartenance identitaire prestigieuse largement revendiquée.

La mise en place d’un enseignement universitaire constitue un apport
nouveau a la tradition dutabla : un acces plus large a son savoir
pratique, théorique et esthétique, une considération de ses
caractéristiques musicologiques et de leurs rdles dans plusieurs
traditions musicales, une reconnaissance sociale des interprétes et, en
méme temps, une certaine permanence du processus de transmission
des connaissances avec les outils distincts mais complémentaires de

I'oralité et de I’écriture.

Limpact plus global de cette institutionnalisation de 'enseignement
du tabla - mais également de la pratique vocale et d’autres instruments
( sitar, bamsuri, sarod...) - sur la dynamique générale de la musique

hindoustanie reste a analyser plus avant. Le constat est que tout au

long duXX® siecle, cette forme d’enseignement a permis de
développer et d’entretenir un golt artistique et d’apporter une
expertise musicale a de nombreuses personnes au-dela du cercle
restreint des musiciens, des esthetes et des spécialistes. Ainsi, un plus
grand nombre de personnes est susceptible de se déplacer pour aller
écouter des artistes en concert, d’apprécier des enregistrements, de
partager leurs intéréts avec d’autres et d’ainsi accroitre l'aura des
musiques hindoustanies et derdg en particulier. Ainsi, au-dela des
atouts de I'enseignement musical au sein des universités, I'enquéte
pourrait se poursuivre sur une autre conséquence de cette formation
universitaire. En étudiant la composition de l'auditoire de ces
traditions musicales, une recherche pourrait envisager plus
précisément I'impact de cette formation universitaire. Chypothese est
qu'elle apparait de fagon significative comme un élément important
assurant la vitalité des musiques hindoustanies. Au cceur de cette
dynamique se trouve de nombreux spécialistes formés dans ces
institutions et provenant d’origines sociales diverses, assurant par
leurs pratiques musicales ou par leurs activités de mélomane, un rdle

essentiel de promotion et de médiation vers d’autres publics.



Notes

1. Sur TI'histoire du tabla, voir Kippen (2010), sur sa diffusion hors de
son lieu d’origine, voir Bourgeau (2010).

2.1l y a six principaux gharana caractérisés par des techniques et des
répertoires sensiblement distincts. Le lieu d’origine de ces lignées
(Punjab, Delhi, Ajrara, Lucknow, Farukhabad et Bénarés) est utilisé

pour leur nomination.

3. A partir de la seconde moitié du XIX® siécle, des musicologues, des
pédagogues et des musiciens proposent des changements a
I'enseignement musical, notamment sur les questions de I'acces au
savoir, du contenu et des méthodes pédagogiques. Ils fondent et
dirigent alors de nombreuses institutions d’enseignement. Sur ces
sujets voir Le Gargasson, 2015, pp. 297-398.

4.1le terme derdg est utilisé par les musiciens et les musicologues
selon deux acceptions. 1l s’agit d’'une part d'un mode (une sélection de
degrés) dont la particularité principale repose sur une hiérarchisation
des hauteurs et le suivi scrupuleux de nombreuses regles, le tout
faisant apparaitre une structure modale orientant le contour
mélodique lors de I'interprétation. D’autre part, ce terme désigne une
forme musicale associant des parties prédéterminées (compositions)
et des parties laissant se développer un jeu de Ilinstant
(improvisation), non sans de multiples régles et contraintes. Les
dimensions métriques et rythmiques, réunies sous le terme générique
d e tal, sont associées aux particularités modales et mélodiques et

déterminent ensemble pour cette culture musicale sa dimension
temporelle. C’est a partir du IX® siecle que I'art du rag se cristallise et

se développe. Depuis environ le XVI® siécle, il s’exprime selon deux
grandes orientations régionales (qualifiées d’hindoustanie au Nord et
de carnatique au Sud) et de nombreux genres s’y rattachent. Au sein
de la musique hindoustanie, dans laquelle le tabla occupe une place
importante, on retrouve le dhrupad, le khyal et la thumri et certaines
pratiques de gavvali, ghazal et bhajan. Pour une synthese historique et
musicologique des pratiques musicales de rdag, voir Nijenhuis (1974).

5 .Pour plus dinformations :http://www.iksv.ac.in/about et

http://www.bhu.ac.in

6 . Littéralement loffrande a Sarasvati, déesse des arts et de
I’éloquence. Chaque année en janvier, cette divinité est honorée par
des dons (nourritures, fleurs, encens...). Les musiciens complétent
souvent cette reconnaissance par le jeu de compositions et
d’improvisations.

7.La féte des enseignants ( guru) lors de la pleine lune de juillet. A
cette occasion tous les enseignants sont l'objet d'une dévotion
particuliere provenant de leur propre disciple.

8 .Dans le monde musulman ce terme désigne une pratique de
répétition de prieres. Il est employé par les musiciens hindoustanis
pour désigner des périodes de retraites plus ou moins longues dans


http://www.iksv.ac.in/about
http://www.bhu.ac.in

lesquelles une concentration au bénéfice d’'une pratique intensive et
exclusive est demandée par le maitre ou ressentie comme nécessaire
par le disciple dans le but de renforcer ses aptitudes musicales. Plus
encore, dans le documentaire de L. Leonhardt « Zakir and his friends »
(1997), Zakir Hussain, un des maitres contemporains de tabla, présente
ces pratiques collectives comme des rites de passage, des étapes
indispensables que doit franchir le musicien dans sa vie d’artiste.

9. Dans le film « Calcutta, capital du tabla » présent dans le DVD « Le
tabla avec Pandit Shankar Ghosh », eds. Le salon de Musique (2003), il
est présenté dans diverses situations d’enseignement collectif.

10.11 s’agit ici des principaux types de compositions communs aux
différents gharana, il en existe de nombreux autres qui témoignent en
partie des différences stylistiques. Le theka est la composition
essentielle de 'accompagnement, révélant la durée d’un tal et parfois
sa structure, elle sert de support rythmique aux musiciens solistes
(chanteurs, instrumentistes). Le tihai consiste en la répétition de trois
séquences identiques dans laquelle le dernier son coincide avec le
premier temps du cadre temporel ( tal). Cette figure rythmique est
commune a tous les musiciens (chanteurs, instrumentistes
mélodiques, percussionnistes) et a pour fonction, au-dela de son
esthétique hautement appréciée, de marquer la fin d'une
improvisation. Le tukra est une courte piece dotée de nombreuses
syncopes et qui se termine par untiha. Lesparan sont des
compositions directement liées a la prosodie ol le modele structurel et
compositionnel est le jeu entre syllabes longues et courtes. Les peskar,
qgaida, et rela comportent des structures répondant a une certaine
symétrie a travers 'agencement des frappes et la présence de deux
parties. Elles se distinguent toutefois dans leurs structures et leurs
fonctions. Alors que le peskar, au rythme trés syncopé est utilisé a
tempo lent en début de solo, le gdidaet le relabien que souvent
employés en solo, sont des pieces maitresses de 'accompagnement,
jouées sans syncopes mais avec de multiples possibilités de variations,
la seconde étant jouée uniquement dans un mouvement rapide. Pour
plus de détails, voir Stewart, 1974 ; Kippen, 1988 et Bourgeau, 2008.

11. Systéme de représentation syllabique des contenus musicaux, que
I'on retrouve également pour représenter les degrés de I'échelle,
présent depuis I'Inde ancienne (Widdess, 1996 ; Rowell, 1998, pp. 140-
143).

12.En effet, de nombreux tihaisont élaborés a partir de certaines
phrases de peskar, qaida, et rela.

13. Sur la prédominance de I'oral sur I'écrit dans la culture indienne,
voir C. Malamoud, 1997, pp. 85-114.

14. Information relatée par le joueur de tabla Abhijit Banerjee lors de
nos entretiens a Calcutta en janvier 2001.

15. Voir en bibliographie quelques exemples de livres publiés depuis
2005.

16. Musicien et enseignant de nad-yoga.

17. Conversation personnelle, Nice, décembre 2002.



18. Par exemple, le joueur de sarod Amjad Ali Khan utilise ce terme
pour présenter son maitre et pére, Hafiz Ali Khan (CD CDNF 150072,
1992). Dans le film de R. George « Dagarvani » (1993) et dans une vidéo
(https://youtu.be/541X22Yz1mw), le chanteur de dhrupad
Wassifuddin Dagar et Zakir Hussain emploient ce terme pour rendre

hommage a leurs maitres, respectivement l'oncle (N. Zahiruddin
Dagar) et le pere (Alla Rakha).

19.Conversation personnelle, Nice, juin 2004. Cependant, cette
situation est de plus en plus rare dans le contexte actuel dominé par la
montée du nationalisme hindou ; les musiciens réputés de confession
hindoue sont quasiment tous appelés par le terme sanskrit pandit.

20. http://www.bhu.ac.in/performing arts/instrumental music/. Les
autres objectifs, abordés plus loin, sont : former des enseignants,
encourager la recherche musicologique et linterdisciplinarité,
apporter des connaissances théoriques et pratiques utiles a I'obtention
de différents emplois dans le monde de I'art et enfin promouvoir la
musique dite « classique » (« classical music »), sous-entendu la
musique des rdg. Sur I'apparition et l'usage du terme « classical » dans
la musique hindoustanie provenant du contexte orientaliste du début

du XX¢ siecle voir Le Gargasson 2015 : chap IV. Sa réappropriation
progressive, par les musiciens et les autres acteurs du milieu musical,
en tant que catégorie dans la hiérarchie des pratiques musicales liées
aurdg en a engendré d’autres comme « light classical » et « light »
réunissant pour la premiére les différents styles de thumri et pour la
seconde les bhajan, ghazal et dans certains cas le gavvali.

21. Celle ci assure depuis 1952 la préservation et la promotion des arts
vivants indiens (musique, danse et théatre) a travers de multiples
actions.

22. Comme Abid Hussain et Ahmadjan Thirakwa (Kippen 1997, p. 191)

dans le cas de cours de tabla. Au cours du XX€ siecle, le recrutement se
fera sous condition de dipldmes et donc ouvert a des musiciens ayant
suivi le cursus universitaire, bien que de nombreux professeurs en
place ont recu parallelement une formation dans une lignée de maitre
a disciple (voir plus loin).

23. Par diverses distinctions et prix, la Sangeet Natak Akademi salue
régulierement de nombreux artistes et leurs lignées.

24. Voir par exemple l'offre de formation proposée par la Faculty of
Performing Arts de BHU et la mention des diplomes
http://www.bhu.ac.in/performing arts/courses.php.

25. Voir note 10.

26. Notamment, le 4/11/2012 a Villefranche-sur-mer.

27 .Ishvarlal Misra disciple avec Chhotelal Misra de Anoukheylal
Misra, exposait souvent cette critique lors de nos entretiens en 2001.
28. Voir note 10.

29.Les organisations gouvernementales permettent a de nombreux
indiens de bénéficier d'une bourse et d’avoir accés a des chambres

universitaires.

30. https://www.prayagsangeetsamiti.co.in


https://youtu.be/541X22Yz1mw
http://www.bhu.ac.in/performing_arts/instrumental_music/
http://www.bhu.ac.in/performing_arts/courses.php
https://www.prayagsangeetsamiti.co.in

31. Ce mot, désignant I'action de jouer mais également spécifiquement

un « style », était largement utilisé pour distinguer les différentes

lignées.

32.Phénomeéne qui se met en place a partir des années 1960 avec

notamment I'accueil tres favorable en Occident de leur jeu. Ce fait qui

a eu des répercutions en Inde par le processus de la circulation des

savoirs musicaux s’est en partie développé grace aux initiatives de

Ravi Shankar dans les techniques d’accompagnement (Bourgeau,

2010).

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs

institutions qui lui apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
EZHAUTES
ETUDESS

SOCIALES

DN

M ¥ B bas o 5 L

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropologie
des savoirs, des techniques
et des croyances

metope

méthades et outils

[

CMEE - UNIVEREITE BE CALR pour édition structurée
./
MU enssib
strasbourg dosirce e Tormatin
&t des biblothégues

¥ Lﬁﬂ
AN Fx A
WS o &,

fondation
maison des
sCiences
de I'homime

e CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE

RECHERCHE ET

PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
IATYT e DEVELOPPEMENT :
I DAMIEN
Centre Alexandre-Koyré RISTERUCCI,
Histoire dest seieron o des technicpees IMAGILE, MY

KL d En SCIENCE WORK.
Hus= @ DESIGN : WAHID
:

MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Introduction
	Approche pédagogique
	Cours collectifs
	Contenu de l’enseignement pratique et mode de transmission
	Place de la notation syllabique
	La relation professeurs étudiants

	Conséquences esthétiques et sociales
	Limites de la formation
	Atouts de l’enseignement universitaire
	Valorisation d’un statut social et musical

	Conclusion
	Nos partenaires


