
L’enseignement du tablaL’enseignement du tabla
dans les universitésdans les universités
indiennesindiennes

Notes de terrainNotes de terrain

Revue d'anthropologie des connaissancesRevue d'anthropologie des connaissances , , 1414 , , n°2n°2 , , 20202020

Résumé
Cette étude présente l’enseignement du tablā dans deux
universités en Inde. Elle aborde l’approche pédagogique déployée
et les conséquences artistiques et sociales sur la culture du tablā.
La recherche décrit l’importance dans ce cadre institutionnel
d’une transmission orale inscrite dans une relation professeur-
élève codi!ée tout en laissant une place à l’écriture. L'enquête
montre que cet enseignement ne peut prétendre, à lui seul, à la
formation de d’interprètes professionnels faute d’une
spécialisation et de temps. Bien que disposant de vastes
connaissances, les diplômés ont bien souvent un niveau de
compétences pratiques insu(sant au regard des exigences de la
scène musicale hindoustanie. Pour autant, ces écoles forment de
nouveaux enseignants, dispensent des connaissances générales et
techniques pouvant satisfaire à di*érentes professions du monde
musical et délivrent des diplômes assurant une certaine
reconnaissance sociale. Elles ont également mis en valeur le
gharānā en tant qu’institution sociale indissociable de la musique
hindoustanie et désignant, pour les musiciens, une appartenance
prestigieuse, largement revendiquée.

Introduction
Le tablā est un membranophone à percussion digitale qui émerge peu à
peu au XVIIIe siècle dans le nord-ouest du sous-continent indien. En
raison d’une popularisation grandissante et quasi planétaire au cours
de la seconde moitié du XXe siècle, il est devenu un des emblèmes
culturels de l’Inde contemporaine (Kippen, 2006, p. 7)1. Des lignées

Antoine Bourgeau

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=291


musicales de maître à disciple, appelées bāj puis gharānā, ont

développé et perpétué la pratique de cet instrument2. Dès le début du
XXe siècle, dans le contexte d’une réforme de l’enseignement musical,
des cours de tablā commencent à être proposés au sein d’écoles
publiques et privées3.

Aujourd’hui de nombreuses universités o*rent des formations dédiées
à ce tambour, dispensées par des professeurs réguliers ou
occasionnels. Selon les lieux, l’apprentissage pratique est complété par
des enseignements plus généraux (histoire, théorie musicale,
organologie...) touchant à diverses traditions musicales indiennes,
tout particulièrement celle du rāg, considérée comme l’une des plus
prestigieuses4.

Élaboré à partir de mes recherches sur le tablā entreprises depuis
1997, cet article aborde la transmission et la mobilisation des
connaissances pratiques, théoriques et esthétiques du tablāen
examinant les e*ets de la mise en place de son enseignement dans
deux universités. Sur le plan de la transmission, tant au niveau des
techniques de jeu que du répertoire, je mets en évidence les liens de
dépendance entre oralité et écriture ainsi que la confrontation et
l’hybridation des modèles d’enseignement. Concernant la mobilisation
de ces connaissances, je montre que si elles sont destinées en premier
lieu à être utiles dans le contexte du monde musical professionnel
hindoustani, elles sont également sollicitées dans le cadre plus large de
la société indienne. Selon une approche ethnomusicologique, ces
enjeux sont traités en deux parties, l’une abordant les outils et les
techniques pédagogiques déployés par les enseignants dans ces
universités et l’autre, les conséquences esthétiques et sociales de cette
institutionnalisation.

Approche pédagogique
E n 2001, j’ai assisté à des leçons de tablā dans deux universités : le
Indira Kalā Saṅgīt Vishwavidyālaya de Khairagarh (État du
Chhattisgarh) et la Faculty of Performing Arts de Bénarès (État de
l’Uttar Pradesh). La première est inaugurée en 1956 grâce au
patronage de Raja Birendra Bahadur Singh et de Rani Padmavati Devi
Singh de l’état princier de Khairagarh qui o*rirent un palais et des
terres tandis que la seconde est fondée en 1950 comme un
département de la Banaras Hindu University (BHU) créée en 1916 5.
Les cours étaient assurés respectivement par Mukund Bhale et
Chhotelal Misra, deux professeurs aux parcours professionnels bien
distincts mais qui ont été en contact très tôt avec le monde



institutionnel. Né en 1953, Mukund Bhale commence son
apprentissage du tablā dès l’enfance auprès de Rao Shirgaonkar et de
Gajanam Tadey puis s’inscrit à l’université de Khairagarh. Diplômé, il
rejoint en 1982 l’équipe enseignante de cette université. Il est à
l’initiative du nouveau département de percussion inauguré en 1994
qu’il dirige jusqu’en 2014 en tant que professeur de tablā à l’exception
de deux années (2005-2007) passées à Lucknowau Bhatkhande College
of Hindustani Music. Au cours de sa carrière il accompagne di*érents
artistes renommés de khyāl comme Hariprasad Chaurasia ou Prabha
Atre. Chhotelal Misra (1940-2013), disciple du célèbre Anoukheylal
Misra, commence sa formation à l’âge de six ans et devient un des plus
illustres représentants du gharānā de Bénarès. Sa rencontre avec
Lalmani Misra, éminent musicien et pédagogue, directeur dès 1958 du
département de musique instrumentale de la BHU, lui ouvre les portes
de cette institution dans laquelle il enseigne une grande partie de sa
carrière jusqu’en 2002. Sa collaboration avec Lalmani Misra l’amène à
l’étranger pour des concerts et des enseignements dans de
nombreuses universités aux États-Unis et en Europe. Parallèlement à
sa fonction au sein de la BHU, il accompagne de nombreux artistes
célèbres de khyāl de son temps lors de concerts en Inde et à l’étranger,
collabore régulièrement à la All India Radio (radio nationale) et forme
une multitude d’artistes dans la voie de maître à disciple. Il est
également l’auteur d’ouvrages majeurs sur le tablā et la tradition de
Bénarès (Misra, 2006 et 2007).

Les éléments présentés ici montrent que le modèle de la tradition de
maître à disciple ( guru-śiṣyā-paramparā) transparaît à di*érents
niveaux.

Cours collectifs
Il s’agissait de cours collectifs dans lesquels une vingtaine d’élèves,
appartenant sensiblement à la même tranche d’âge, étaient rassemblés
en arc de cercle (Khairagarh) ou en di*érentes lignes (Varanasi)
devant le professeur.

La forme du cours collectif, bien que caractéristique de l’enseignement
institutionnel, n’est pas exclusive à ce type d’enseignement. Ainsi dans
le contexte pédagogique de maître à disciple, cette situation se
retrouve également en complément et en alternance avec des cours
individuels. Loin d’être anodine, cette con!guration constitue une des
dimensions essentielles de la formation du musicien. Ces séances
collectives ont lieu lors de rencontres plus ou moins formelles et
régulières ( sāthsang) en présence ou non du maître, à l’occasion d’une
célébration ( Sarasvatī pūjā  6, gurupurṇimā 7…) ou lors de sessions
intensives de perfectionnement ( cillā 8). Contrairement au cadre
institutionnel, l’âge et le niveau des élèves peuvent être ici très



disparates. Des enfants ou des débutants côtoient souvent des adultes
et des élèves plus expérimentés dans une dynamique valorisant
l’émulation collective, la persévérance et l’humilité. Ainsi, le joueur de
tablā Shankar Ghosh, illustre interprète et pédagogue, décédé en 2016,
a*ectionnait ces situations d’enseignement collectif dans lesquelles se
trouvaient parfois un grand nombre de ses disciples à son domicile de
Calcutta, comme lors de la Sarasvatī pūjā de 2001 où il présenta un long
solo dans une attitude de dévotion et de pédagogie9. Dans le contexte
universitaire, des entraînements et des répétitions entre étudiants
peuvent avoir lieu et sont souvent spontanément organisés par les
élèves notamment ceux qui se trouvent dans les résidences
universitaires comme j’ai pu l’observer dans le quartier de Assi ghat à
Varanasi où étaient réunis de nombreux étudiants de la BHU.
Cependant, dans ce cas, ces réunions dépassent le cadre o(ciel de
l’enseignement à l’université, bien que les enseignants encouragent
généralement ce genre d’initiative. De plus, elles sont limitées dans le
temps car la formation à l’université n’excède pas quelques années
alors que dans l’enseignement de maître à disciple elles s’inscrivent
dans la longue durée. Ces modalités de rencontre et de temporalité
marquent ainsi une di*érence importante entre l’enseignement à
l’université et l’enseignement de maître à disciple tout en jouant
également un rôle considérable dans la formation du musicien
professionnel de la scène musicale hindoustanie.

Contenu de l’enseignement pratique et mode de
transmission

Mukund Bhale et Chhotelal Misra enseignaient di*érentes pièces du
répertoire des joueurs de tablā, principalement ceux évoluant dans le
khyāl, ainsi que l’art du jeu improvisé, composante essentielle de cette
pratique musicale. Au cours des siècles, les joueurs de tablā ont
développé au sein des gharānā un très large répertoire comprenant
divers types de compositions. Ils peuvent être distingués en deux
grands ensembles. Dans un premier se retrouvent les tḥekā, tihāī,
tụkrae t paran qui apparaissent comme des structures !xes. Dans un
second, on regroupe les peśkār, qāida et relā qui sont formés d’un
thème admettant de possibles variations ( paltạ̄).Celles-ci sont réalisées
par des techniques de permutations et de répétitions de certaines
sections du thème. Ces variations qui entraînent des expansions et des
développements marquent en grande partie l’orientation du jeu
improvisé des joueurs de tablā 10. Ces types de compositions
comportent de très nombreuses pièces jouées selon les techniques et
le style des di*érents gharānā. Elles ont des fonctions précises et
doivent être interprétées à certains moments de l’accompagnement
ou du solo. En raison de la !liation du tablā avec trois
membranophones ( pakhāvaj, ḍholak et naqqārā) aux répertoires et aux



techniques bien distincts, le jeu de ces compositions et de ces
improvisations combine diverses approches métriques et rythmiques
en de complexes intrications (Stewart, 1974 ; Kippen, 2000). On
constate ainsi la présence des deux types d’organisation temporelle
(divisive et additive) mis en avant en musicologie (Arom, 2007, p. 937)
et deux orientations rythmiques : l’une centrée sur les accents
(orientation qualitative) et l’autre sur le timbre et la durée des sons
(orientation quantitative). Ces caractéristiques, o*rant de larges
possibilités de jeu, ont permis aux joueurs de tablā d’être associés à de
nombreux genres musicaux. Alors que l’origine et le développement
de la pratique du tablā sont intimement liés à l’émergence et à la
popularisation au XVIIIe siècle du khyāl et de la tḥumrī, son
adaptabilité a favorisé son utilisation au sein d’autres genres plus
anciens comme le qavvālī et le dhrupad ainsi que dans une myriade
d’autres pratiques musicales indiennes et occidentales (Bourgeau,
2010).

La pièce musicale choisie pour l’enseignement du jour était présentée
en deux étapes. Elle était tout d’abord récitée à l’aide d’un système de
correspondance entre les frappes et des syllabes11. Elle était ensuite
jouée sur l’instrument en précisant alors les positions spéci!ques de
jeu et l’intention musicale à travers les dimensions rythmiques et
stylistiques. Quelques indications contextuelles étaient parfois
apportées (origine et histoire des gharānā, précisions sur les catégories
rythmiques, circonstances de jeu) accompagnées de temps à autres
d’anecdotes concernant tel ou tel artiste, histoires riches
d’enseignement car véhiculant souvent les codes et les valeurs des
musiciens. A la suite de ces indications, les élèves étaient invités à
reproduire la composition oralement en maintenant la battue
représentant le cadre temporel ( tāl) puis sur leurs instruments en
respectant les positions des frappes et l’intention d’interprétation
précisée au préalable par le professeur. L’apprentissage de la pièce se
poursuivait alors en la répétant de nombreuses fois, avec ou sans le
professeur. S’il s’agissait d’un  peśkār, d’un qāida ou d’un relā, comme
c’était souvent le cas, le professeur introduisait régulièrement,
lorsqu’il ressentait que la composition était su(samment acquise, à
l’oral ou en la jouant sur son instrument, une variation ( paltạ̄) ou un
tihāī 12. Cette méthode permet de développer chez l’étudiant une
concentration accrue et une capacité à reproduire dans l’instant un
énoncé musical, habilité indispensable à la pratique du musicien
hindoustani dans laquelle les improvisations sont marquées par des
échanges d’idées, des jeux de question-réponse ( savāl jawāb, javāb
saṅgat) ou au contraire, par des passages où les musiciens développent
un même rythme ( sāth saṅgat) sur leurs instruments respectifs. Dans
le cas du tḥekā, la répétition de la composition se faisait également en
apportant peu à peu les nombreuses et subtiles ornementations que
doit connaître le musicien tout en gardant pleinement audible sa
structure de base. Le professeur introduisait parfois aussi certains



mouvements rapide ( āmad) sur les derniers temps du tḥekā pour
mettre en valeur le premier temps du cycle, !gure de style très
courante dans les genres khyāl et tḥumrī (Clayton, 2007). Pour les
autres compositions ( tụkraet paran) seule la répétition à l’identique de
ces pièces était suivie, en partie parce qu’elles revêtent souvent des
structures complexes et sont jouées sans variations.

Au moment de mes visites, les professeurs ne se référaient à aucun
ouvrage précis ou manuel de tablā mais à leur mémoire et à leur
propre formation. Cette orientation dans le processus de transmission
semble perdurer dans d’autres universités. Ainsi, Sanjoy
Bandyopadyay, professeur au département de musique de l’université
d u Sikkim, interrogé récemment, me con!ait que ses collègues
professeur de tablā, dispensent leurs cours de la même manière. Ainsi,
au regard de l’orientation pédagogique observée, la situation était
strictement identique à l’enseignement de maître à disciple dans sa
version collective. L’enseignement était ainsi de type aural et oral basé
sur l’écoute et la reproduction des gestes et du son par imitation et
imprégnation et accompagné d’indications précises sur la posture, les
doigtés, les rythmes, les nuances et les intentions de jeu. De plus, le
fait que le contenu de l’enseignement donnait une large priorité à la
répétition de pièces du répertoire habituel des joueurs de tablā, plutôt
qu’à une approche théorique, marquait bien une dimension plutôt
holistique qu’analytique, fortement présente dans la situation de
maître à disciple (Schippers, 2003).

Place de la notation syllabique
Dans ce contexte où prédominait l’oralité je notais la présence
importante d’une pratique écrite à travers une notation musicale
syllabique. Ainsi, après avoir récité et joué les compositions, les
étudiants étaient autorisés à les écrire. Ils employaient alors un
système de notation figurant la succession des sons des frappes à l’aide
de syllabes, en une transcription de la composition disposée en
di*érentes lignes où apparaît seulement la corrélation avec la
structure du cycle ( tāl). Telle qu’elle est communément utilisée, cette
notation, associée à la représentation orale des rythmes, s’apparente à
celle utilisée tout au long de l’histoire musicale indienne où
n’apparaissent pas les indications de rythmes (accent, durée, timbre)
et d’ornementations (Widdess, 1996). Elle a pour fonction d’agir
comme un support à la mémorisation de l’interprétation d’une pièce.
Cette notation se retrouve dans la tradition théorique des traités
musicaux mais également, quoique de façon non systématique, dans
celle de maître à disciple.

Dans le contexte de l’enseignement universitaire étudié ici, on aurait
pu s’attendre à retrouver l’utilisation d’un système de notation



beaucoup plus précis apparu notamment au moment des réformes de
l’enseignement de la !n du XIXe siècle comme celui développé par
Dattatreya Vasudev Patwardhan (alias Gurudev). Ce musicien,
directeur associé à V.-D. Paluskar  pour diriger le Gāndharva
Mahāvidyālaya de Lahore est l’auteur du Mṛdaṅg aur Tablā
Vādanpaddhati, un manuel de pakhāvaj et de tablā avec notations
présentant un répertoire de 173 compositions, publié en 1903. Dans
cette édition, il élabore de remarquables notations inspirées des écrits
de V.-D. Paluskar (Kippen, 2006, pp. 63-66). L’objectif de Gurudev était
de réaliser une transformation radicale du système de notation
jusqu’alors employé dans la littérature et par certains musiciens tout
en conservant la dimension syllabique. S’a(rme une volonté de
concevoir une notation à destination d’autres personnes, et
notamment à des groupes d’étudiants, précisant tous les aspects
nécessaires au jeu des compositions. Ainsi celle-ci spéci!e les
dimensions rythmiques avec des indications d’accentuation et des
signes !gurant la durée des sons et des silences. Les deux mains sont
distinguées mettant en évidence les frappes simultanées et alternées
ainsi que la précision d’enchaînements spéci!ques de frappes dans le
contexte de certaines compositions. Un autre apport important
précise la dimension du rythme en distinguant les di*érents timbres
joués. Alors que certaines syllabes admettent di*érentes positions de
frappe et ainsi de spectre sonore, un système de signes désigne
dorénavant la corrélation unique entre une syllabe et une frappe
correspondante (Kippen, 2006, pp. 66-69). L’ensemble de ces éléments
apporte alors une représentation graphique très proche de
l’événement sonore. Il s’agit alors en ce début du XXe siècle de la plus
élaborée des notations rythmiques jamais atteintes pour des
compositions de percussions indiennes (Kippen, 2006).

Or je n’ai pas constaté la présence d’un tel système lors de mes
observations en 2001 à Khairagarh et à Varanasi. Nulle trace non plus
du système adopté par Shankar Ghosh et conçu par son maître Gjan
Prakash Ghosh dans lequel un ensemble de signes précisait les
positions des frappes. Trois explications peuvent être avancées pour
comprendre l’absence de ces dispositifs mais aussi le maintien de
l’ancienne notation syllabique.

La première est que le système conçu par Gurudev a connu une
di*usion très limitée au cours du XXe siècle. Dans les éditions
ultérieures du manuel (en 1938 et 1982), publiées après la mort de
l’auteur, cet ensemble de signes prescriptifs est largement simpli!é et
tronqué en raison des contraintes typographiques, de la présence de
nombreuses coquilles et d’un choix éditorial illustrant l’évolution de
la pensée théorique (Kippen, 2006). Dans ces conditions, il est évident
que ce système, !nalement visible uniquement dans l’édition d’origine
et dans les institutions où Gurudev enseignait à Lahore puis Bombay,
soit resté très peu connu, même parmi les musiciens et les



musicologues.

Une seconde raison tient à l’importance et à la constance de la
transmission orale incluant l’usage de la parole, l’écoute et la
reproduction de contenus sonores. Cette situation peut être reliée à la
philosophie du son sacralisé, considéré comme une énergie, porteur et
medium de connaissances, tel que le présente le Veda, cet ensemble de
savoir – considéré comme ayant été entendu – au fondement du
monde hindou, réunis en di*érents textes à partir du XVe siècle
avant J.C. Cette importance du son a conditionné en grande partie le
mode de transmission des connaissances et a procuré à la personne
chargée de les transmettre un statut extrêmement prestigieux. Dans
cette orientation, seul le phénomène acoustique (à la fois en tant que
parole et son inarticulé) porté par l’enseignant permet l’accès
véritable à la connaissance et cette transmission garantit la validité du
savoir13. Par contraste, le recours à l’écrit et tous éléments graphiques
se substituant à la parole du maître sont suspectés d’entraîner des
erreurs menant !nalement à une corruption du savoir, voire à sa perte
(Widdess, 1996, p. 391). Dans le contexte musulman, en dépit d’une
religion développée sur les bases de l’écrit coranique, l’oral est aussi
considéré comme supérieur à l’écrit car il est la source originelle de la
Révélation de la connaissance et sa transmission ne peut que suivre ce
procédé (During, 1994, p. 252). L’écrit, bien que de moindre
importance, a coexisté avec l’oralité, puisqu’il est présent depuis au
moins les premiers textes du Veda. Dans le cadre musical, sous forme
de notation, de description et d’analyse, il a servi de support à la
préservation d’un savoir théorique et pratique. Les di*érents traités et
encyclopédies qui ont jalonné l’histoire de la musique indienne et les
manuscrits de musiciens renfermant des thèmes chantés ( bandiś), des
phrases mélodiques devant être interprétées à un tempo rapide ( tān)
ou des paran témoignent de la présence continuelle de l’écrit au sein
des traditions musicales dominées par l’oralité. En conséquence, la
maîtrise de l’oralité parmi les musiciens hindoustanis de toutes
confessions a pu être un frein à l’adoption et l’usage d’une écriture du
son et donc de la notation musicale telle que l’avait conçue Gurudev.
L’ancienne notation syllabique, préservant la place essentielle du
maître dans le processus de transmission, étant par ses limitations
même la concession maximale à l’usage de l’écrit. Autrement dit, on
peut faire l’hypothèse que tout au long de l’histoire de la musique
indienne et même depuis ce moment de la réforme de l’enseignement
à la !n du XIXe siècle, la nécessité de développer et d’adopter un
système d’écriture a eu peu d’emprise sur les musiciens, cela en raison
de cette philosophie du son et de la place essentielle de l’enseignant,
garant de la transmission du savoir d’une génération à l’autre.

Enfin, un troisième argument, liée à l’attachement au répertoire et à sa
propriété intellectuelle, gage de reconnaissance professionnelle et
vitale, peut être apporté. Un système de notation précis et compris par



tous aurait certainement entraîné une grande di*usion du répertoire,
phénomène de propagation qui a longtemps été soigneusement
contenu. En e*et, lorsque les musiciens dépendaient presque
exclusivement des mécénats princiers et aristocratiques, le répertoire
– ou tout au moins certaines compositions ou techniques – était tenu
secret car il représentait un style ayant les faveurs de tel ou tel homme
de pouvoir. En l’absence de tout système de droit d’auteur et de
contrat d’édition, seule la qualité du répertoire était la garantie du
soutien d’un patron assurant la viabilité professionnelle de la pratique
du musicien et de sa lignée. Cette attitude vis-à-vis du répertoire est
restée très vivace tout au long du XXe siècle comme en témoignent
des anecdotes de maîtres qui ont gardé secrètes certaines de leurs
compositions tout au long de leur vie, ne les transmettant qu’à un âge
avancé à leurs meilleurs disciples14. Ces comportements ont
certainement été une entrave à une représentation graphique précise
des nombreuses compositions. En craignant que celles-ci ne se
dispersent, ces méthodes de transcriptions n’auraient pas été adoptées
par les musiciens et !nalement peu relayées au sein des écoles et des
universités. Ceci a pu constituer une résistance face à la di*usion des
pratiques musicales engendrées par les nombreux supports de
médiatisation qui se sont imposés depuis le milieu du XXe siècle :
radio, enregistrements audio et vidéo, concerts publics et en!n
internet avec ses plateformes de streaming…

La notation syllabique, communément utilisée dans la situation de
maître à disciple et donc à l’université comme je l’ai constaté, est
également présente au sein de nombreux manuels de tablā présentant
les techniques et le répertoire des di*érents gharānā. En plus de
« classiques » relativement anciens (par exemple : Manuji, 1932 ;
Mulgaokar, 1975), de nombreux ouvrages ont été publiés en anglais et
en hindi ces dernières décennies, accompagnant la montée
progressive de la popularisation de cet instrument15. Si ces ouvrages
ne sont pas employés par les professeurs de pratique instrumentale
dans le cadre de leurs cours, comme je l’ai constaté à Khairagarh et
Varanasi, en partie parce que la démarche d’enseignement est
marquée par le modèle nord indien de maître à disciple, il est possible
de les retrouver dans les bibliothèques de campus où les étudiants
sont généralement encouragés à les consulter en même temps que les
ressources en ligne de plus en plus nombreuses. Ils peuvent ainsi se
référer à ces ouvrages spécialisés et s’en inspirer sans toutefois avoir
la garantie que leurs interprétations seront sans erreur puisque la
plupart du temps les notations sont dépourvues de précisions
rythmiques essentielles. La di*usion et l’adoption d’une notation plus
précise, comme celles élaborées par Gurudev et Gyan Prakash Ghosh,
auraient permis aux auteurs d’ouvrages sur le tablā d’uniformiser les
nombreuses transcriptions de compositions a!n de réellement mettre
en valeur ces répertoires et de remplir le rôle de conservation du
patrimoine oral généralement mis en avant à l’occasion de la parution



de ces ouvrages.

La relation professeurs étudiants
La prégnance du modèle du maître à disciple transparaît également à
travers di*érents comportements qui accompagnent le déroulement
des cours et la poursuite de la formation à l’université. Le fait que des
contacts entre élèves et professeurs puissent avoir lieu en dehors des
séances de cours, comme c’est très souvent le cas dans la relation de
maître à disciple, atteste de l’empreinte de ce modèle dans le contexte
universitaire. Ainsi il arrive que lorsque leurs enseignants résident
près des campus, comme j’ai pu le constater à Khairagarh, certains
étudiants leurs rendent visite régulièrement. Comme dans la relation
de maître à disciple, cette proximité ne consiste pas à donner ou
recevoir une leçon de musique, mais s’inscrit dans l’intention de
rendre quelques services, de s’imprégner des habitudes du maître et
de ses activités et en !n de compte de prendre pour modèle une
certaine éthique. Cette expérience, source de savoir divers, est
considérée comme très importante et indissociable de l’enseignement
musical. Sanjoy Bandopadhyay, enseignant de sitar à l’université de
Khairagarh de 1980 à 2001, incitait à ce genre de relation. Ceci a par
ailleurs été encouragé à partir de la seconde moitié du XXe siècle par
diverses institutions, comme la Sangeet Research Academy de
Calcutta, en tentant de faire le lien entre les deux systèmes
d’enseignement et en favorisant la présence des enseignants sur les
campus.

Se retrouve également dans le contexte universitaire l’acte de toucher
les pieds, attitude bien présente dans les relations de maîtres à
disciples. Ce geste, réalisé avant et après les cours au moment de la
prise de contact et du congé, s’accompagne du fait de porter
immédiatement la main à la poitrine ou au front. Il s’agit d’une
attitude très courante en Inde exprimant un grand respect à l’égard
d’une personne en raison de ses connaissances, de ses compétences et
de ses qualités éthiques ou simplement de ses liens familiaux. Dans le
cadre de l’enseignement il comporte un sens plus précis : selon Sri
Hanuman 16, le pied symbolise l’endroit de l’ouverture de l’être, c’est
par là que la connaissance passe en premier et imprègne l’individu17.
Le fait de toucher les pieds d’une personne peut ainsi indiquer que l’on
a beaucoup à apprendre d’elle tout en exprimant une grande
considération. Dans le cadre universitaire, cette action commune
envers l’enseignant est ainsi largement en usage comme un
prolongement des habitudes communes extérieures de marques de
respect.

En!n, j’ai constaté à de nombreuses reprises l’emploi des termes guru
et ustād à la place du patronyme de l’enseignant ce qui est une règle



absolue dans la voie de maître à disciple en signe également de
respect. Alors que les termes de guru et d’ ustād appartiennent
respectivement à des environnements culturels hindous et
musulmans, leurs emplois dans le contexte de la musique
hindoustanie ne révèlent pas forcément une opposition selon les
appartenances religieuses. Ainsi la principale signi!cation du terme
guru – l’action d’enseigner et plus précisément de guider –
profondément ancrée dans la culture hindoue, pourra être utilisée et
justi!ée pour quali!er des musiciens musulmans18. De même, le terme
d’ ustād a pu être adressé à des musiciens hindous en raison de leur
grande compétence artistique. Signi!ant littéralement en persan de
façon large « maître », il est devenu dans le contexte de la musique
hindoustanie et de l’importance des gharānā, surtout au XIXe siècle,
plus spéci!quement un vocable d’adresse honori!que, la marque
d’une identité sociale liée au contexte prestigieux du patronage
musical des cours princières (Silver, 1976, p. 27). Il a pu être ainsi
attribué à tout musicien réputé quelque soit son appartenance
religieuse. Cet usage, selon J. Kippen, s’est poursuivi tout au long du
XXe siècle et encore récemment dans le Punjab 19. Dans le contexte de
l’enseignement à l’université et de la relation professeur-élève,
l’emploi de ces termes semblent toutefois plus relever d’habitudes de
politesse et de courtoisie envers l’enseignant et de leur lien avec la
musique hindoustanie, que d’une attitude de dévotion et de profond
respect qui ressort habituellement de la relation de maître à disciple.

Conséquences esthétiques et sociales
Le second enjeu sur lequel je voudrais apporter une contribution
concerne l’impact sur le plan artistique et social de cette formation
dans les universités.

Limites de la formation
Parmi les principaux objectifs de l’enseignement universitaire, se
trouve celui, souvent mis en avant, de former des musiciens
professionnels, représentants de la prestigieuse tradition du rāg. Dans
la liste présente sur le site de Faculty of Performing Arts de la BHU,
cette visée !gure en première place20. Or le constat de plus d’un siècle
est qu’à de rares exceptions près, cette formation ne peut déboucher à
elle seule sur une carrière de concertiste. Pourquoi cette formation ne
permet pas de renouveler les générations de musiciens et notamment
ceux portant la tradition du rāg ? Si l’on considère les compétences
minimales attendues par les principaux acteurs de cette tradition
(musiciens, musicologues, organisateurs de concerts et mélomanes)
dans la connaissance et l’élaboration des rāg au sein des principaux
genres hindoustanis ( dhrupad, khyāl, tḥumrī) deux points semblent



décisifs : la spécialisation musicale et stylistique et le temps de la
formation dédiée à une pratique assidue et intensive.

Ces pratiques musicales se sont constituées depuis plusieurs siècles au
sein de lignées de spécialistes consacrant leur existence entière à
l’élaboration de leur art et en maintenant des générations de
musiciens professionnels, grâce en grande partie au patronage
artistique des cours princières et des milieux aristocratiques. Depuis le
début du XXe siècle, avec l’évolution politique, les sources de revenus
des musiciens se sont diversi!ées. Alors que le déclin des cours
princières pouvait mettre en péril la tradition hindoustanie, de
nouvelles opportunités d’emplois sont apparues. Elles émanent de
diverses actions des pouvoirs en place sous forme de mécénat princier
et privé et, depuis l’avènement de la nation indienne, de politiques
culturelles publiques, avec notamment l’œuvre de la Sangeet Natak
Akademi 21. Ces initiatives ont permis la création d’institutions
d’enseignement avec l’ouverture de postes de professeurs proposés à
d’éminents musiciens22. Elles ont favorisé également le
développement de multiples opérations de promotion des arts comme
le soutien à des programmes de radio et de télévision dédiés à la
musique ou des collaborations dans l’organisation de festivals et de
concerts. D’autre part, la forte croissance des concerts en Inde ou à
l’étranger, l’essor des cours privés rémunérés – alors que ce n’était pas
forcément le cas auparavant – et la possibilité de participer à des
enregistrements pour des maison de disques, des labels ou pour
l’industrie du cinéma sont venus compléter les sources de revenus.
Ainsi, la profession de musicien hindoustani dépend de ces possibilités
qui sont apparues dans le monde indien contemporain. Le fait
d’appartenir au monde de la musique hindoustanie à travers un
gharānā reconnu est alors très important pour prétendre être associé
favorablement à ces di*érentes o*res de cette vie professionnelle.
Une vie dont la trajectoire est souvent incertaine et parfois di(cile en
raison d’une forte concurrence entre musiciens, ampli!ée
potentiellement par les différentes appartenances identitaires (Jugand,
2012 ; Le Gargasson, 2018). Ainsi, ces lignées ont cultivé à l’intérieur
même de ces di*érents genres hindoustanis des styles distinctifs
approfondissant au !l des générations des répertoires, des techniques
et des esthétiques. Par conséquent, au sein de la tradition de maître à
disciple, les guru sont conscients de ce patrimoine et de sa qualité
d’autant plus que celui-ci a été largement valorisé par l’État indien23.
Ainsi, ils mettent tout en œuvre pour former des musiciens capables
de représenter cette tradition à travers un enseignement très
spécialisé dans le style particulier de leurs lignées. Cet apprentissage
débute parfois dès le plus jeune âge et se poursuit pendant de longues
années et au moins deux décennies de pratique assidue sont souvent
nécessaires pour permettre au musicien de commencer à se produire
régulièrement sur les scènes musicales de la «  classical music ». Plus
encore, les musiciens disent souvent que l’apprentissage ne se termine



jamais, qu’une vie ne su(t pas à atteindre l’idéal musical, qu’il y a
toujours des compositions à apprendre, des techniques à a(ner, que
l’élaboration de l’improvisation est constamment à renouveler et
nécessite une démarche constante de recherche et de pratique de jeu.

Dans le cadre universitaire présenté ici, les cours sont dispensés
pendant environ une dizaine de mois et la formation est poursuivie en
général sur plusieurs années24. Des épreuves pratiques et théoriques
clôturent les années universitaires et débouchent, en cas de succès,
sur di*érents diplômes. Lors de ses recherches à Lucknow dans les
années 1980, J. Kippen constatait l’important programme, en terme de
volume, devant être connu pour deux examens di*érents, celui de la
troisième année ( Madhyama) et de la cinquième (  Visharad) (Kippen,
1988, p. 138). Cette situation est corroborée par mes propres
observations à Khairagarh et Bénarès. Ce programme important
découle en partie de l’orientation générale de l’enseignement
institutionnel mettant l’accent sur la transmission d’un savoir étendu
et exhaustif. Dans le cas du tablā cela apparaît dans une volonté
d’aborder les caractéristiques principales du répertoire de tous les
gharānā plutôt que de se cantonner sur des compositions et des
techniques de jeu et d’improvisation relatives à une tradition
spéci!que comme dans la tradition de maître à disciple. Ainsi, les
étudiants se voient contraints d’assimiler dans sa globalité le
répertoire du tablā décrit plus haut (techniques, types de composition
et procédé d’improvisation) avec de nombreuses compositions
relatives à tous les gharānāIls doivent également acquérir des
connaissances théoriques et générales en musicologie et en histoire de
la musique hindoustanie. Cette dernière exigence nécessite, en plus
des cours spécialisés, la consultation de documents en bibliothèque ou
en ligne. Les épreuves pratiques consistent en une exposition d’un
solo (pouvant durer plus de 30 minutes) devant être complétée par
une explication orale des enchaînements et des structures des
compositions. Les épreuves théoriques sont écrites et portent sur des
questions d’ordre général (biographie de musicien, histoire et
organologie, connaissance des di*érents traités…) et spéci!que à la
culture du tablā (histoires et caractéristiques des gharānā).

J’ai pu observer que les deux critères assurant la dynamique des
musiques de rāg dans la formation de maître à disciple – la
spécialisation musicale et stylistique et le temps consacré à une
pratique assidue et intensive – font défaut dans la formation
universitaire. La double demande de connaissances (pratiques et
théoriques) s’a(che comme un des obstacles majeurs. Même si ces
deux aspects de l’apprentissage sont complémentaires et souhaitables,
peu de personnes arrivent à les conjuguer avec succès. De plus ces
exigences ne sont pas sans apporter une gêne chez certains étudiants
tiraillés entre ces apprentissages obligatoires et le temps qu’ils
demandent, temps qu’ils pourraient consacrer à leur pratique



instrumentale. La réalité montre en outre un décalage entre cet
objectif ambitieux d’acquisition de connaissances et les moyens qui
sont mis pour y parvenir : !nalement peu de cours de pratique
instrumentale en terme de fréquence et de volume et surtout,
malheureusement, assez peu d’enthousiasme des enseignants que j’ai
rencontré. Cette attitude semble révéler en fait leur manque de
conviction devant un système inadapté à former un musicien
conforme aux exigences du monde musical professionnel. Celui-ci
attend d’une personne qu’il soit capable à la fois de présenter une
connaissance approfondie pratique et théorique d’au moins une des
traditions de tablā (tout en pouvant présenter certains éléments des
autres) et d’incarner cette compétence à travers sa personnalité et sa
créativité. Ce manque de conviction – et !nalement cette prise en
compte de la contradiction ]agrante avec leurs propres pratiques de
musicien – émanait notamment d’une discussion avec un joueur de
tablā de Khairagarh, J. Patel, responsable des classes formant au
Bachelor Degree. Il me signi!ait l’importance capitale pour le
développement d’une technique optimale de consacrer plusieurs
semaines voire plusieurs mois à la répétition d’un seul motif
rythmique a!n d’approcher un son et des articulations de frappes
satisfaisantes. Il prenait notamment l’exemple du tḥekā 25,
appartenant aux types de compositions de l’accompagnement et ainsi
au rôle fondamental attendu des joueurs de tablā (Bourgeau, 2008,
pp. 141-146). Cette indication pédagogique était appliquée en
particulier au tḥekā tīntāl, composition sur le tāl en 16 temps ( tritāl),
très couramment utilisée, jouée à un tempo medium ( madhya laya).
Pour beaucoup de musiciens, le jeu de l’accompagnement avec le tḥekā
demande une attention sur de longues années a!n de servir au mieux
la prestation du soliste chanteur ou instrumentiste. Plus encore, une
synergie est recherchée pour que de l’interaction entre le soliste et
l’accompagnateur dans le cours de la performance émerge un véritable
langage musical commun. Cette exigence technique dans la pratique,
nécessitant de longues heures de travail, est ainsi mise en avant par
tous les enseignants dans la voie de maître à disciple, comme le rappel
souvent Zakir Hussain à l’occasion de ses Master-class26. La consigne
avancée par J. Patel, prônant une pratique exclusive et prolongée (
riyāz) – pouvant également s’appliquer à d’autres types de
composition comme le qāida notamment – apparaît ainsi en
contradiction ]agrante avec les attentes du milieu institutionnel
contraignant l’étudiant à apprendre et réviser un grand nombre de
compositions dans des temps très courts.

Cette dé!ance par rapport à ce système est accrue par un certain
décalage avec la réalité musicale contemporaine. Ainsi, sur la masse
des matériaux musicaux devant être appris, il y a certaines
compositions anciennes et rarement jouées comme les stuti paran
(prières associant textes et syllabes représentant des frappes) alors
que les étudiants sont souvent sous l’emprise du modèle de certains



musiciens devenus l’objet d’un véritable culte et qui présentent
souvent des jeux novateurs. De plus, l’attrait grandissant pour les
genres dit «  light »(comme les ghazal et les bhajan) complète cette
dissonance car ces genres ne nécessitent pas forcément
l’apprentissage des nombreuses compositions jouées dans le « 
classical » et demandées aux examens. Un cercle vicieux se dessine
alors où les aînés reprochent aux étudiants de passer plus de temps à
essayer d’imiter tel ou tel artiste et à jouer des bhajan et tḥumrī dans
leurs chambres universitaires qu’à développer une pratique
progressive et rationnelle à partir de quelques compositions27. Ces
deux exemples montrent ainsi une certaine inadéquation du contenu
de l’enseignement avec les attentes des élèves. Cependant j’ai
remarqué que certains professeurs pouvaient être aussi attentifs à la
pratique des musiciens actuels et à la prise en compte de l’attrait qu’ils
constituent pour les étudiants. Ainsi Mukund Bhale expliquait aux
étudiants les apports stylistiques de Zakir Hussain, un musicien
considéré comme une des références majeures, notamment pour la
jeune génération, en raison de sa personnalité et de ses
exceptionnelles qualités artistiques lui ayant permis de développer de
nombreuses collaborations avec des musiciens occidentaux tout en
restant un musicien incontournable de la musique hindoustanie. Les
propositions novatrices de Zakir Hussain concernent notamment le jeu
d u tihāī 28. Bousculant un peu la forme de cette composition, il
interprète de temps à autre un tihāī où les trois phrases sont jouées
dans des vitesses ( lay) di*érentes, o*rant alors un jeu rythmique (
layakārī) supplémentaire, à l’intérieure de la composition.

Atouts de l’enseignement universitaire
Si sur le plan esthétique et artistique, l’académisation de
l’enseignement du tablā témoigne de quelques limites, sur le plan
social, elle comporte de nombreux atouts et satisfait aux autres
objectifs des universités. Parmi les souhaits des réformateurs de
l’enseignement de la !n du XIXe siècle il y avait celui très important
de proposer et de di*user au maximum l’art musical des rāg. En e*et,
cet art était jusqu’alors l’occupation de certaines familles de
spécialistes et en majorité des musulmans de basses castes. Une
volonté est apparue d’ouvrir cette tradition du rāg au plus grand
nombre et plus particulièrement de toucher des familles de non
musicien. Cette résolution s’est a(rmée avec la présence, plus ou
moins ou moins forte selon les réformateurs, d’un nationalisme indien
et hindou (Bakhle, 2005 ; Kippen, 2006). Ainsi, avec le développement
des institutions d’enseignement, de nombreux enfants de la classe
moyenne, et hindous en particulier, ont pu ainsi avoir accès à une
formation musicale. Cette évolution a participé à la valorisation
progressive de ces musiques de rāg au cours du XXe siècle entreprise



par ailleurs par di*érentes politiques culturelles, a tel point que le fait
de pratiquer le chant ou un instrument de musique a peu à peu
constitué un des symboles prestigieux de cette classe moyenne. Sauf
dans le cas où ces familles de non musiciens connaissent un guru en
qui elles ont une entière con!ance, les parents placeront en priorité
leurs enfants dans ces écoles privées et publiques. Même si, dans
l’esprit de beaucoup, ces institutions ne peuvent former des musiciens
professionnels, elles ont l’avantage de proposer un enseignement
relativement cohérent, avec un programme établi à l’avance, d’assurer
des garanties de suivi de l’enseignant et de délivrer diplômes. Ces
titres assurent aux étudiants une quali!cation reconnue par les
diverses instances du pays et occupent une place importante dans le
curriculum vitae pour de futures démarches d’emplois mais aussi
comme gage de respectabilité.

Au regard de l’importance sociale de ces diplômes, de nombreuses
personnes suivent en parallèle l’enseignement à l’université et celui de
maître à disciple. Quelle que soit la qualité des cours à l’université, la
course au diplôme est d’une importance capitale. Ainsi, a!n de mettre
de leur côté toutes les chances en vue de la réussite de leurs examens
et pour pallier au relatif manque de préparation et de suivi décrit plus
haut, les étudiants inscrits à l’université se tournent souvent,
parallèlement à leurs études, vers un enseignement privé, pouvant
déboucher de temps à autre sur un enseignement de maître à disciple
lorsque le guru est convaincu que la motivation de l’élève dépasse la
simple exigence universitaire. De nombreux étudiants que j’ai côtoyés
tant à Varanasi qu’à Khairagarh prenaient ainsi des cours avec des
maîtres en dehors de l’université lesquels se trouvaient souvent être
les mêmes musiciens, assumant les deux rôles comme c’était le cas
pour Chhotelal Misra. D’un autre côté, de nombreux jeunes musiciens
qui suivent un enseignement de maître à disciple et qui s’orientent
vers une carrière d’artiste s’inscrivent également dans les universités.
Cette démarche est souvent encouragée même par leurs maîtres, dans
le simple but d’obtenir ces diplômes et cette reconnaissance sociale.
Ainsi j’ai assisté aux séances d’examens du Master degree de tablā à
Khairagarh où deux disciples de Sabir Khan et d’Alla Rakha, deux
maîtres réputés de cet instrument, étaient présents. Nul doute que
l’objectif de cette démarche était la recherche d’une reconnaissance
institutionnelle utile pour leur avenir. Le faible coût des
enseignements à l’université et le système de bourse o*ert aux
familles à faibles revenus, rendent cette inscription envisageable,
comme ce fut le cas pour Ajay Kumar Pathak, un étudiant inscrit à la
BHU en 2001, originaire du Bihar et disciple de Chhotelal Misra 29. Par
ailleurs, en dehors de la question des diplômes, à l’instar de l’exemple
introduit à Allahabad par le Prayāg Saṅgīt Samiti30, le milieu
universitaire organise tout au long de l’année di*érentes compétitions
entre jeunes étudiants. Ajay Kumar Pathak, me rappelait souvent ces
voyages dans les autres états du Nord de l’Inde pour se rendre à ces



compétitions, notamment celle de Calcutta en 1999 – the East Zone Inter
University Youth competition  – où il reçut le premier prix. Ces épreuves
sont également ouvertes aux personnes engagées uniquement dans la
voie de maître à disciple. Elles permettent d’accroître les liens entre
les deux systèmes d’enseignement et pour les étudiants du milieu
universitaire, elles assurent une bonne préparation aux examens. Elles
représentent en outre une motivation supplémentaire étant donné la
qualité de certains jeunes musiciens provenant de familles de
musiciens ou suivant également un enseignement de maître à disciple.

Au-delà de la formation d’interprète, les enseignements dans les
universités de musique apportent de réelles connaissances et
compétences pour envisager un avenir professionnel non seulement
dans le domaine de l’enseignement musical mais également dans celui
de la recherche en musicologie. Cette o*re de formation apporte
également des connaissances techniques qui permettront à des
étudiants de trouver un emploi dans le monde musical (ingénieur du
son, édition musicale, agent artistique…).

Valorisation d’un statut social et musical
Une autre conséquence importante de l’enseignement universitaire
est qu’il a contribué à une reconsidération du statut social des joueurs
d e tablā et de leurs lignées. Le processus de reconnaissance des
musiques de rāg à travers l’enseignement universitaire et l’implication
des instances gouvernementales a eu pour e*et la mise en valeur des
gharānā, les di*érentes traditions familiales et stylistiques qui
apparaissent comme de véritables institutions sociales en ce qu’elles
présentent un ensemble de pratiques, de rites et de règles de conduite
entre des personnes. Ce mot qui s’applique uniquement au contexte
des musiques de rāg de l’Inde du Nord, est utilisé depuis le milieu du
XIXe siècle (Deshpande, 1987). Alors qu’à la !n du XIXe siècle se
développait une perception négative des lignées de musiciens
porteurs des traditions de rāg avec l’idée qu’elles étaient responsables
du déclin supposé de ces traditions musicales (Bakhle, 2005 ; Kippen,
2006), un changement de regard s’opère avec leur progressive
valorisation. Peu à peu, parce que ces lignées sont reconnues comme
assurant la dynamique des traditions musicales hindoustanies, elles
vont acquérir une aura prestigieuse. Béné!ciant de cette
considération favorable, les membres de ces lignées se dotèrent alors,
d’un point de vue identitaire, d’une appartenance valorisée, celle de
musicien hindoustani.

Alors que le terme gharānā n’est d’abord employé que par les
chanteurs et les instrumentistes solistes pour désigner leurs propres
traditions, ce n’est qu’à partir du milieu du XXe siècle, qu’il est utilisé
par les joueurs de tablā. Il remplace alors, sans toutefois le faire



disparaître totalement, le terme bāj 31. Le choix du mot gharānā par les
joueurs de tablā apparaît alors comme une volonté stratégique dans le
but de béné!cier de la reconnaissance institutionnelle de ces lignées
de musiciens associés aux musiques de rāg. Cette préférence,
conjuguée à la progressive mise en valeur de leur rôle musical32, a
favorisé l’e*acement d’un stigmate qu’ils supportaient en raison de
leurs origines sociales (basses castes) et de leurs associations avec
d’autres catégories de musiciens et de danseurs (Kippen, 1989 et 2006,
pp. 10-11).

Par ailleurs, on constate un certain décalage entre les discours et la
réalité musicale. En e*et, les propos sur les gharānā, en tant que
lignées musicales aux styles bien spéci!ques , sont omniprésents et
valorisés. On les retrouve non seulement au sein des institutions
d’enseignement et des organismes culturels o(ciels, mais au-delà,
dans les conversations entre musiciens, lors de la présentation des
artistes sur scène, dans les livrets accompagnant les enregistrements,
dans les di*usions à la radio, à la télévision et sur internet. En même
temps, le critère strictement musical de ces organisations a perdu de
sa pertinence au cours du XXe siècle. Les particularités stylistiques,
techniques et relatives au répertoire, identi!ant chaque gharānā, sont
de plus en plus di*usées et partagées depuis le milieu du XXe siècle
entre les musiciens des di*érentes lignées, par l’intensi!cation des
supports de médiatisation. Cette propagation actuelle, favorisant les
réappropriations, tend alors à diminuer les spéci!cités de chacune de
ces lignées.

Conclusion
Cette étude a présenté et analysé l’enseignement du tablā en
institution à travers deux exemples à l’université. Elle a abordé
l’approche pédagogique et les conséquences artistiques et sociales sur
la culture du tablā et celle de la musique hindoustanie en général. Le
premier constat est que le processus de transmission emprunte de
nombreux traits au modèle de maître à disciple. L’étude a décrit ainsi
la prégnance d’une transmission orale inscrite dans une relation
professeur-élève codi!ée tout en laissant une place à l’écriture. Si
cette con!guration particulière entre oralité et écriture était déjà
présente avant les réformes de l’enseignement, les situations
universitaires observées la mettent de nouveau en lumière. Cette
étude a montré également que ce type d’enseignement, bien que
tendant vers une proposition pédagogique ambitieuse et de qualité
tant sur le plan de la formation de l’interprète que de la culture



musicale, ne peut prétendre, à lui seul, à la formation de musiciens
professionnels faute d’une spécialisation et de temps. Les diplômés
disposent certes de vastes compétences techniques et d’un large
répertoire mais cela demeure un savoir insu(sant au regard des
compétences attendues et partagées dans la pratique actuelle de la
musique hindoustanie. Pour autant, ces institutions forment de
nouveaux enseignants, permettent un accès plus large au savoir
musical, proposent des formations professionnalisantes et délivrent
des diplômes assurant une certaine reconnaissance sociale. Elles ont
également mis à l’honneur le gharānā en tant qu’institution sociale
essentielle de la musique hindoustanie, procurant aux musiciens, une
appartenance identitaire prestigieuse largement revendiquée.

La mise en place d’un enseignement universitaire constitue un apport
nouveau à la tradition du tablā : un accès plus large à son savoir
pratique, théorique et esthétique, une considération de ses
caractéristiques musicologiques et de leurs rôles dans plusieurs
traditions musicales, une reconnaissance sociale des interprètes et, en
même temps, une certaine permanence du processus de transmission
des connaissances avec les outils distincts mais complémentaires de
l’oralité et de l’écriture.

L’impact plus global de cette institutionnalisation de l’enseignement
du tablā – mais également de la pratique vocale et d’autres instruments
( sitar, bāmsurī, sarod… )  – sur la dynamique générale de la musique
hindoustanie reste à analyser plus avant. Le constat est que tout au
long du XXe siècle, cette forme d’enseignement a permis de
développer et d’entretenir un goût artistique et d’apporter une
expertise musicale à de nombreuses personnes au-delà du cercle
restreint des musiciens, des esthètes et des spécialistes. Ainsi, un plus
grand nombre de personnes est susceptible de se déplacer pour aller
écouter des artistes en concert, d’apprécier des enregistrements, de
partager leurs intérêts avec d’autres et d’ainsi accroître l’aura des
musiques hindoustanies et de rāg en particulier. Ainsi, au-delà des
atouts de l’enseignement musical au sein des universités, l’enquête
pourrait se poursuivre sur une autre conséquence de cette formation
universitaire. En étudiant la composition de l’auditoire de ces
traditions musicales, une recherche pourrait envisager plus
précisément l’impact de cette formation universitaire. L’hypothèse est
qu’elle apparaît de façon signi!cative comme un élément important
assurant la vitalité des musiques hindoustanies. Au cœur de cette
dynamique se trouve de nombreux spécialistes formés dans ces
institutions et provenant d’origines sociales diverses, assurant par
leurs pratiques musicales ou par leurs activités de mélomane, un rôle
essentiel de promotion et de médiation vers d’autres publics.



Notes

1 . Sur l’histoire du tablā, voir Kippen (2010), sur sa di*usion hors de
son lieu d’origine, voir Bourgeau (2010).
2. Il y a six principaux gharānā caractérisés par des techniques et des
répertoires sensiblement distincts. Le lieu d’origine de ces lignées
(Punjab, Delhi, Ajrara, Lucknow, Farukhabad et Bénarès) est utilisé
pour leur nomination.
3. À partir de la seconde moitié du XIXe siècle, des musicologues, des
pédagogues et des musiciens proposent des changements à
l’enseignement musical, notamment sur les questions de l’accès au
savoir, du contenu et des méthodes pédagogiques. Ils fondent et
dirigent alors de nombreuses institutions d’enseignement. Sur ces
sujets voir Le Gargasson, 2015, pp. 297-398.
4 . Le terme de rāg est utilisé par les musiciens et les musicologues
selon deux acceptions. Il s’agit d’une part d’un mode (une sélection de
degrés) dont la particularité principale repose sur une hiérarchisation
des hauteurs et le suivi scrupuleux de nombreuses règles, le tout
faisant apparaître une structure modale orientant le contour
mélodique lors de l’interprétation. D’autre part, ce terme désigne une
forme musicale associant des parties prédéterminées (compositions)
et des parties laissant se développer un jeu de l’instant
(improvisation), non sans de multiples règles et contraintes. Les
dimensions métriques et rythmiques, réunies sous le terme générique
d e tāl, sont associées aux particularités modales et mélodiques et
déterminent ensemble pour cette culture musicale sa dimension
temporelle. C’est à partir du IXe siècle que l’art du rāg se cristallise et
se développe. Depuis environ le XVIe siècle, il s’exprime selon deux
grandes orientations régionales (quali!ées d’hindoustanie au Nord et
de carnatique au Sud) et de nombreux genres s’y rattachent. Au sein
de la musique hindoustanie, dans laquelle le tablā occupe une place
importante, on retrouve le dhrupad, le khyāl et la tḥumrī et certaines
pratiques de qavvālī, ghazal et bhajan. Pour une synthèse historique et
musicologique des pratiques musicales de rāg, voir Nijenhuis (1974).
5 . Pour plus d’informations : http://www.iksv.ac.in/about et
http://www.bhu.ac.in
6 . Littéralement l’o*rande à Sarasvatī, déesse des arts et de
l’éloquence. Chaque année en janvier, cette divinité est honorée par
des dons (nourritures, ]eurs, encens…). Les musiciens complètent
souvent cette reconnaissance par le jeu de compositions et
d’improvisations.
7 . La fête des enseignants ( guru) lors de la pleine lune de juillet. À
cette occasion tous les enseignants sont l’objet d’une dévotion
particulière provenant de leur propre disciple.
8 . Dans le monde musulman ce terme désigne une pratique de
répétition de prières. Il est employé par les musiciens hindoustanis
pour désigner des périodes de retraites plus ou moins longues dans

http://www.iksv.ac.in/about
http://www.bhu.ac.in


lesquelles une concentration au béné!ce d’une pratique intensive et
exclusive est demandée par le maître ou ressentie comme nécessaire
par le disciple dans le but de renforcer ses aptitudes musicales. Plus
encore, dans le documentaire de L. Leonhardt « Zakir and his friends »
(1997), Zakir Hussain, un des maîtres contemporains de tablā, présente
ces pratiques collectives comme des rites de passage, des étapes
indispensables que doit franchir le musicien dans sa vie d’artiste.
9. Dans le !lm « Calcutta, capital du tabla » présent dans le DVD « Le
tabla avec Pandit Shankar Ghosh », eds. Le salon de Musique (2003), il
est présenté dans diverses situations d’enseignement collectif.
10. Il s’agit ici des principaux types de compositions communs aux
di*érents gharānā, il en existe de nombreux autres qui témoignent en
partie des di*érences stylistiques. Le tḥekā est la composition
essentielle de l’accompagnement, révélant la durée d’un tāl et parfois
sa structure, elle sert de support rythmique aux musiciens solistes
(chanteurs, instrumentistes). Le tihāī consiste en la répétition de trois
séquences identiques dans laquelle le dernier son coïncide avec le
premier temps du cadre temporel ( tāl). Cette !gure rythmique est
commune à tous les musiciens (chanteurs, instrumentistes
mélodiques, percussionnistes) et a pour fonction, au-delà de son
esthétique hautement appréciée, de marquer la !n d’une
improvisation. Le tụkra est une courte pièce dotée de nombreuses
syncopes et qui se termine par un tihāī. Les paran sont des
compositions directement liées à la prosodie où le modèle structurel et
compositionnel est le jeu entre syllabes longues et courtes. Les peśkār,
qāida, et relā comportent des structures répondant à une certaine
symétrie à travers l’agencement des frappes et la présence de deux
parties. Elles se distinguent toutefois dans leurs structures et leurs
fonctions. Alors que le peśkār, au rythme très syncopé est utilisé à
tempo lent en début de solo, le qāida et le re lā bien que souvent
employés en solo, sont des pièces maîtresses de l’accompagnement,
jouées sans syncopes mais avec de multiples possibilités de variations,
la seconde étant jouée uniquement dans un mouvement rapide. Pour
plus de détails, voir Stewart, 1974 ; Kippen, 1988 et Bourgeau, 2008.
11. Système de représentation syllabique des contenus musicaux, que
l’on retrouve également pour représenter les degrés de l’échelle,
présent depuis l’Inde ancienne (Widdess, 1996 ; Rowell, 1998, pp. 140-
143).
12. En e*et, de nombreux tihāī sont élaborés à partir de certaines
phrases de peśkār, qāida, et relā.
13. Sur la prédominance de l’oral sur l’écrit dans la culture indienne,
voir C. Malamoud, 1997, pp. 85-114.
14. Information relatée par le joueur de tablā Abhijit Banerjee lors de
nos entretiens à Calcutta en janvier 2001.
15. Voir en bibliographie quelques exemples de livres publiés depuis
2005.
16. Musicien et enseignant de nād-yoga.
17. Conversation personnelle, Nice, décembre 2002.



18. Par exemple, le joueur de sarod Amjad Ali Khan utilise ce terme
pour présenter son maître et père, Ha!z Ali Khan (CD CDNF 150072,
1992). Dans le !lm de R. George « Dagarvani » (1993) et dans une vidéo
(https://youtu.be/541X22Yz1mw), le chanteur de dhrupad
Wassifuddin Dagar et Zakir Hussain emploient ce terme pour rendre
hommage à leurs maîtres, respectivement l’oncle (N. Zahiruddin
Dagar) et le père (Alla Rakha).
1 9 . Conversation personnelle, Nice, juin 2004. Cependant, cette
situation est de plus en plus rare dans le contexte actuel dominé par la
montée du nationalisme hindou ; les musiciens réputés de confession
hindoue sont quasiment tous appelés par le terme sanskrit paṇdit.
2 0 . http://www.bhu.ac.in/performing_arts/instrumental_music/. Les
autres objectifs, abordés plus loin, sont : former des enseignants,
encourager la recherche musicologique et l’interdisciplinarité,
apporter des connaissances théoriques et pratiques utiles à l’obtention
de di*érents emplois dans le monde de l’art et en!n promouvoir la
musique dite « classique » («  classical music »), sous-entendu la
musique des rāg. Sur l’apparition et l’usage du terme «  classical » dans
la musique hindoustanie provenant du contexte orientaliste du début
du XXe siècle voir Le Gargasson 2015 : chap IV. Sa réappropriation
progressive, par les musiciens et les autres acteurs du milieu musical,
en tant que catégorie dans la hiérarchie des pratiques musicales liées
a u rāg en a engendré d’autres comme «  light classical » et «  light »
réunissant pour la première les di*érents styles de tḥumrī et pour la
seconde les bhajan, ghazal et dans certains cas le qavvālī.
21. Celle ci assure depuis 1952 la préservation et la promotion des arts
vivants indiens (musique, danse et théâtre) à travers de multiples
actions.
22. Comme Abid Hussain et Ahmadjan Thirakwa (Kippen 1997, p. 191)
dans le cas de cours de tablā. Au cours du XXe siècle, le recrutement se
fera sous condition de diplômes et donc ouvert à des musiciens ayant
suivi le cursus universitaire, bien que de nombreux professeurs en
place ont reçu parallèlement une formation dans une lignée de maître
à disciple (voir plus loin).
23. Par diverses distinctions et prix, la Sangeet Natak Akademi salue
régulièrement de nombreux artistes et leurs lignées.
24. Voir par exemple l’o*re de formation proposée par la Faculty of
Performing Arts de BHU et la mention des diplômes :
http://www.bhu.ac.in/performing_arts/courses.php.
25. Voir note 10.
26. Notamment, le 4/11/2012 à Villefranche-sur-mer.
2 7 . Ishvarlal Misra disciple avec Chhotelal Misra de Anoukheylal
Misra, exposait souvent cette critique lors de nos entretiens en 2001.
28. Voir note 10.
29. Les organisations gouvernementales permettent à de nombreux
indiens de béné!cier d’une bourse et d’avoir accès à des chambres
universitaires.
30. https://www.prayagsangeetsamiti.co.in

https://youtu.be/541X22Yz1mw
http://www.bhu.ac.in/performing_arts/instrumental_music/
http://www.bhu.ac.in/performing_arts/courses.php
https://www.prayagsangeetsamiti.co.in


C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

31. Ce mot, désignant l’action de jouer mais également spéci!quement
un « style », était largement utilisé pour distinguer les di*érentes
lignées.
32. Phénomène qui se met en place à partir des années 1960 avec
notamment l’accueil très favorable en Occident de leur jeu. Ce fait qui
a eu des répercutions en Inde par le processus de la circulation des
savoirs musicaux s’est en partie développé grâce aux initiatives de
Ravi Shankar dans les techniques d’accompagnement (Bourgeau,
2010).

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
;nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré?exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Introduction
	Approche pédagogique
	Cours collectifs
	Contenu de l’enseignement pratique et mode de transmission
	Place de la notation syllabique
	La relation professeurs étudiants

	Conséquences esthétiques et sociales
	Limites de la formation
	Atouts de l’enseignement universitaire
	Valorisation d’un statut social et musical

	Conclusion
	Nos partenaires


