
Le « grammairien-Le « grammairien-
législateur » : figures de lalégislateur » : figures de la
norme dans l’imaginairenorme dans l’imaginaire

linguistique romainlinguistique romain

MètisMètis, , Dossier : NormativitéDossier : Normativité , , Hors sérieHors série, , 20102010, , p. 81-114p. 81-114

Résumé
La place centrale donnée à la grammaire dans les pratiques
d’enseignement lui confère d’emblée une dimension normative :
dès la �n de la République, le grammaticus apparaît à Rome
comme le « gardien de la langue », chargé de dé�nir les règles de
la correction linguistique et de conserver la pureté de la langue
latine ( latinitas). Doté du pouvoir exorbitant de donner le droit
de cité aux mots d’origine étrangère et d’exercer son jugement
sur l’œuvre des poètes, le grammairien prend une place
importante dans la société d’époque impériale, au point
d’investir souvent l’espace politique. Cependant les textes
montrent aussi l’image ambivalente de ce personnage, dont on
fustige volontiers la sévérité excessive, l’esprit chicanier ou
même la morale douteuse. Ces discours critiques dénonçant le
caractère arbitraire de l’autorité grammaticale montrent la
manière dont se négocie le rapport à la norme dans la culture
romaine.

« Nous sommes livrés à la grammaire depuis l’âge des balbutiements et
de nos premiers langes »1. Cette phrase, ouvrant le traité que Sextus
Empiricus écrit Contre les grammairiens  au deuxième siècle de notre ère,
révèle la place essentielle jouée par la grammaire dans l’éducation du
jeune citoyen d’époque impériale : première dans l’ordre
chronologique des apprentissages, la grammaire apparaît donc aussi
comme une sorte de préalable indispensable à l’acquisition des autres
savoirs2. La remarque de Sextus Empiricus rappelle surtout l’une des
spéci�cités de la grammaire antique : son enracinement dans une

Emmanuelle Valette

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=51


pratique d’enseignement. En e4et, à la di4érence du grammairien
moderne qui, « indépendamment de tout souci normatif, peut se
spécialiser dans l’étude historique ou synchronique du système

grammatical »3 et ne faire que de la grammaire « descriptive », le
grammaticus antique, parce qu’il est professeur et s’adresse à un public
d’élèves, ne peut concevoir sa discipline que dans une perspective
normative. Dans l’Antiquité, la description de la langue vise toujours à
établir des règles. En�n, les mots employés par Sextus Empiricus
soulignent l’emprise exercée par cette discipline sur l’individu : le
citoyen paraît « modelé » par la grammaire dès son plus jeune âge,
comme les langes contribuent à façonner son corps. C’est précisément
contre cette emprise de la grammaire que Sextus Empiricus s’insurge
avec force dans son traité.

Cette place ambivalente donnée à la grammaire dans la culture
d’époque impériale — une reconnaissance de sa suprématie inégalée
souvent mêlée de dédain ou de critique à son encontre — a bien été
étudiée dans les travaux récents consacrés à la �n de l’Antiquité et au
début du Moyen Age 4. En revanche, ce domaine est resté plus
inexploré pour la période qui précède, celle qui a vu la naissance, puis
la di4usion de la grammaire en tant que discipline autonome ( ars), de
la �n de la République aux deux premiers siècles de l’Empire. C’est
donc sur cette période que sera centré l’essentiel de notre enquête.

L’articulation entre la grammaire antique et le concept de normativité
ouvre un champ d’étude très vaste et donne lieu à une in�nité de
questionnements. Ainsi pourrait-on décrire la façon dont les discours
philosophiques sur le langage (chez Platon, Aristote, les Stoïciens) ont
à la fois longtemps di4éré la naissance d’une science grammaticale
autonome et largement contribué à l’élaboration des principales
catégories de la grammaire5, préciser la façon dont chaque « école »
ou chaque « courant » de grammairiens a pu élaborer ses propres
critères de normativité6, en�n, étudier comment les Alexandrins, dans
leur travail de philologues, ont, par un processus de tri et de sélection,
participé à la dé�nition d’un « canon » d’œuvres et d’auteurs, qui
aboutit progressivement à la constitution d’une norme littéraire qui
s’est imposée durablement dans l’histoire de l’Occident latin7. Mais ces
questions sont à la fois trop amples pour être abordées ici et déjà bien
documentées par les spécialistes.

Notre réBexion se focalisera plutôt sur les discours tenus sur la
grammaire par les Anciens eux-mêmes, à la fois dans les dé�nitions
que les Romains donnent de cette science, dans les fonctions qui sont
assignées au grammairien et dans les anecdotes qui mettent en scène
ce personnage ou qui évoquent l’autorité de la grammaire dans les
a4aires publiques (dans la vie politique, juridique, sociale…). Nous
essaierons de saisir ce qui fonde et caractérise le pouvoir normatif de



la grammaire dans la culture romaine du début de l’Empire ; nous
tenterons aussi d’apercevoir la façon dont cette société réagit à la
norme. Force est de constater, en e4et, que, dans plusieurs textes de
cette époque, de genres divers, l’autorité normative du grammairien
est explicitement contestée ou du moins débattue. Dans ce cadre, nous
prêterons une attention particulière au lexique et aux images utilisés
pour quali�er ou décrire le grammairien, mots et images qui
donneront accès à une forme d’imaginaire sur la langue, propre à la
culture romaine.

Constitution de la grammaire comme ars et mise
en ordre du langage par des préceptes

L’origine grecque de la « grammaire » est bien connue ; elle est
manifeste dans l’origine même des mots qui en latin désignent la
grammaire et le grammairien : comme l’expliquent Suétone et Sextus
Empiricus, la grammatica est d’abord la science des lettres ( grammata).
Le mot grammaticus est introduit à Rome avec le double sens que la
tradition grecque attribuait au terme grammatikos 8 : se substituant
aux termes litteratus ou litterator 9 , le grammaticus était donc à la fois
un enseignant chargé d’apprendre à lire et à écrire aux enfants et un
savant connaisseur de textes.

L’essor de la grammaire à Rome est lié à la dispersion des Grecs
d’Alexandrie et à l’installation de plusieurs d’entre eux dans l’ Vrbs à la
�n du II e et auI er siècle av. J. C.  10 Mais l’importation à Rome de la
grammatikê est associée dans les textes à la �gure de Cratès de Mallos,
autour duquel se cristallise le mythe d’origine de la grammaire latine.
D’après le récit de Suétone, repris par Aulu-Gelle 11, Cratès de Mallos,
venu en ambassade à Rome en 168 ou 159 av. J. C.  12, se serait cassé la
jambe en glissant dans une bouche d’égout et, contraint de rester à
Rome le temps de sa convalescence, il aurait tenu plusieurs
conférences d’aMlée, y attirant toute la bonne société. Cette anecdote
13, plus cocasse que vraisemblable, permet d’expliquer la dette de
Rome envers la Grèce et surtout l’attrait que suscite la grammaire dans
l’aristocratie à partir de cette époque ; selon Suétone, ses concitoyens
voulurent « imiter » Cratès en commentant et en faisant partager par
des lectures ( akroasis) les textes qu’ils avaient aimés. La grammaire
semble d’autre part avoir béné�cié de plus de tolérance de la part des
pouvoirs publics que la rhétorique grecque, qui se développe au même
moment. On ne trouve pas, par exemple, vis-à-vis des grammairiens,
l’équivalent des sénatus-consultes dirigés contre les écoles de
rhétorique. La grammaire en tant que discipline est rapidement
incluse dans la culture romaine, au point que le latin devient d’ailleurs
la langue la plus couramment utilisée dans les traités, alors que la



philosophie par exemple reste traditionnellement attachée au grec14.

Pourtant, comme l’explique F. Desbordes , l’émergence de la
grammaire comme science autonome ne s’est faite que
progressivement15 et surtout, à Rome, la codi�cation du savoir
grammatical comme ars, c’est-à-dire comme exposé systématique sur
le modèle de la technê grammatikê, est très tardive (IV e siècle). L’  Ars
grammatica demeure, pendant longtemps, la science des textes16. Ce
n’est qu’au tournant des II e etI er siècles avant notre ère que s’amorce
un changement dans la conception de la grammaire : la grammaire
comme description du système de la langue se distingue peu à peu de
la conception de la grammaire comme compétence en matière de
textes17. Mais en fait de théorie grammaticale, n’existent, à la �n de la
République et au début de l’Empire, que des traités épars sur la
correction, tels ceux de César ou de Varron, consacrés à un aspect de
la grammaire : l’orthographe, l’analogie18…

Or, si le premier traité en latin portant le nom d ’ars grammatica  est
attribué par la tradition à Remmius Palémon (grammairien du milieu
duI er siècle ap. J.-C.), le premier exposé systématique conservé est
celui que Quintilien introduit au livre i de son fameux traité de
rhétorique, l’Institution oratoire (�n du I er siècle ap. J.-C.). La naissance
de la grammaire systématique est en e4et le résultat d’une sorte de
partage des tâches, dans le cadre rhétorique, dont témoignait déjà
cette déclaration de la Rhétorique à Herennius :

La correction ( latinitas) est ce qui garde sa pureté au
langage et qui le met à l’abri de tout défaut. Les défauts du
langage (qui l’empêchent d’être vraiment latin) peuvent
être de deux sortes : le solécisme et le barbarisme.
Comment éviter cela, nous le montrerons dans un Système
grammatical 19.

La rhétorique mentionne la correction, mais elle renvoie à la
grammaire pour plus de détails20.

«   Recte loquendi scientia   » : les règles du « bien
parler »

Ce net partage des tâches explique la démarche de Quintilien, qui
expose sa conception de la correction linguistique dans le livre i de l’



Institution oratoire , consacré à la grammaire, tandis qu’il réserve aux
autres livres, dédiés à la formation rhétorique du futur orateur, le
développement sur les autres qualités du discours . La grammaire,
rappelle-t-il, comporte deux parties, « la science du bien parler » (
recte loquendi scientia)21 et le « commentaire des poètes » ( poetarum
enarratio)22. L’école du grammairien, complétée par celle du rhéteur,
se donne explicitement trois buts : la maîtrise d’une langue correcte,
la connaissance d’un nombre restreint de textes « classiques », et
l’aisance à transformer cette connaissance de la langue et de la
littérature en aisance pour écrire et pour parler. Quintilien dans les
chapitres 4 et 5 du livre i de l’ Institution oratoire  éclaire en e4et le
lecteur sur ses intentions : se défendant d’avoir voulu composer un
traité de grammaire23, le rhéteur essaie de dé�nir la formation idéale
de l’orateur et veut montrer comment la grammaire doit s’intégrer
dans cette formation. S’insurgeant au passage contre ceux qui
dénigrent cette discipline24, il en montre le caractère indispensable en
comparant l’enseignement de la grammaire à des fondations (
fundamenta), en l’absence desquelles tout l’apprentissage de l’orateur
« s’écroulera » ( corruet). Cette intégration de la grammaire dans le
cursus de l’orateur est une façon de reconnaître sa valeur, mais c’est
aussi une manière de la placer dans une position subalterne par
rapport à la rhétorique25.

La question des « qualités du discours » qui, selon Quintilien, sont au
nombre de trois — correction, clarté, ornementation — forme donc le
terrain commun de la grammaire et de la rhétorique. Mais seule la
première de ces qualités est du ressort exclusif de la grammaire : « le
grammairien devra établir la règle d’une parole corrigée ( emendate
loquendi regulam), qui forme la première partie de la grammaire »26.
Les préceptes donnés par le grammairien visent donc d’abord à
normaliser l’exercice de la parole.

La science du « bien parler » ( recte loquendi scientia) vise
essentiellement à apprendre à l’élève les règles qui gouvernent la
phonologie et la morphologie27. Elle est au cœur de l’enseignement
grammatical ; la correction linguistique est d’ailleurs ce qui fonde
l’« utilité » de l’ ars, car comme toutes les technai ( artes), la grammaire
a été créée pour répondre à un besoin et, de même que la médecine a
été inventée pour soigner les plaies et les maladies, de même la
grammaire a pour fonction première de corriger ( emendare) la langue
28. Ce cadre amène ainsi Quintilien à dé�nir négativement tout ce qui
vient la corrompre. Apprendre à bien parler, dans ce contexte, c’est
apprendre à éviter les défauts ( vitia). Comme l’explique M. Baratin,
« le fait de parler sans fautes et en respectant l’usage tel qu’il est
con�rmé par les spécialistes, c’est la dé�nition même de la norme en
matière de correction, et non une caractéristique positivement
marquée (en matière de correction, il est possible de faire moins bien



que la norme, mais pas mieux) »29. Cette perspective d’origine
stoïcienne, qui met la latinitas (correction) au centre de ses analyses,
participe donc de la dé�nition d’une norme neutre et repose sur une
opposition entre cette norme, dé�nie par un certain nombre d’ aretai
(ou virtutes, aspects indissociables de la correction linguistique), et des
fautes ( vitia)30.

Dans une longue section consacrée à la correction « orale », qu’il
nomme d’abord en grec, orthoepeia, et qu’il dé�nit ensuite comme
« l’émission exacte et agréable des sons » ( emendata cum suavitate
vocum explanatio) , Quintilien fait donc l’inventaire des principaux
« défauts à éviter », en particulier les barbarismes et les solécismes31.
Les barbarismes, dé�nis comme un défaut qui a4ecte les mots pris
isolément ( verbis singulis), peuvent être de di4érentes sortes ; aux
barbarismes d’origine ethnique (introduction dans la langue d’un mot
d’origine étrangère), s’ajoutent ceux qui résultent d’un état d’âme (
animi natura ) ou encore ceux, très courants, qui consistent en une
simple déformation de mot (omission, substitution, ajout ou
interversion de lettres)32. Ce faisant, Quintilien souligne la diMculté
de discerner les fautes que l’on fait en parlant — erreurs dans les sons,
les tons, les accents — dont le repérage exige de la part de l’auditeur
une grande « �nesse » ( subtilitas)33, �nesse qui apparaît comme la
première qualité du grammairien.

Consacrant ensuite un développement à la correction graphique ( recte
scribendi scientia ou orthographia) , Quintilien prétend, dans ces
questions délicates, s’en remettre à l’autorité du grammairien34 et ne
retient quant à lui qu’un seul principe : « pour ma part, j’estime que,
dans les limites prescrites par l’usage, les mots doivent être écrits tels
qu’ils sont prononcés »35. Sur l’énoncé de ce principe et sur la
dé�nition de l’écriture comme simple dépôt de son, Quintilien clôt son
développement sur les deux points qu’il réserve au grammairien : la
prononciation et l’écriture correctes ( emendate loquendi scribendique
partes). Au rhéteur de s’occuper des autres qualités du discours :
l’expression ( significanter) et l’élégance (  ornate)36.

«   Ratio/natura, auctoritas/vetustas, usus/consuetudo   » :
les critères de la normativité linguistique

Très rapidement la description des vitia amène Quintilien à aborder la
question des critères de normativité : sur quoi le grammairien peut-il



s’appuyer pour justifier sa règle, légitimer son jugement ?

L’histoire moderne des théories grammaticales a longtemps présenté
la querelle entre les partisans de l’anomalie et ceux de l’analogie
comme LE débat central dans l’histoire de la grammaire antique : tout
se résumérait à cette opposition existant entre l’école de « critique »
d e Cratès de Pergame et les «  philologues » alexandrins sous le
patronage d’Aristarque, ce dernier pronant l’analogie, c’est-à-dire la
régularité des phénomènes linguistiques, tandis que le premier aurait
lutté contre cette « régularité » en défendant le principe de
« l’anomalie »37. Aujourd’hui, il semble que cette opposition
corresponde moins à une rivalité entre di4érentes écoles ou di4érents
courants de grammairiens38 qu’à la cristallisation, par les Modernes39,
d’une simple opposition théorique entre deux façons de concevoir la
norme. Beaucoup plus intéressant que la réalité historique de cette
querelle est en e4et l’enjeu que pose ce débat : comment établir la
règle ? à partir des usages qu’on fait (ou qu’on a fait de la langue) ? ou
à partir de la logique interne à la langue ( ratio) ? Faut-il plutôt suivre
des règles fondées sur le système de la langue ou bien l’usage commun
suffit-il à discerner ce qui est correct40 ?

Quintilien expose, de manière synthétique, ce que F. Desbordes  et M.
Baratin appellent « la vulgate des grammairiens latins »41 :

Le langage a pour base le raisonnement ( ratio), l’ancienneté
( vetustas), l’autorité (  auctoritas), l’usage ( consuetudo). Le
raisonnement ( ratio) se fonde principalement sur l’analogie
( analogia), parfois aussi sur l’étymologie (  etymologia)42.

La ratio est le principe clé qui guide l’approche du langage selon
Varron 43. Elle est en général associée à la natura (la nature) pour
décrire les propriétés naturelles du langage, déterminées par une
analyse raisonnée ou systématique, qui seront dé�nies comme règles (
regulae) dans le traité du grammairien ( ars)44. La nature du langage est
ainsi incorporée dans l’institution et identi�ée à la compétence
technique du grammairien. Deux méthodes de travail permettent au
grammairien de dé�nir cette ratio inhérente au langage : l’analogie et
l’étymologie.

L’ analogia (ou proportioen latin) consistant à « rapporter ce qui est
douteux ( dubium) à quelque chose de semblable ( simile) qui ne l’est
pas, à prouver l’incertain par le certain ( incerta certis probet) »45 a de
nombreux partisans parmi les « érudits » contemporains de Quintilien
et fait l’objet de nombreux traités depuis la �n de la République 46. Le
rhéteur reste cependant très prudent sur cette méthode, dont il rabat
les prétentions à s’ériger en règle universelle en montrant qu’elle n’est
pas une loi préexistant à l’invention du langage, mais seulement le
résultat d’une observation47.



Quant à l’étymologie, on y aura recours selon Quintilien « toutes les

fois que le mot en discussion nécessitera une interprétation »48. Loin
de penser que l’origine des mots permet d’accéder à un sens plus
authentique, ou qu’elle permet de combattre l’arbitraire du signe en
rapprochant les mots et les choses, Quintilien se garde de donner à ce
critère une place excessive49 ; il précise bien qu’il faut éviter de se
livrer aux mêmes fantaisies que les esprits tordus ( prava ingenia) de
certains grammairiens ; et notamment, ne pas abuser des calembours
pour expliquer le sens des mots.

Au critère de la ratio s’oppose clairement celui de l’usage, consuetudo.
Cette référence aux pratiques linguistiques contemporaines implique
une autre façon de construire la norme : tandis que la ratio présuppose
un « ordre naturel » que le grammairien ne fait qu’expliciter (la norme
grammaticale est en quelque sorte co-existante avec la norme
rationnelle), la consuetudo se présente comme une norme implicite,
partagée, qui s’est construite en-dehors du langage et sur laquelle le
grammairien peut s’appuyer pour édicter sa propre loi. L’emploi d’un
vocabulaire juridique rend d’ailleurs sensible la spéci�cité de l’usage
érigé en principe normatif ; il n’est pas anodin que le terme utilisé
pour le désigner, consuetudo, soit également le mot qui, en droit
romain, signi�e « la coutume ». Or, la coutume joue un rôle d’autant
plus important que la loi a une place restreinte dans le système
juridique romain ; et même si la coutume ne �gure pas parmi les
sources de droit classique avant une époque tardive50, les précédents
et la tradition ont toujours dans cette culture constitué une référence
importante. Les écrivains la mentionnent souvent et dès le II e siècle
de notre ère, le Digeste fait allusion à la longa consuetudofondée sur le
consentement tacite du peuple51. Les prudents privilégient deux
aspects liés à l’usage, l’ancienneté et l’accord de tous. Il est donc
évident que la réBexion sur la grammaire s’enracine aussi dans une
pratique juridique qui reconnaît diverses formes de normativité, et
que l’activité des prudents52, qui s’accroît à la �n de la République, a
dû jouer un rôle dans l’importance accrue donnée à l’usage.

La référence au domaine juridique, et même politique, est d’ailleurs
prolongée par Quintilien à travers l’emploi d’une image : « l’usage est
le maître le plus sûr en matière de langue, il est au langage ce que le
coin de l’État est à la monnaie »53. Le rapprochement du langage et de
la monnaie fait surgir la question de la di4usion et de la circulation du
latin dans un espace élargi. L’allusion au « coin de l’État » inscrit ces
réBexions dans la problématique de la latinité, de la langue comme
facteur d’unité au sein de l’Empire romain. Cette image témoigne
probablement d’une volonté de normaliser les pratiques linguistiques,



mais elle contribue surtout à assurer à l’usage une place centrale, en
lui donnant un rôle d’authenti�cation, de certi�cation qu’il n’avait
jamais eu. Sextus Empiricus, pour reprendre cette idée de l’usage
comme garant de la correction linguistique, développe d’ailleurs la
même comparaison :

Dans une certaine cité, c’est une certaine monnaie qui a
cours localement : celui qui s’aligne sur cette monnaie est
capable du même coup de faire des échanges sans
encombre ; au contraire celui qui n’accepte pas cette
monnaie, celui qui frappe une monnaie nouvelle à son
usage personnel et veut qu’elle ait cours, celui-là se fait
taxer d’imbécillité. De même, si quelqu’un dans la vie
courante, comme on refuserait une monnaie, refuse de se
plier au mode habituel de conversation, en s’ouvrant une
voie privée, celui-là est proche de la folie. <…> Voilà
pourquoi ceux qui veulent converser correctement doivent
observer purement et simplement l’usage courant de la
majorité, et s’y tenir54.

L’image est la même, mais le propos est plus polémique. Sextus
Empiricus s’en prend ici clairement aux adeptes de la ratio et fait de
l’usage commun un critère exclusif. C’est précisément ce que la
description de Quintilien évite en mettant sur le même plan tous les
critères de normativité et en les présentant comme complémentaires
55. Mais surtout la dé�nition que Quintilien donne de sa propre
conception de la consuetudo montre qu’il ne l’assimile pas à la pratique
de l’ensemble de la communauté linguistique :

Si nous appelons ainsi ce que fait la majorité ( quod plures
faciunt), nous donnerons un conseil très dangereux, non
seulement pour le langage, mais, ce qui est plus grave, pour
la vie. D’où nous viendrait en e4et tant de bonheur que ce
qui est bien obtienne le su4rage de la majorité ? Par suite,
de même que s’épiler, porter des cheveux taillés en gradins,
boire avec excès dans le bain, usages qui ont pénétré dans
notre ville ( invaserint ciuitatem)56, ne sont pas l’usage (
consuetudo), parce que rien de tout cela n’est à l’abri du
blâme ( reprensione) et que l’usage se borne à se baigner, à se
raser, à prendre ses repas, de même dans le langage, si des
locutions vicieuses viennent à se propager, elle ne doivent
pas pour autant devenir la règle ( regula sermonis). <…> Donc
pour le langage, j’appelerai usage l’accord des gens cultivés
( consensus eruditorum) et pour la vie, celui des honnêtes
gens ( consensus bonorum)57.

La comparaison, qui établit une identité entre correction linguistique
et honnêteté des mœurs, est loin d’être fortuite ; le « bon usage »



devient l’usage « des hommes de bien ». Totalement dissociée de la
recherche de la vérité — comme elle l’était dans la philosophie
grecque — l’étude du langage est devenue avec le grammairien un « 
consensus eruditorum », assimilé au «  consensus bonorum ».

Mais les grammairiens latins ne se sont pas enfermés dans cette
dichotomie ratio/consuetudo ; ils ont utilisé, souvent de façon
complémentaire, d’autres critères de normativité. Entre la ratio et
l’usage, la norme fondée en raison ou calquée sur les pratiques,
Quintilien intercale ainsi l’ancienneté (  vetustas) et l’autorité (
auctoritas) : « Le temps donne aux mots anciens une sorte de majesté
et, pour ainsi dire, de sanction religieuse. L’autorité se tire
ordinairement des orateurs et des historiens, car les poètes ont
l’excuse de la contrainte métrique »58. La notion de vetustas qui
implique le respect d’un passé grandiose ( maiestas) auquel les
contemporains sont portés par un sentiment de dévotion ( religio)
ouvre une question fondamentale du point de vue des pratiques
linguistiques, celle de l’archaïsme et, en contre-point, de l’innovation
59. Quintilien a, sur le sujet, un point de vue qui reBète bien celui de
ses contemporains, un mélange de conservatisme lié au respect de la
norme et de pragmatisme réaliste, qui condamne sans appel la folie
arrogante ( insolentia) de celui qui, en parlant comme les ancêtres, �nit
par s’isoler de ses contemporains :

Quoi d’aussi indispensable en e4et qu’un langage correct (
recta locutio) ? Bien plus : j’estime qu’il faut s’attacher à
cette règle ( inhaerendum ei iudicio), tant qu’il est possible de
s’y tenir, et il faut même résister longtemps aux
changements ( mutantibus repugnandum). Mais vouloir
conserver des mots qui ont été abolis ou abrogés ( abolita
atque abrogata retinere) < par l’usage > est une sorte
d’extravagance ( insolentiae) et de prétention frivole pour
des vétilles ( frivolae in parvis jactantiae)60.

L’emploi des participes  abolita et abrogata signi�e clairement la force
de l’usage et sa capacité à invalider la norme. Les lois du grammairien
ne peuvent rien contre la consuetudo et la résistance excessive de celui-
ci ne peut que susciter le rire. Le discours sur la vetustas est donc
inséparable d’une réBexion sur le temps, qui tantôt consacre un usage
et lui donne force de loi, tantôt l’invalide, et avec lequel l’autorité est
en perpétuelle négociation61.

DiMcilement dissociable de l’ antiquitas, le terme auctoritas 62 renvoie
en e4et à l’imitation des écrivains les plus illustres ( summi auctores),
c’est-à-dire des auteurs reconnus par la tradition pour servir de
modèles63. Ce critère présuppose donc l’établissement d’une norme
préalable, d’un canon d’auteurs « fréquentables » sur lequel il y a un
accord64. Les œuvres de Caton, Varron, Cicéron, celles des annalistes,



sont conçues comme le conservatoire des traditions. Puis sous le
principat, on se réfère aux érudits qui ont �xé la tradition, à l’œuvre

des classici ou antiquiores (par opposition aux recentiores)65. Pour Aulu-
Gelle par exemple, l’autorité ne remonte pas très loin : sont consacrés
par le temps « tous les auteurs antérieurs à Auguste, qui avaient une
langue pure et intacte » (XIII, 6). Cette pureté de la langue ancienne va
bien sûr de pair avec la pureté supposée des mœurs de la Rome
républicaine ; elle correspond à l’invention et à l’histoire du mos
maiorum 66.

« Donner la citoyenneté aux mots » : le pouvoir du
grammairien

Cette correction linguistique appliquée à l’exercice du discours
s’exprime chez Quintilien et chez les autres grammairiens à travers la
notion de latinitas. Or, ce concept est très paradoxal puisqu’il se
présente explicitement comme un calque de la notion d’ hellenismos 67

tout en aMrmant une volonté de promotion des qualités de la langue
latine par rapport au grec68. La question des pérégrinismes, et plus
spéci�quement du statut des mots grecs dans la langue latine, se
trouve ainsi au cœur de la réBexion quintilienne sur la correction. La
langue est explicitement mise en parallèle avec le peuple et les
institutions de Rome, dont Quintilien note le caractère composite :

Des mots étrangers ( peregrina), donc, sont venus, je dirais
volontiers, de toutes les nations, comme notre population,
et comme aussi beaucoup d’institutions69.

À propos de la question posée par la déclinaison des mots grecs passés
dans la langue latine70, Quintilien évoque la volonté aMchée par
certains grammairiens de « rendre la langue latine plus imposante » (
potentiorem facere linguam Latinam) en n’avouant pas que les Romains
ont besoin de « règles étrangères » ( nec alienis egere institutis)71. Tandis
que ses contemporains ont, par contraste avec ces grammairiens des
générations précédentes, établi comme règle de décliner les mots
grecs « à la grecque »72, Quintilien avoue préférer « suivre le système
latin ( rationem Latinam sequi ), tant que ce n’est pas choquant (
quousque patitur decor) »73 :

Car je n’aimerais pas dire Calypsonem par analogie avec
Junonem, bien que C. César, qui a suivi les Anciens (  secutus
antiquos), décline ainsi ce mot ; mais l’usage a prévalu sur
son autorité ( auctoritatem consuetudo superavit).



Cet exemple choisi par Quintilien montre bien la supériorité de l’usage
sur l’autorité, que César avait pourtant appuyée sur l’exemple des
anciens ( antiquitas). Il dévoile aussi à quel point le rhéteur est attentif
à l’évolution de la langue, aux écarts qui séparent le latin des Anciens
de celui qu’utilisent ses contemporains. En�n, on note que,
personnellement, Quintilien privilégie ce qui lui parait « convenable »
( decor = decus), c’est-à-dire qu’il adapte son discours au contexte (aux
circonstances de l’énonciation : au lieu, au moment, aux
interlocuteurs). Cette remarque sur le « convenable » fait glisser le
propos grammatical vers une problématique de type rhétorique. La
conclusion du paragraphe est d’ailleurs éloquente :

Dans tous les cas où les deux façons (  utroque modo) de
décliner ne heurteront pas les convenances ( non
indecenter), celui qui suivra la forme grecque (  Graecam
figuram) ne parlera pas latin ( non Latine quidem loquetur),
mais il ne pourra pas subir de reproche de la part des
grammairiens ( tamen citra reprehensionem)74.

Cette remarque fait écho à une autre formule de Quintilien, également
exprimée sous forme de paradoxe. Après di4érents exemples
d’emplois fondés sur l’analogie qu’il juge absurdes, le rhéteur conclut :
« Aussi a-t-on dit, non sans esprit, qu’autre chose est de parler latin,
autre chose de parler grammaticalement »75. S’il est vrai qu’on peut
parler latin sans suivre les règles des grammairiens, il est clair aussi
p o u r Quintilien, qu’on peut user de formes grammaticalement
correctes, sans pour autant « parler latin ». En jouant sur le double
sens du concept de latinitas (latinité/correction), il souligne la distance
existant entre la langue parlée et la langue sanctionnée par les
grammairiens, et ce faisant, introduit une faille dans l’autorité
normative de ces derniers.

Une métaphore politique sert à exprimer le pouvoir accordé au
grammairien, celle du «  droit de cité » que l’on « donne » aux mots
d’origine étrangère. Un passage de Sénèque témoigne de cet emploi :

Comme le mot « analogie » (  analogian) a reçu des
grammairiens latins droit de cité ( civitate donaverint),
j’estime qu’il faut non le condamner ( damnandum), mais le
ramener en son état de « citoyen » ( in civitatem suam
redigendum). Je l’emploierai donc (  utar ergo), comme un
terme non seulement adopté ( recepto), mais usité (  usitato)
76.

Dans ce passage, la référence aux grammairiens latins permet à
Sénèque d’utiliser un terme grec qui est au cœur de sa démonstration.
Il a besoin du mot « analogie » pour prouver à Lucilius que la notion
première du bien et de l’honnête n’a pas été enseignée à l’homme par
la nature, mais qu’elle résulte d’un travail d’observation et de la



« confrontation » de certains actes fréquents dans l’existence : « C’est
par le moyen de l’analogie que l’esprit a conçu l’honnête et le bien ».
Analogia, employé par la philosophie pour désigner l’opération
intellectuelle de mettre en parallèle deux séries de faits ou deux
phénomènes semblables, aurait pu être remplacé par le terme latin
similitudo, mais Sénèque lui préfère un terme plus technique, dont il
souligne à la fois l’origine grecque et l’intégration dans la langue
latine ; intégration à laquelle l’ancienneté a donné l’autorité de l’usage
( usus).

Ce pouvoir de « donner la citoyenneté aux mots » dit quelque chose
sur l’imaginaire de la langue (la langue considérée comme un peuple
de mots, le statut spéci�que de la langue grecque et le processus de
son inclusion dans la langue latine…), mais il en dit long aussi sur
l’autorité du grammairien, capable de rivaliser avec l’empereur et
même de l’emporter sur lui en matière linguistique. Cet aspect ressort
bien d’une anecdote rapportée par Suétone, évoquant le pouvoir
presque tyrannique de M. Pomponius Marcellus qui n’hésite pas à
corriger ses adversaires dans les tribunaux, ni même à sanctionner les
écarts linguistiques de l’empereur :

C’est encore M. Pomponius Marcellus qui, ayant critiqué un
mot ( verbum reprehendisset) que Tibère avait employé dans
un discours et entendant Ateius Capiton aMrmer que ce
mot était latin ( illud Latinum) et que, s’il ne l’était pas, il le
serait en tout cas dorénavant ( futurum certe iam inde),
répliqua : « Capiton est un menteur ; car vois-tu, César, tu
peux donner le droit de cité à des hommes ( civitatem dare
potes hominibus), mais pas à un mot (  verbo non potes) »77.

L’insolence du personnage, qui va jusqu’à refuser à l’empereur le droit
de légiférer en matière linguistique, est typique de la personnalité de
M. Marcellus ; Suétone rapporte d’autres anecdotes qui con�rment
l’arrogance de ce grammairien78. Mais en même temps, cette attitude
reBète bien la réalité du rapport de la culture romaine avec sa langue :
on a souvent souligné, pour s’en étonner, l’absence de politique
linguistique à Rome. Si les empereurs, ponctuellement, ont pu
introduire des réformes dans les façons de parler ou d’écrire79, ces
actions ne s’inscrivent pas dans une politique d’ensemble visant à faire
de la langue latine un instrument impérialiste d’acculturation80.
Comme le rappelle le grammairien de Suétone, il n’est pas du ressort
de l’empereur de légiférer en matière linguistique. Le texte va même
plus loin : son statut de princeps ne lui donne pas l’autorité nécessaire
pour acclimater de nouveaux mots81. Le texte de Suétone fait de
Pomponius Marcellus un personnage belliqueux et très arrogant. Son
e4ronterie s’oppose à la courtisanerie de l’autre grammairien. Mais
une autre version de l’anecdote rapportée par Dion Cassius 82 donne à
l’histoire une tonalité légèrement di4érente : tout d’abord il ne s’agit



plus d’un discours, mais d’un édit ; ensuite, c’est l’empereur qui a des
doutes sur la latinité d’un mot qu’il a employé et qui prend l’initiative
de convoquer aussitôt tous les spécialistes, dont Ateius Capiton et
Pomponius Marcellus. En�n, Dion Cassius ajoute que Marcellus ne fut
pas puni pour ses paroles irrespectueuses. Cette version souligne le
rôle pris par les grammairiens dans la société d’Empire, rôle dont
témoignent diverses anecdotes transmises dans les Nuits Attiques
d’Aulu-Gelle. Désormais, le grammairien est un personnage qui gravite
autour de l’empereur ; celui-ci n’hésite pas à le consulter, à soumettre
ses discours à son contrôle. La parole du prince paraît soumise à la
norme grammaticale.

«  Sermonis Latini custos » : le grammairien « gardien
de la langue »

Si l’empereur se soumet volontiers à l’autorité du grammairien et ne le
châtie pas pour son insolence, c’est que le statut de celui-ci dans la
culture romaine lui procure une sorte d’impunité. Le grammairien
apparaît en e4et dans les textes comme un gardien, «  custos », chargé
de veiller sur « la langue latine », sur « la voix articulée », mais aussi
« sur l’histoire » de Rome, dans la mesure où il doit conserver tous les
fragments de tradition enchassés dans les textes qu’il explique, qu’il
s’agisse d’éléments de prosodie, de personnages réels ou fabuleux,
d’événements historiques...

Cette fameuse image du grammairien « gardien de la langue », qui
réapparaît chez Saint Augustin avec de légères variations, est présente
dans un passage de Sénèque, où il est encore question de légitimer
l’emploi d’un mot d’origine grecque. Le vocabulaire utilisé tourne
entièrement autour de ce qui est interdit et de ce qui est autorisé, les
grammairiens étant placés en position d’arbitres :

Posidonius estime nécessaires non seulement la
« préception » — rien ne nous interdit l’emploi de ce terme
( nihil hoc verbo uti prohibet) — mais aussi les conseils, la
consolation et l’exhortation. Il y ajoute la recherche en tout
du pourquoi, l’étiologie ( aetiologian) et ce terme, que nos
grammairiens, gardiens de la pure latinité ( custodes Latini
sermonis), se sont adjugé, je ne vois nulle raison de ne pas en
risquer l’emploi83.

Comme le montre bien Kaster 84, le terme custos a des implications
politiques qui proviennent de ses emplois dans le domaine militaire,
administratif et politique. Il faut en e4et, pour comprendre le rôle
assigné au grammairien dans l’imaginaire, le mettre en parallèle avec
d’autres �gures romaines de «  custodes » attestées dans les
inscriptions épigraphiques notamment : le commandant qui veille aux



frontières de l’Empire ( limes)85 ; le gouverneur de province dans son
rôle de juge et de « gardien des lois »86. Chacun de ces personnages est
une �gure pivot : le soldat préservait la distinction géographique
entre le dedans et le dehors ; le gouverneur placé entre la population
locale et le gouvernement central maintenait les distinctions
hiérarchiques qui formaient la structure politique de l’Empire et son
système de lois. De la même manière, le grammairien se tenait à
l’endroit où convergent les distinctions linguistiques, géographiques
et sociales ; gouverneur de province, gardien des lois ou commandant
militaire contrôlant les con�ns d’un territoire, le grammaticus,
sauvegardant l’expression et la tradition, contrôlait la limite entre la
règle et la faute, l’ordre et le chaos, le latin et les langues barbares. La
�gure du gardien sert donc l’imaginaire des frontières linguistiques et
acquiert une dimension particulièrement importante à la �n de
l’Empire, au moment où la langue latine se sent menacée par l’assaut
des langues barbares et assigne au grammairien un rôle de protecteur
87. L’image peut aussi faire référence au personnel chargé de contrôler
le bon déroulement des rituels ; en contexte religieux, dans les rituels
impliquant une double lecture, le terme custos sert en e4et à désigner
l’assistant chargé de véri�er l’exactitude de la formule88. Cette
position est un peu celle que les empereurs assignent au grammairien
quand ils lui demandent de contrôler leurs discours. En�n, le custos
peut faire allusion à la garde d’un trésor ( thesaurum, aedes), trésor de
mots, de tournures, de textes, d’histoires et de personnages sur lequel
veille le grammairien. Les deux aspects de son « gardiennage »
répondaient donc à la division entre les deux tâches du grammairien,
la maîtrise du langage « correct » et l’explication des poètes.

«   Vergilius debuit dicere   … ». Usage normatif de la
poésie

Le commentaire des poètes ( enarratio poetarum) constitue selon
Quintilien la deuxième partie de la grammaire. Les artes tardives la
subdivisent en diverses tâches : au commentaire proprement dit,
enarratio, ils ajoutent la lectio, l’art de la lecture à haute voix, l’
emendatio, la correction et le iudicium, le jugement critique. Or, dans
tous ces officia, la grammaire se présente comme une activité
normative89.

Quintilien explique ainsi que, lors de la lecture expliquée, « le maître
devra relever tout ce qui est barbare, impropre, contraire aux lois de



la langue », précisant toutefois que ce relevé n’a pas pour fonction de
« censurer à tout prix les poètes » ( non ut ex his utique inprobentur
poetae), car en poésie les écarts par rapport à la norme ne peuvent être
considérés comme des défauts ( vitia), mais seront appelés
« métaplasmes et �gures »90. Le but de cette opération critique est
« d’informer l’enfant des éléments techniques de l’art et de stimuler sa
mémoire ». Ces précisions éclairent bien la manière dont les deux
parties de la grammaire (le theorikon et l’ historikon) sont articulées
dans la pratique de l’enseignement91. Le commentaire des textes n’a
pas seulement pour fonction d’apprendre aux élèves à lire et à
comprendre les monuments de la littérature ; il permet aussi de
valider sur des exemples concrets l’application des règles de
correction linguistique qui ont été énoncées dans la partie théorique
92. Et la poésie, parce qu’elle prend plus de liberté avec les règles de la
langue, constitue un terrain idéal pour relever les écarts et rétablir la
norme.

Cet usage « pratique » de la poésie, et même du plus grand poète qu’est
Virgile, apparaît très bien dans les commentaires d’époque tardive,
comme ceux de Servius ou de Donat et n’est pas sans poser problème.
Ces commentateurs, conscients de l’espèce de sacrilège qu’ils
commettent périodiquement en « corrigeant » le sacro-saint poète,
ont souci de réaMrmer le statut particulier de la poésie et le caractère
nécessairement intentionnel des écarts relevés93. L’argument de la
« contrainte métrique » ( necessitas metri) est ainsi régulièrement
invoqué par Servius pour justi�er les écarts entre ce qu’il lit chez
Virgile et ce qu’on doit dire. Comme l’explique bien R. Kaster, le texte
de Virgile n’est qu’un instrument. En employant l’expression «  debuit
dicere… » (il aurait dû dire…), Servius n’a pas l’intention de corriger
Virgile, mais de montrer à ses élèves l’usage qu’ils doivent suivre 94.
L’emploi de la 3 e personne du singulier a pour e4et d’isoler la langue
de l’auteur, du latin qu’il veut enseigner.

La �gure apparaît ainsi comme le lieu où le grammairien éprouve les
limites de la normativité linguistique95. Les figurae occupent une sorte
d e no man’s land entre le terrain des grammairiens et celui des
rhéteurs, et, dans le commentaire des poètes, elles sont souvent la
scène d’un conBit entre di4érentes formes et sources d’autorité, entre
la déférence due à un auteur prestigieux et la domination exercée sur
le texte par le grammairien, entre la licentia accordée aux poètes (et
parfois aussi aux orateurs) et la contrainte exercée sur la langue des
simples particuliers ( singuli)96. La manière dont le grammairien
contrôle de tels conBits montre le type d’autorité dont il fait preuve
depuis sa « niche professionnelle »97.



« La peur des grammairiens » : la force du
jugement critique ( iudicium, nota)

L’art d’écrire est lié avec l’art de parler et le commentaire
implique d’abord une lecture sans faute et, dans tous ces
exercices, intervient le sens critique ( iudicium) ; les
grammairiens anciens en ont fait un usage si sévère qu’il se
sont permis d’a4ecter des vers d’une sorte de virgule
censoriale et d’éliminer de l’œuvre d’un écrivain, comme
apocryphes, des livres dont l’attribution leur semblait
inexacte ; de plus, parmi les auteurs, ils ont dressé des uns
une liste ordonnée et ils en ont exclu radicalement les
autres98.

Le thème de la « sévérité » des grammairiens et la dénonciation du
caractère à la fois arbitraire et discrétionnaire de leur pouvoir
s’expriment ici à travers une image qui tire son sens une fois encore
d’une pratique politique et sociale essentielle dans la culture romaine,
celle de la censure. Ce rapprochement est facilité par la terminologie
qui désigne l’activité critique du grammairien : iudicium (le jugement),
reprehensio (le blâme), vitium (le défaut, le vice), damnare (condamner),
et surtout nota, le signe critique apposé par le grammairien en marge
d’une graphie ou d’une forme défectueuse, qui désigne aussi en
contexte politique la marque d’infamie apposée par le censeur sur
l’album, la liste des sénateurs99. Cette homonymie contribue à
assimiler le personnage du grammairien à un censeur sévère, qui
dispose sur les citoyens d’un pouvoir à la fois politique et moral100.

Plusieurs passages témoignent des réactions à l’égard de ce pouvoir
discrétionnaire laissé aux grammairiens de toucher à la réputation (
fama) des auteurs qu’ils voulaient sanctionner. Ainsi, dans sa préface à
l’ Histoire Naturelle, Pline l’Ancien cite le mot-valise de Caton forgé pour
blâmer le caractère chicanier du grammairien et dénoncer le pouvoir
destructeur de ce personnage, capable de ruiner la réputation d’un
écrivain : le grammairien est un vitilitigator, terme composé à partir de
vitium (défaut) et litigator (celui qui cherche chicane). Un peu plus
haut, Pline avait précisé qu’on pourrait ajouter beaucoup à ses livres (à
ceux-ci et à tous ceux qui ont déjà été publiés) :

Cela pour me garder, en passant, de la bande des Zoïles101

(car je peux bien les appeler d’un nom si justi�é) : j’ai appris
en e4et que des Stoïciens, des Péripatéticiens et des
Épicuriens (quant aux grammairiens, je m’y suis toujours
attendu) sont en travail de critique contre les livres que j’ai
publiés «  Sur la grammaire » et qu’ils avortent depuis dix
ans de suite ; même la gestation des éléphants est plus
rapide102.



Pline fait ensuite le catalogue de tous ceux qui avant lui ont subi les
méfaits de la critique : Théophraste, qui trouva une femme pour écrire
contre lui, Caton le Censeur qui, écrivant sur la discipline militaire, fut
menacé « par ces gens qui veulent se tailler une renommée en
rabaissant le savoir d’autrui ». Au livre XXIV de l’Histoire Naturelle,
Pline l’Ancien décrit aussi la « férocité des grammairiens », qu’il
rapproche de celle des bêtes sauvages, et que seule une plante aux
propriétés curatives, l’ onothuris, peut adoucir103. Et Aulu-Gelle à
plusieurs reprises fait allusion aux critiques trop sévères de
grammairiens qui ont injustement attaqué Cicéron ou Salluste 104.

L’expression de ces réticences à l’égard de l’autorité normative des
grammairiens se retrouve dans les textes d’époque tardive, en
particulier chez les auteurs chrétiens, à travers le thème de la « peur
du grammairien » dont il faut se libérer. L’enjeu exprimé par Saint
Augustin dans le De Doctrina Christiana  est de parvenir à inventer un
nouveau type de discours, suMsamment accessible pour toucher les
foules, tout en ayant l’autorité nécessaire pour donner accès à des
textes importants par leur vérité mais souvent obscurs. La création
d’une culture littéraire « alternative », fondée sur l’Écriture, suppose
d’abord que l’on s’a4ranchisse de l’autorité de la grammaire et de la
rhétorique classiques. Non seulement les jugements dé�nitifs des
grammairiens concernant la dignité du sujet abordé n’ont plus de
pertinence dans le contexte chrétien, mais toutes les dé�nitions et les
règles de la grammaire classique, concernant la phonologie, la
morphologie, les barbarismes et solécismes n’ont pas de validité
absolue105, elles correspondent seulement à l’observance de règles
habituelles : « Quelle est donc cette “pureté d’expression” ( integritas
locutionis) si ce n’est la conservation de l’habitude d’autrui ( aliena
consuetudo) soutenue par l’autorité des locuteurs d’autrefois ? »106. La
force des règles (et donc celle du grammairien lui-même) réside dans
sa faiblesse et dans celle des autres : « Les hommes sont d’autant plus
o4ensés par la violation des règles < des grammairiens > qu’ils sont
plus faibles, et d’autant plus faibles qu’ils veulent passer pour
instruits »107. Cette faiblesse peut être dépassée par notre soumission
à Dieu et par la prise de conscience que la seule forme de correction
réside dans l’eMcacité du langage, celui qui communique la Vérité de
façon claire, qu’il soit ou non correct du point de vue de sa forme
extrinsèque108. L’utilité de l’  ars grammatica  est donc réduite à la
formation des enfants jusqu’à ce qu’ils soient en âge de parler avec des
adultes qui eux s’expriment « correctement »109. Une fois encore, la
grammaire est ramenée à sa vocation première et à sa dé�nition la
plus étroite : l’enseignement des rudiments de l’écriture et de la
lecture. À l’âge adulte, il est temps d’échapper à la « peur des
grammairiens »110.



Des grammairiens vicieux ? de la norme
linguistique à la norme morale

On peut se demander si cette peur du grammairien et cette volonté
d’échapper à sa censure n’expliquent pas l’existence d’un autre
discours critique : celui qui dénonce les déviances sexuelles des
grammairiens. Les récents travaux de M. G. Bajoni consacrés aux
« grammairiens lascifs »111 montrent en e4et que dans le genre
satirique notamment, mais pas exclusivement, s’est élaboré un
véritable topos littéraire, celui de l’immoralité des grammairiens ou du
« grammairien libidineux », qui parcourt toute la latinité et que l’on
retrouve encore dans l’ Enfer de Dante (chant xv)112.

S’interrogeant sur les raisons qui peuvent expliquer l’association
entre grammaire et sexualité — association favorisée à la fois par les
conceptions romaines de la lecture et les discours grecs sur l’écriture
113 — M. G. Bajoni évoque d’abord la crainte des relations de type
pédérastique entre enseignant et enseigné et la permanence du
contrôle exercé par l’État romain sur la moralité de ses enseignants114.
Mais cette explication n’est pas suMsante, ne serait-ce que parce que
les vices prêtés au grammairien ne sont pas tous explicitement liés à la
pédérastie115. Faut-il plutôt établir un lien entre ce discours critique et
tous les préjugés sociaux attachés à ce personnage ? M. G. Bajoni
rappelle en e4et l’ambivalence du statut social du grammairien, qui
est à la fois auréolé d’un prestige dû à l’étendue de ses compétences
techniques et surtout au recrutement des élites qu’il contribue à
former, et dévalorisé par son appartenance aux couches sociales les
plus humbles de la société. Cet écart entre l’autorité culturelle des
grammairiens et la bassesse de leur condition sociale et économique
peut expliquer la virulence des attaques dont ils sont l’objet116.

Mais surtout la transgression de la norme morale par un
comportement sexuel déviant semble être comme l’envers de
l’expression de la norme en matière linguistique117. Un grammmairien
est d’autant plus déviant du point de vue moral qu’il est un censeur
intraitable dans le domaine de la langue. Plusieurs textes insistent en
e4et sur l’écart existant entre la réputation professionnelle d’un
grammairien et son absence notoire de moralité118 ; et le vocabulaire
utilisé pour dénoncer les vices des grammairiens fait exactement écho
à celui qui sert à décrire son action sur les textes et les auteurs.
Pro�tant de ce que le grammairien utilise un lexique de type moral
pour caractériser les écarts par rapport à la norme linguistique
(analyse des vitia de la langue, « laideur » d’un discours malmené —
foeditas — terme qui exprime aussi la laideur morale, etc…), les textes
littéraires exploitent la porosité existant à Rome entre les pratiques
linguistiques et les comportements moraux et jouent sur l’inversion de



la norme pour contrebalancer le pouvoir du grammairien. Le plus
intéressant dans ce dossier, c’est qu’il pose la question des frontières
et de l’éventuelle contamination des domaines où s’exprime la norme.

La norme en débat : imaginaire du con(it autour
de la langue

L’exposé de Quintilien ne porte pas de tels jugements moraux sur la
personnalité des grammairiens, mais il témoigne des dérives possibles
de la grammaire et, à plusieurs reprises, le rhéteur rappelle les limites
raisonnables à l’intérieur desquelles elle doit se cantonner :

« Je ne crois pas que nous devions nous laisser aller jusqu’à nous
tourmenter à l’extrême et à descendre à des chicanes absurdes, car
ainsi l’on brise et l’on dégrade le talent. Ce qui serait nuisible ici, ce
n’est pas la grammaire : ce sont ses superfluités »119.

Traquer le superBu ( supervacuum), débarrasser la grammaire de tout
ce qui la rend vaine, excessive, prétentieuse120 : Quintilien n’a de cesse
d’opposer un bon usage de la grammaire, dont il recommande
d’ailleurs la pratique aux jeunes comme aux vieillards121, et un usage
vain, qui l’expose aux critiques. En �ligrane de son exposé, apparaît
l’image caricaturale du grammairien qui « épluche » ( excutitur) des
ouvrages en tous genres, souvent sans intérêt ou qui donne toutes
sortes d’explications fallacieuses aux histoires légendaires. Cette
peinture négative fait écho à toutes les anecdotes qui, chez Suétone,
c h e z Sénèque, chez Aulu-Gelle en�n, mettent en scène des
grammairiens grotesques, pinaillant sur des questions pointues, des
vétilles. Anecdotes qui se multiplient dans la littérature du début de
l’Empire et qui témoignent de l’image ambivalente que traînent alors
les grammairiens.

On pense par exemple à l’anecdote rapportée par Suétone concernant
l’habitude qu’avait Tibère de fréquenter les grammairiens et de leur
poser toutes sortes de questions sur les mythes :

Il s’appliqua surtout à étudier l’histoire légendaire au point
d’en arriver à des plaisanteries et au ridicule. Ainsi les
questions qu’il proposait aux grammairiens, catégorie de
gens pour lesquels il avait un faible, étaient ordinairement
de ce genre : quelle était la mère d’Hécube ? Quel nom
portait Achille au milieu des jeunes �lles ? Quels étaient les
chants des sirènes122 ?

Cette série de questions, qui au dire de Suétone nourrissaient les
loisirs cultivés de l’empereur, sont, dans leur forme, trop proches des
questions posées aux enfants dans le cadre de la lecture expliquée



pour ne pas être risibles (même si le contenu de ces questions est
détourné, dans une sorte de plaisanterie au « second degré »). La
dénonciation implicite du caractère puéril de ce passe-temps annonce
les critiques plus directes lancées contre les grammairiens dans les
textes satiriques ou le caractère cocasse des disputes grammaticales
mises en scène par Aulu-Gelle.

Le ridicule de ces scènes est fondé sur la capacité des grammairiens à
s’a4ronter sur des questions sans intérêt ou sans réponse, ne serait-ce
que parce qu’il existe plusieurs façons de construire la norme
grammaticale et qu’elle ne fait pas consensus. Michel Gri4e a bien
montré dans un article récent la fréquence dans les Nuits Attiques des
« disputes grammaticales »123. La diversité des lieux où sont situées
ces scènes, et notamment la mention de nombreux lieux publics
(bains, places, port, bateau, librairies, antichambre de l’empereur)
montre la forte présence du grammairien dans la société d’Empire.

Le plus souvent, chez Aulu-Gelle, les grammairiens s’a4rontent entre
eux ; l’ agôn verbal, sur le modèle du débat philosophique, met en
présence un savant authentique ( doctus) et un charlatan (  docens,
semidoctus), « débat qui tourne inévitablement à la confusion du  docens
prétentieux et ignorant qui �nit par abandonner le terrain »124. Les
anecdotes rapportées par Suétone dans ses biographies de
grammairiens jouent davantage sur les confusions d’espace et sur la
propension des grammatici à investir l’espace public. Voici ce qu’il
raconte par exemple à propos de M. Pomponius Marcellus :

M. Pomponius Marcellus, contrôleur très pointilleux de la
latinité ( sermonis Latini exactor molestissimus), au cours d’une
plaidoirie ( in advocatione quadam) — car il lui arrivait aussi
de défendre des causes ( et causas agebat) — s’acharna tant
et si bien à dénoncer ( arguere soloecismum) un solécisme
commis par son adversaire, que Cassius Sévérus �nit par en
appeler aux juges et demander un report du procès a�n que
son client ( litigator) pût faire venir un autre grammairien (
alium grammaticum), « puisque cet homme ne pense pas
qu’il va débattre avec son adversaire d’un point de droit,
mais d’un solécisme ( non putat is cum adversario de iure sibi,
sed de soloecismo controversiam futuram) »125.

Figure de l’excès (le grammairien ne se contente plus d’être un gardien
de la langue, il en est un « contrôleur pointilleux »126), M. Pomponius
Marcellus sort de ses attributions traditionnelles en exerçant dans
l’espace public une sorte de tyrannie langagière qui est hors de
propos. Le tort de M. Pomponius Marcellus, décidément bien arrogant
127, est d’avoir déplacé le débat, d’une question juridique ( de iure) à
une question linguistique ( de soloecismo) : le relevé d’un solécisme en
plein débat judiciaire bloque la procédure et son adversaire n’a d’autre



solution que de faire appel à un autre avocat.

En�n, il arrive qu’un tiers soit obligé d’intervenir pour faire taire les
grammairiens et ramener la concorde dans la cité. C’est le cas dans
l’épisode rapporté par Aulu-Gelle où Cicéron, sommé de trancher sur
l’orthographe d’un mot à apposer sur une inscription, a su contourner
le débat des grammairiens en adoptant une solution de compromis,
l’abréviation, qui ne fâchait personne128. Ce stratagème montre
l’intelligence politique du personnage et souligne aussi les risques
encourus par la collectivité lorsqu’elle s’en remet à l’autorité des
grammairiens. L’excès de zêle et les rivalités personnelles menacent la
paix civique.

Conclusion : dans un même pré, le bœuf, le chien et
la cigogne…

Le développement de la grammaire dans le monde romain a donné
naissance à une autre façon de lire les textes, qui s’est ajoutée, sans les
remplacer, aux approches qui existaient déjà. C’est ce qu’explique
Sénèque, en commençant par une comparaison savoureuse :

Dans le même pré, le bœuf cherche de l’herbe, le chien, un
lièvre, la cigogne, un lézard. Qu’un savant, un grammairien,
un adepte de la philosophie prennent tous trois, chacun de
son côté, la République de Cicéron, chacun porte son
attention sur un aspect di4érent. Le philosophe s’étonne
qu’on ait pu dire tant de choses contre la justice. Quand
l’historien aborde la même lecture, il met en apostille qu’il
y a deux rois de Rome, l’un de père, l’autre de mère
inconnus, car sur la mère de Servius, il n’y a rien de certain.
<…> Le grammairien compulse à son tour l’ouvrage. Il
enregistre d’abord dans son commentaire les composés de
pse : reapse mis par Cicéron pour reipsa, et, non moins
souvent, sepse, pour se ipse. Puis il en vient aux termes dont
l’usage moderne a changé l’emploi <…> Ensuite, il recueille
précisément les vers d’Ennius <…> où il voit la preuve que,
dans l’usage ancien, opem signi�ait non seulement
“secours” mais “concours prêté” <…> Après cela il s’estime
tout heureux d’avoir découvert d’où vient qu’il plut à
Virgile d’écrire…129.

L’intention de cette lettre adressée à Lucilius est de rappeler
l’importance et même la supériorité de l’approche philosophique.
Mais ce passage, en soulignant la pluralité de lectures possibles d’un
même texte, a aussi pour e4et de placer le grammairien aux côtés
d’autres �gures d’autorité prestigieuses — le philosophe, l’historien —
et de montrer la spéci�cité de son regard, un regard méthodique,



concentré, sans doute un peu myope… Mais l’ironie légère qui teinte le
texte contraste avec l’austérité des portraits qu’on a l’habitude de
rencontrer ; le grammairien apparaît ici comme une �gure un peu
naïve qui semble retirer, de l’e4ort intellectuel et du plaisir de la
découverte, une joie évidente.

Notes

1. Sextus Empiricus, Adversus Mathematicos I, 41. On consultera les deux
éditions récentes de ce traité : Sextus Empiricus, Against the
Grammarians, traduit et commenté par David L. B lank, Oxford, 1998 ;
Sextus Empiricus, Contre les professeurs , introduction, glossaire et index
par Pierre Pellegrin, trad. Catherine Dalimier, Daniel et Joëlle Delattre,
Brigitte Perez, Paris, 2002.
2 . La première place occupée par la grammaire dans l’ordre
chronologique des apprentissages contribue aussi à justi�er la place
liminaire des grammairiens dans un ensemble plus vaste, Adversus
Mathematicos, où Sextus Empiricus s’attaque à tous ceux qui font
profession d’enseigner : rhéteurs, philosophes, mathématiciens…
3. Bajoni 2008, p. 27.
4 . Voir notamment les travaux de Kaster 19801, Kaster 19802, Kaster
1988, Irvine 1994, Banniard 2007, Bajoni 2008, Riché 1995, Schouler
2008.
5. Voir à ce sujet Ildefonse 1997, p. 15 : « Le fait que la grammaire se
soit constituée tardivement comme discipline autonome tient pour
une très large part à la mainmise de la philosophie sur le langage <…>
L’accès de la grammaire à l’autonomie en tant que discipline singulière
attachée au langage, est di4éré par la �nalité apophantique de la
philosophie et par la sélection qu’elle opère de l’énoncé comme forme
canonique. Considéré comme un moyen, le discours fait moins l’objet
d’une description qu’il ne s’avère medium à normer — c’est la
prégnance de ce principe de normativité qui me paraît di4érer l’accès
de la langue à son statut, grammatical, d’objet ». F. Ildefonse montre
aussi dans son ouvrage « comment les catégories grammaticales
fondamentales ont pu être issues d’une réappropriation, par les
grammairiens, de certains éléments du lieu logique stoïcien, isolé de
son contexte systématique. <…> La langue, érigée pour la première fois
en objet, est alors pensée comme le critère d’un donné rationnel que le
grammairien a pour tâche d’exhiber ; mais le caractère normatif de
l’énoncé, réinterprété dans le caractère rationnel de la langue, sépare
la grammaire d’une opération descriptive » (p. 29).
6. Dans cette perspective prend place notamment la délicate question
de l’opposition entre anomalistes et analogistes, souvent débattue et
qui a donné lieu à des interprétations diverses. Voir à ce sujet Blank
2005 et infra p. 89.



7. Voir Irvine 1994.
8 . Sextus Empiricus, Contre les grammairiens  44-45 : « On parle de
grammaire par homonymie, à la fois dans un sens général et dans un
sens spéci�que. Au sens général, la grammaire c’est la connaissance
des lettres «  grammata » <…> ; au sens spéci�que, c’est la grammaire
complète, achevée par les disciples de Cratès de Mallos, d’Aristophane
et d’Aristarque. Les deux grammaires semblent justement dénommées
à partir du terme premier ( gramma) ».
9 . Suétone, De grammaticis  IV, 1 :  Appellatio grammaticorum Graeca
consuetudine inualuit, sed initio litterati uocabantur : « Le nom de
“grammairiens” prévalut en raison de l’usage grec, mais au début on
appelait ces gens des “lettrés” ».
10. À Rome séjournent Asclépiade, Tyrannion, Tryphon, Philoxène…
Sur l’histoire des liens entre la philologie alexandrine et l’implantation
de la grammaire à Rome, voir Desbordes 1990, p. 45-49. Sur la
grammaire grecque, voir Blank 2000.
11. Suétone, De grammaticis II, 1-2 ; Aulu-Gelle,  Nuits Attiques XV, 11.
1 2 . Les repères chronologiques indiqués par Suétone posent un
problème de date, diversement interprété. Voir les commentaires de
Marie-Claude Vacher dans l’édition de la CUF du De grammaticis  de
Suétone, Paris, 1993, p. 40-41, note 3, et Viljamaa 1991.
1 3 . Cet épisode fondateur est à peu près contemporain d’un autre
moment clé de l’histoire de l’héllénisation de Rome : la fameuse
arrivée à Rome, en 155 av. J.-C., des trois philosophes grecs Carnéade,
Diogène et Critolaos et leur introduction au sénat pour régler une
a4aire diplomatique. Voir sur cet épisode symbolique : Plutarque,
Caton l’Ancien 22 et Aulu-Gelle,  Nuits Attiques VI, 14, 8.
14. On peut prendre pour exemple l’usage di4érencié des langues que
fait Cornutus, auteur d’un traité de grammaire en latin, le De
orthographia, et d’une œuvre philosophique en grec. Voir Jean-Baptiste
Gourinat, « Cornutus : grammairien, rhéteur et philosophe stoïcien »,
dans Gri4e et Perez 2008, p. 53-92.
15. Desbordes 1990, p. 44-46 : « Des observations accumulées par la
philologie alexandrine en vue de l’établissement de textes corrects, on
voit sortir peu à peu l’idée qu’on peut mettre au point des règles
générales qui ne dépendent pas des occurrences chez les auteurs, mais
qui peuvent éventuellement les justi�er ou les expliquer. Des éléments
d’une science de la langue sont donc déjà présents dans les travaux des
Alexandrins, qui cherchent des critères de correction pour leurs
textes, qui distinguent les di4érentes catégories de mots, qui utilisent
l’analogie pour mettre au point des paradigmes etc. ; mais ces
éléments sont encore liés à l’étude des textes. Vers la �n duII e siècle
av. J. C. apparaît l’idée que ce type de recherches peut avoir une
autonomie relative, idée qui s’est sans doute trouvée confortée,
orientée et précisée, par les travaux philosophiques sur le langage et,
particulièrement, par les recherches des Stoïciens sur le sujet, dans le
cadre de ce qu’ils appellent Dialectique ».
16. Voir à ce propos la dé�nition que donne Varron, rapportée par



Marius Victorinus, in Keil 1961, VI, 4, 4 : « D’après Varron, la science
grammaticale ( ars grammatica ) que nous appelons en latin litteratura
est une science aussi complète que possible de ce qui est dit chez les
poètes, les historiens et les orateurs ».
17. L’opposition devient fondamentale (cf. Sextus Empiricus,  Contre les
grammairiens, 91-93) entre une partie dite historikon (où l’analyse
procède cas par cas) et une partie dite technikon (où l’on dégage des
règles générales de fonctionnement).
1 8 . De ces travaux sur la correction, le plus célèbre et le mieux
conservé était le De analogia de César, et quelques traités en latin sur la
latinitas, comme celui écrit par M. Antonius Gnipho, le maître de
grammaire de César ( de Sermone latino ) ou de Stabérius Eros, maître de
Brutus ( de Proportione = analogia).
19. Rhétorique à Hérennius IV, 17 :  Latinitas est quae sermonem purum
conservat, ab omni vitio remotum. Vitia in sermone, quo minus is Latinus sit,
duo possunt esse : soloecismus et barbarismus <…>. Haec qua ratione vitare
possumus, in arte grammatica dilucide dicemus.
20. J’emprunte cette citation et ces analyses à Baratin 1989, p. 303-304.
21. Quintilien développe beaucoup plus longuement ce qui touche à la
correction, la première partie de la grammaire, car c’est ce qui fonde le
technikon, l’exposé systématique des éléments de la langue.
22. Quintilien, Institution oratoire I, 4, 1-2.
23. Quintilien, Institution oratoire I, 5, 54 : neque enim artem grammaticam
componere adgressi sumus.
24. Quintilien, Institution oratoire  I, 4, 5 : « Aussi ne peut-on tolérer
l’opinion de ceux qui se moquent de la grammaire et la tiennent pour
une discipline étroite et étriquée ( tenuem atque ieiunam) ».
25. Quintilien déplore d’ailleurs, au début du livre II, que les rhéteurs
aient abandonné aux grammairiens des tâches qui leur appartiennent
en propre, comme les prosopopées, les suasoires, les exercices
préparatoires et il poursuit ( Institution Oratoire  II, 1, 4) : « la
grammatike, dont on a traduit le nom grec en latin par litteratura, doit
connaître ses propres frontières, d’autant que, si elle a progressé, c’est
seulement à partir du domaine modeste que dé�nit son nom et auquel
se sont tenus les premiers grammairiens. Étroit au départ, son cours
s’est renforcé par l’apport des historiens et des critiques, et il coule
désormais à pleins bords, car indépendamment de la théorie du
langage correct, dont le domaine est passablement étendu, il a
embrassé aussi la connaissance de presque toutes les disciplines les
plus importantes ».
26. Quintilien, Institution oratoire I, 5, 1 : emendate loquendi regulam, quae
grammatices prior pars est, examinet.
27. Rappelons que la syntaxe n’est pas intégrée à l’art grammatical
avant Priscien, au début duVI e siècle ap. J.-C. Voir à ce sujet B aratin
1989, p. 7-8.
28. Voir à ce sujet Vitrac 2007, p. 13. L’association entre la grammaire
et la médecine est d’ailleurs fréquente dans les textes grecs comme
dans les textes d’époque romaine. Voir par exemple Sénèque,  Lettres à



Lucilius 95, 8-9 ; Pline l’Ancien,  Histoire Naturelle I, 7, 47 ; VII, 123.
29. Baratin 1989, p. 302-303, montre qu’il existe en e4et deux façons de
concevoir la « qualité ( virtus) d’un discours » : ou bien elle est
di4érente du discours ordinaire, ou bien elle est « l’ordinaire conçu
comme norme <…> L’ornement est une amélioration. Mais la
correction ne peut guère se concevoir comme autre chose qu’une
norme ». Marc Baratin montre d’autre part que l’étude de cette qualité
conduit à un type d’analyse spéci�que par rapport à la perspective
rhétorique : la correction dépend de règles qu’on peut appliquer
indistinctement à tout type de discours, sans se soucier de son
contenu ou de son intention : « La correction est a4aire de langue, non
de discours ».
30. Baratin 1989, p. 296-297, montre en revanche que la construction
de la norme est sensiblement di4érente dans la tradition
artigraphique tardive. Chez Donat par exemple les qualités de l’énoncé
( virtutes) sont envisagées dans une perspective ornementale
(métaplasme, �gure, trope) ; elles sont dé�nies comme des écarts
marqués positivement par rapport à un énoncé non marqué qui
constitue la norme ; de même que, symétriquement, les défauts de
langue ( vitia) sont marqués négativement par rapport à cette même
norme.
31. Institution oratoire I, 5, 5 : prima barbarismi ac soloecismi foeditas absit .
32. I, 5, 6-10.
33. I, 5, 17 : plus exigunt subtilitatis quae accidunt in dicendo vitia .
3 4 . Quintilien, Institution oratoire  I, 7, 30 : Iudicium autem suum
grammaticus interponat his omnibus ; nam hoc valere plurimum debet.
35. Institution oratoire I, 7, 30.
36. Institution oratoire I, 7, 32.
37. Voir Blank 1982, p. 1-5 ; B lank 2005.
38. Pour Blank 2005, le seul texte qui puisse nous servir de source sur
cet antagonisme est un passage de Varron ( De Lingua Latina 9,1)
con�rmé par Aulu-Gelle ( Nuits Attiques II, 25,1-11). Pour lui, la
« querelle » de Varron serait à interpréter à la même lumière que le
traité de Sextus Empiricus, comme un débat sur la technicité de la
grammaire, qui englobe le statut épistémologique de ses règles et son
utilité pour la vie quotidienne. Tandis que le « parti analogiste » est
celui de la technique et de la rationalité, maintenant que le langage est
un système ordonné rationnellement qui peut être décrit et compris à
travers des règles précises, le « parti anomaliste » ou plutôt
« empirique » argue au contraire qu’aucune maîtrise complexe de la
grammaire n’est possible, que les règles de la grammaire technique
sont incohérentes et que ce qui est nécessaire à chacun est la
compétence à observer l’usage commun et à modeler sa propre
pratique linguistique sur cet usage. Les partisans de l’empirisme
n’étaient évidemment pas des grammairiens, mais plutôt des
Épicuriens, des sceptiques disciples de Pyrrhon et probablement aussi
des Académiciens. Les idées développées dans le traité Contre les
grammairiens de Sextus Empiricus vont dans ce sens.



3 9 . Cette transformation par les Modernes d’un simple débat
théorique en querelle d’écoles fait penser à la fameuse opposition
entre atticisme et asianisme. Cf. sur ce point Dupont et Valette-Cagnac
2005, p. 37-80 et p. 158-160. Sur le débat entre anomalistes et
analogistes, voir Blank 2005.
40. Pour Baratin 2008, il s’agit dans le débat entre anomalie et analogie
de « savoir si les transformations dont les mots sont l’objet par
dérivation ou Bexion suivent un nombre limité de lois dé�nissables et
permettent un classement systématique des mots ou si ces
transformations s’e4ectuent de façon désordonnée », autrement dit la
question est celle de savoir si la langue est déterminée ou non par la
ratio, si oui ou non elle forme système.
41. Baratin et Desbordes 1981.
42. Institution oratoire I, 6, 1-2.
43. Le terme ratio est également employé 187 fois chez Aulu-Gelle,
renvoyant à l’explication logique des expressions anciennes qui
n’étaient plus comprises.
44. La constitution d’une science grammaticale en langue latine ( ars
grammatica) est explicitement liée à sa fonction normative, comme le
montre l’étymologie du mot ars selon le grammairien Pompeius
(auteur d’un commentaire de l’ Ars Donati, auV e siècle de notre ère) :
présentant deux étymologies possibles pour le mot ars, le grec aretê et
le latin artus, Pompeius préfère la seconde à cause de la capacité de l’
ars à « embrasser le langage dans des principes étroits ( artis
praeceptis) ». Cette « étroitesse » des principes fonde l’art
grammatical ; c’est également cet aspect de la grammaire qui focalise
toutes les critiques.
45. Quintilien, Institution oratoire I, 6, 4.
46. César, De analogia ; Varron, De sermone latino ; Pline, De dubio sermone.
Voir Funaioli 1907.
47. Quintilien, Institution oratoire  I, 6, 12 et I, 6, 16 : « L’analogie n’est
pas descendue du ciel au moment de la formation de l’homme pour lui
apprendre à parler, mais elle a été découverte après la parole <…> Ce
n’est donc pas la loi du langage ( lex loquendi) mais le résultat de
l’observation ( observatio) ».
48. Quintilien, Institution oratoire I, 6, 29.
49. L’étymologie joue en revanche un rôle primordial dans les analyses
de Varron ; dans le livre V du  De lingua Latina , écrit vers 45 av. J.-C., il
classe cinq sortes d’analyses étymologiques.
50. Il faut en e4et attendre les regulae duIV e siècle, attribuées à Ulpien
(I. 4), pour que la coutume soit mentionnée explicitement parmi les
sources du droit. Elle a ensuite une place dans le code Théodosien,
puis Justinien. Voir sur ces questions Michèle Ducos, Rome et le droit,
Paris, 1996, p. 30-31.
5 1 . Cicéron lui fait une place importante dans les Topiques et les
Partitiones oratoriae. Voir aussi Digeste I, 3, 32.
52. La jurisprudence, « tradition juridique contrôlée par des experts »,
se développe auII e siècle av. J.-C. Ce travail est approfondi et



systématisé auI er siècle par M. Scaevola. Voir Ducos, op. cit., p. 21.
53. Institution oratoire I, 6, 3 : Consuetudo uero certissima loquendi magistra,
utendum plane sermone ut nummo cui publica forma est.
54. Sextus Empiricus, Contre les grammairiens  178-179.
55. Ce que Charpin 1986 nomme « l’éclectisme » de Quintilien et qui,
d’après lui, se manifeste aussi chez Diomède, Augustin, Maximus
Victorinus, Audax… toute la tradition artigraphique ultérieure.
56. On notera que ces usages sont, dans la culture romaine, marqués
comme grecs. Le vocabulaire utilisé, l’envahissement de la cité,
montre qu’ils sont pensés sur le mode de l’altérité « exclue ». Sur
l’opposition altérité incluse/altérité exclue, voir Dupont et Valette-
Cagnac 2005, p. 259-277.
57. Quintilien, Institution oratoire I, 6, 44-45.
58. Quintilien, Institution oratoire I, 6, 1-2 :  Vetera maiestas quaedam et, ut
sic dixerim, religio commendat. Auctoritas ab oratoribus uel historicis peti
solet nam poetas metri necessitas excusat.
59. Sur les usages romains de l’archaïsme linguistique, voir Valette-
Cagnac 2006.
60. Quintilien, Institution oratoire I, 6, 20. Plus loin (I, 6, 22) Quintilien ne
peut s’empêcher d’opposer le « droit chemin ( recta via) » et celui qui
est « plus facile et plus battu ( adjacet et mollior et magis trita ) ».
61. Voir à ce sujet l’anecdote rapportée par Macrobe dans les Saturnales
(I, 4), commentée par Kaster 1988. Le jeune Avienus est étonné par la
nouveauté ( novitas) de certains termes employés par un homme plus
âgé, un certain Caecina Albinus. La défense de Caecina est assurée par
un grammairien professionnel, Servius, le commentateur de Virgile,
qui explique chacun de ces usages et montre que ce qu’Avienus
prenait pour de la novitas, était en fait de l’ antiquitas. L’argument
n’impressionne pas Avienus qui reproche à Servius d’abuser de son
statut de grammairien pour encourager une façon de parler que le
temps a oblitérée. Avienus prône l’utilisation de mots courants,
contemporains ( praesentia verba), jusqu’à ce que le plus prestigieux
membre de cette assemblée de lettrés, Praetextatus, le remette à sa
place. Comme le montre Kaster, cette défense s’appuyant sur
l’archaïsme analogique et le respect de l’autorité des anciens reBète
davantage le point de vue de Macrobe et sa vision idéalisée de la
culture littéraire que celui de Servius, qui dans son commentaire de l’
Énéide ne cesse au contraire de dénoncer les abus de l’analogie et de
l’archaïsme.
62. Auctoritas a également un sens juridique. En droit, il est utilisé pour
désigner la rati�cation des lois par le sénat, la garantie apportée par
un tuteur à un acte passé par le pupille, la garantie due à l’acquéreur
par l’aliénateur d’un bien, garantie qui o4re une protection contre les
revendications des tiers. Dans la sphère politique, il est étroitement lié
à l’exercice de la parole : celle du sénat, du magistrat, et revêt une
signification morale.
6 3 . Quintilien précise d’ailleurs un peu plus loin (I, 6, 2) que « le
jugement des grands maîtres du style a la même valeur que le



raisonnement et qu’il y a même de l’honneur à s’égarer sur les traces
de tels guides » ( error honestus sit magnos duces sequentibus ) ».
6 4 . D’ailleurs, parallèlement à l’énoncé des règles de la correction,
Quintilien (I, 4, 4) fournit au futur orateur un « programme de
lecture » sélectionnant le meilleur de la littérature grecque et latine.
Les œuvres doivent être lues non seulement pour leur contenu ( non
propter historias modo) mais pour leur vocabulaire (  verba), car « les
mots tirent souvent leur légitimité ( ius) de la caution des auteurs (  ab
auctoribus sumunt) ».
65. Voir Aulu Gelle, Nuits Attiques XIX, 8, 15.
66. Sur le mos maiorum, l’invention par les Romains de leurs traditions
et l’articulation de cette notion avec « l’autorité du passé », voir
Bettini 2000.
67. Voir Desbordes 1991. Sur le modèle du grec arti�ciel, littéraire,
fabriqué pour se démarquer du grec de la koinê, s’est élaborée la
dé�nition d’un latin « pur », « cultivé », fonctionnant pour l’élite
sociale romaine comme un signe identitaire.
68. L’éloge des qualités de la langue latine et de sa supériorité par
rapport à la langue grecque est un thème traditionnel du discours
grammatical. Voir par exemple le commentaire de l’ Ars Donati par
Pompeius : Vide quam bonam brevitatem invenerunt Latini  (127. 25 ; cf.
128. 1 et 128. 6) et, un peu plus loin, à propos des accents : Vides quanta
brevitate utantur Latini. Graeci vero chaos fecerunt, totum confuderunt, ut
quamvis mille legas tractatus non te convenias (130. 1).
69. Quintilien, Institution oratoire  I, 1, 55 : Verba aut latina aut peregrina
sunt. Peregrina porro ex omnibus prope dixerim gentibus, ut homines, ut
instituta etiam multa venerunt.
70. Institution oratoire  I, 5, 58 : Sed haec divisio mea ad Graecum sermonem
praecipue pertinet. En revanche, I, 5, 56 : « Qu’on me laisse, quant à moi,
tenir tout ce qui est italique pour Romain ( licet omnia Italica pro
Romanis habeam) » et I, 1,57 sur les mots gaulois qui ont cours (
evaluerunt) depuis l’époque de Cicéron.
7 1 . Institution oratoire  I, 5, 60. Un exemple de cette « latinisation
forcée » de vocables grecs est la suppression, chez certains auteurs
comme Cicéron, du s au nominatif de certains noms propres d’origine
grecque : Pelia, Euthia, Hermagora, Aenea .
72. Institution oratoire I, 5, 63.
73. Ibid.
74. Institution oratoire I, 5, 64.
75. Quintilien, Institution oratoire  I, 6, 27 : Quare mihi non invenuste dici
videtur, aliud esse Latine, aliud grammatice loqui.
76. Sénèque, Lettres à Lucilius 120, 4.
77. Suétone, De grammaticis XXII, 2.
78. Voir infra p. 110 et note 125. L’arrogance des grammairiens est
également dénoncée dans les Épigrammes de Martial (par exemple XIV,
120 : « La ligule d’argent. Bien que chevaliers et sénateurs m’appellent
ligule, d’ineptes grammairiens m’appellent lingule »).
79. Voir notamment sur les réformes de Claude, D esbordes 1990, p.



193-194.
80. Sur ces questions, voir Dupont et Valette-Cagnac 2005, p. 12-18.
8 1 . On peut d’ailleurs rapprocher cet épisode de la réBexion de
Quintilien, déjà citée, concernant la supériorité de l’usage sur l’emploi
qu’avait fait César. Cf. supra p. 97.
82. Dion Cassius, 58, 17.
83. Sénèque, Lettres à Lucilius 95, 65.
84. Kaster 1988, p. 18.
85. CIL III, 6660 à propos de Silvinus, «  limitis… fortissime custos  ».
86. CIL VI, 1722, en honneur de Fl. Honoratianus, «  custodi iuris ac
legum, parenti totius humanitatis, amico civilitatis et iustitiae ». On trouve
un équivalent grec de cette expression chez Libanios, Ep. 5 : «  hê tôn
nomôn phulakê ».
87. Voir à ce sujet Kaster 1988 ; Bajoni 2008 ; Schouler 2008. Bajoni
2008 (p. 76-77) cite un décret de Cassiodore (daté d’environ 533) dans
lequel l’éloge de la grammaire est fondé sur son importance politique.
La rémunération des grammairiens doit être proportionnée à
l’indispensable fonction politique qu’ils remplissent.
8 8 . . Dans les rites de double énonciation, le custos est chargé de
contrôler la première lecture, de véri�er qu’elle est conforme au texte
sur lequel elle s’appuie. Voir sur les vœux prononcés pour la santé de
l’empereur : Sénèque, De clementia I, 19 et sur les prières propitiatoires
prononcées par les magistrats : Pline l’Ancien, Histoire Naturelle XXVIII,
3, 11. Textes commentés dans Valette-Cagnac 1997, p. 259-260.
89. La grammaire se présente comme la science qui donne les clés du
sens d’un texte. Irvine 1994 montre l’action décisive de la science
grammaticale dans l’émergence, à l’époque alexandrine puis romaine,
d’une idéologie de la textualité et de l’herméneutique qui asservit
progressivement le texte à la signi�cation et à l’interprétation et qui
fait du grammairien un gardien du sens.
90. Quintilien, Institution oratoire I, 8, 14 : < Grammaticus > deprendat quae
barbara, quae inpropria, quae contra legem loquendi sint posita, non ut ex his
utique inprobentur poetae, quibus, quia plerumque servire metro conguntur,
adeo ignoscitur, ut uitia ipsa aliis in carmine appellationibus nominentur :
metaplasmus enim et schemata, ut dixi, vocamus et laudem virtutis necessitati
damus, sed ut commoneat artificialium et memoriam agitet.
91. Quintilien, Institution oratoire I, 9,1 : Et =nitae quidem sunt partes duae,
quas haec professio pollicetur, id est ratio loquendi et enarratio auctorum,
quarum illam methodicen, hanc historicen vocant.
9 2 . La principale activité du grammairien ancien était en e4et
l’explication de textes dans un cadre scolaire, tâche qui trouve son
origine dans les travaux philologiques des bibliothécaires alexandrins,
préoccupés par l’établissement des textes dont ils assuraient la
conservation. Étude de vocabulaire, recherches d’étymologie,
dictionnaires, recueils de differentiae, ces tâches n’avaient en
apparence pas grand-chose à voir avec l’orientation systématique du
cadre artigraphique. Baratin 1989, p. 305, montre cependant que ces
deux domaines hétérogènes ont eu des points de contact, en



particulier dans l’analyse des tournures poétiques qui s’apparentaient
aux fautes contre la correction, telles qu’elles sont décrites dans la
grammaire systématique.
9 3 . Le commentaire que Pompéius (V e siècle) fait à propos des
solécismes de Virgile montre bien son désir de justi�er le poète ainsi
que sa propre réticence à s’a4ranchir des règles (292. 20-23) : in hoc
loco quid dicimus? pars in frusta secant ( Énéide I, 212) et pars in frusta
secat : <…> Nefas est autem de isto tanto viro credere per inperitiam hoc
fecisse, non per scientiam adfectasse novitatem.
9 4 . Voir Commentaire de l’Énéide , I, 16 ; IX, 467 ( debuit dicere).
L’expression est synonyme de  facere non debemus, utilisée à propos
d’une graeca figura (I, 319).
95. Ainsi, Quintilien, dès qu’il aborde la description des défauts du
discours, reconnaît qu’il est diMcile de tracer la limite entre la faute (
vitium) et la �gure. Un peu plus loin (I, 5, 11) il réaMrme la nécessité
de ne pas tirer des exemples de fautes chez les poètes ni d’en
incriminer les auteurs ( auctores criminantur). Dans les carmina, les
fautes sont « vénielles et même louables » ( aut venia digna aut etiam
laude duci). À propos d’Ennius, il invoque le «  poeticum ius » (I, 5, 12)
qui le met à l’abri de tout reproche. Et à propos des solécismes
« autorisés », qui sont des « �gures » ( schemata), il étend ce droit aux
orateurs (I, 5, 52 : oratoribus quoque permissa ). Toute �gure a « presque
toujours une justi�cation raisonnée » ( aliquam rationem ) ; mais si elle
n’est pas employée « à bon escient » ( per inprudentiam), elle ne
manquera pas d’être un solécisme ( soloecismo vitio, I, 5, 53).
96. Voir à ce sujet les �nes analyses que Baratin 2008 consacre au
point de vue varronien sur l’analogie. Obligatoire pour la communauté
( populus universus) qui doit se corriger quand elle a pris une mauvaise
habitude ( si perperam consuetus est corrigere se ipsum ), la contrainte
exercée par la ratio ne doit pas s’exercer sur l’orateur qui ne peut s’y
conformer partout sans choquer l’auditoire, encore moins sur le poète,
qui peut s’en a4ranchir impunément. « Le capitaine doit obéir aux lois
de la raison et tout le monde à bord doit obéir au capitaine ; de la
même façon la communauté doit obéir aux lois de la raison et chacun
de nous doit obéir à la communauté » (Varron, De lingua latina IX, 1).
Parmi les individus, Varron distingue donc clairement deux catégories
de personnes, les orateurs et les poètes, qui n’obéissent pas aux mêmes
lois ( non idem ius).
97. Voir Kaster 1988.
98. Quintilien, Institution oratoire I, 4, 3.
99. Voir dans ce sens Claude Nicolet, Le métier de citoyen dans la Rome
républicaine, Paris, 1976, p. 103-121.
1 0 0 . Nicolet, op. cit., p. 103. Réservé depuis Auguste aux seuls
chevaliers, l’examen des mœurs était déjà sous la République plus
sévère à l’égard des classes supérieures. Il avait des conséquences
civiques et politiques, mais aussi judiciaires ( ignominia, qui aboutit à
une sorte d’infamie).
1 0 1 . Le fameux Zoïle, sophiste contemporain d’Isocrate, était



surnommé « le fouet d’Homère » pour avoir composé sur lui un
ouvrage de critique puérile en neuf livres.
102. Pline l’Ancien, Histoire Naturelle, préface, 28.
103. Histoire Naturelle XXIV, 67.
104. Voir par exemple Aulu-Gelle,  Nuits Attiques IX, 10 ; XVII, 1 ; X, 26,
6.
105. Saint Augustin, De doctrina christiana II, 13, 19-20 ; 38, 56 ; IV, 10,
24. Voir à ce sujet les excellentes analyses de Kaster 1988, p. 84-88.
106. De doctrina christiana II, 13, 19. Comme l’explique Kaster 1988, p.
83, Arnobe ( Adversus Nationes I, 59) avait déjà rejeté les revendications
des grammairiens d’une validité permanente des règles fondées en
nature : « Aucune parole n’est pure par nature ( nullus sermo natura
integer est) ». En même temps, l’attitude libérale envers le langage qui
se manifeste dans le De doctrina christiana est au service d’une contre-
culture peu tolérante et très exclusive. Même les capacités d’exégète
déployées par les grammairiens dans leur lecture des textes sont
remises en question par Augustin. Pour lui, la culture traditionnelle
n’est utile que dans la mesure où elle peut contribuer directement à
comprendre et à communiquer la foi. Kaster 1988, p. 88, note aussi que
ce point de vue d’Augustin n’a pas eu d’inBuence décisive jusqu’à la �n
duVI e siècle (Cassiodore). Pendant longtemps, les traditions de la
culture littéraire restent des marques de supériorité naturelle de
l’aristocratie, y compris dans les milieux chrétiens.
107. De doctrina christiana II, 13, 20. Cf. aussi II, 14, 21 ; 41, 62 ; IV, 7, 14 ;
et Confessions I, 18, 28-29.
108. Saint Augustin, De doctrina christiana IV, 10, 24.
109. De doctrina christiana IV, 3, 5.
110. Saint Augustin, De beata vita IV, 31 et  Serm. 37, 14 : dum omnes
instruantur, grammatici non timeantur.
111. L’adjectif « lascifs » appliqué aux grammairiens fait référence au
portrait qu’Ausone fait de son ami le grammairien Leontius Lascivus (
Commémoration des professeurs de Bordeaux  7). Ausone rend hommage à
celui qui fut son grammaticus, mais il ne manque pas de s’appesantir
sur la valeur plaisamment érotique du cognomen de celui-ci.
112. Bajoni 2008, introduction et chap. 4, p. 87-107.
1 1 3 . Svenbro 1988 (sur le paradigme pédérastique de
l’écriture/lecture).
114. À l’époque républicaine, les enfants de bonne naissance étaient
protégés, dans le cadre du droit familial et des lois publiques, par la
Lex Scantinia (149 av. J.-C.), con�rmée par la législation augustéenne.
Sur la moralité et les devoirs du professeur, voir par exemple
Institution oratoire  II, 2, 15 : « Qu’il soit exempt de vices et qu’il n’en
tolère pas ». La législation scolaire romaine d’époque tardive imposait
aussi à ses enseignants « l’honnêteté des mœurs ». Le Code Théodosien
(XIII, 3, 5 : constitution de l’empereur Julien datée du 17 juin 362)
montre que les enseignants étaient recrutés à la fois en fonction de
leur compétence et de leur moralité.
115. Selon Suétone par exemple, Remmius Palémon (  Gramm. 23, 15)



« brûlait de passion pour les femmes jusqu’à l’infamie de la bouche ».
Eunus était aussi d’après Ausone ( Epigrammes 82-87) un « lécheur de
femmes ( cunnilinctor, ligurritor ) ». Comme le montrent Florence
Dupont et Thierry Éloi, L’érotisme masculin à Rome , Paris, 2001,
l’érotisme fonctionne à Rome comme un élément de distinction sociale
et la sexualité orale était à Rome la transgression la plus grave qu’un
homme libre adulte pouvait commettre parce que la bouche était
l’organe privilégié du citoyen romain.
116. Kaster 1988, p. 58 : « Their main claims to cultural standing —
their control of the language, and especially their rules — are
repeatedly deBated and their intellectual failure is usually combined
with ethical lapse and social catastrophe ». Ausone souligne bien le
mélange d’honneur et de prestige, liés aux compétences du
grammairien ( nomen grammatici tam nobile ) et de bassesse, liée à son
statut économique ( sterilis cathedra).
117. Bajoni 2008, p. 19 : « Il peut se faire que, dans l’imaginaire
érotique de l’écriture, le sens d’ orthographia comme emploi correct des
grammata ait entraîné, par opposition, la notion de déviation ».
118. Suétone ( De grammaticis 23, 2) souligne par exemple que Remmius
Palémon « enseignant à Rome, tenait le premier rang parmi les
grammairiens en dépit de la mauvaise réputation que lui valaient
toutes sortes de vices ( quanquam infamis omnibus vitiis) ». Outre sa
débauche, Suétone évoque son goût du luxe, son habitude de prendre
plusieurs bains par jour et son inaptitude à subvenir à ses dépenses. Ce
type de vices fait précisément partie des fautes punies par le censeur.
119. Institution oratoire I, 7, 33-34 : Nec ipse ad extremam usque anxietatem
et ineptas cavillationes descendendum atque his ingenia concidi et comminui
credo. Sed nihil ex grammatice nocuerit, nisi quod supervacuum est.
120. Quintilien, Institution oratoire  I, 8, 18-19 : « À cela se joindra le
commentaire explicatif des récits historiques, qu’il doit faire avec soin,
certes, mais sans aller jusqu’au travail superBu ; car il suMt d’exposer
ce qui est reçu, ou, du moins, ce qui a été rapporté par des auteurs
illustres. Mais, à dire vrai, s’attacher à dépister ce que n’a jamais pu
dire même le plus indigne des auteurs, c’est peine excessive ( nimiae
miseriae) ou vaine prétention ( inanis iactantiae) et a pour résultat
d’entraver et d’étou4er l’esprit, qui serait mieux occupé à autre
chose ».
121. Quintilien ( Institution oratoire  I, 4, 5) répondant à ceux qui se
moquent de la grammaire ( hanc artem cavillantur), aMrme au
contraire que, « nécessaire aux enfants, agréable aux vieillards,
aimable compagne de la retraite, c’est, de toutes les études, la seule
peut-être de ce genre à comporter plus de substance que d’apparence
( plus operis quam ostentationis) ». Quintilien rappelle que les plus
grands orateurs — Cicéron, César, Messala — ont tenu la grammaire en
haute estime, Cicéron veillant à la correction du langage de son �ls et
se montrant vis-à-vis de lui « un exigeant contrôleur » ( asper exactor).
Comparant la connaissance que la grammaire apporte avec les secrets
de l’initiation (I, 4, 6), Quintilien fait l’éloge des grammairiens capables



de « descendre jusqu’aux menus détails ( descendent rerum tenuitatem) »
(I, 4, 7-9).
122. Suétone, Vie de Tibère  LXX, 5.
123. Gri4e 2008 recense dans l’ensemble de l’œuvre vingt-quatre de
ces scènes, qui sont à peu près toutes construites sur le même schéma.
124. Gri4e 2008 cite de nombreux exemples de ce type. Voir en
particulier Nuits Attiques V, 21 : un familier d’Aulu-Gelle (  vir doctus,
doctrina homo seria et ad vitae o@cia devincta) rive son clou à un « 
reprehensor audaculus verborum » (un prétentieux censeur de mots).
125. Suétone, De grammaticis XXII, 1.
1 2 6 . Le terme exactor, également utilisé dans le domaine de
l’administration, renvoie à toute forme de contrôle, celui des impôts
notamment. Son emploi dénote une certaine réprobation de la part de
Suétone devant ce zêle exagéré, et chez le personnage auquel il
s’applique, il indique une agressivité qui n’est pas dans un autre terme
souvent appliqué au grammairien, «  Latini sermonis observator » (voir
par exemple Sénèque le rhéteur,  Controverses 2, 4, 8, expression
appliquée à Corvinus Messala, un autre puriste).
127. Ce procès doit être situé avant 12 av. J.-C., date à laquelle Cassius
Severus fut banni. Celui-ci était un orateur et un pamphlétaire de
l’époque augustéenne, réputé pour son esprit mordant et brillant. La
réplique qu’il aurait adressée à Pomponius Marcellus est tout à fait
dans la veine du personnage dans ce qu’elle a de mordant et
d’improvisé. M. Pomponius Marcellus est prêt à tout pour défendre la
latinitas, comme le montre l’anecdote qui suit où il corrige Tibère (voir
supra, p. 98 et note 77).
128. Nuits Attiques X, 1 : Cicéron se demande à propos de la carrière de
Pompée si « consul pour la troisième fois » se dit «  consul tertium » ou
«  consul tertio ». N’ayant pas trouvé chez les grammairiens de réponse
à son dilemme, il décide de faire rédiger l’inscription en utilisant des
abréviations.
129. Sénèque, Lettres à Lucilius 108, 29-34.

Abréviations bibliographiques

Bajoni 2008 : Maria G. Bajoni, Les Grammairiens lascifs. La grammaire à
la fin de l’Empire romain, Paris, 2008.
Banniard 2007 : Michel Banniard, « Les autorités grammaticales,
entrave ou adjuvant aux émergences langagières (VIII e -XII e

siècles) ? », in Didier Foucault, Pascal Payen (éd.), Les autorités.
Dynamiques et mutations d’une =gure de référence à l’Antiquité,
Grenoble, 2007, p. 283-296.
Baratin1989 : Marc Baratin, La naissance de la syntaxe à Rome , Paris,
1989.
Baratin 2008 : Marc Baratin, « Usage linguistique et réflexion sur les
usagers : un exemple de croisement entre grammaire et
philosophie chez Varron », in Perez et Gri4e 2008, p. 183-197.
Baratin et Desbordes 1981 : Marc Baratin, Françoise Desbordes,



L’analyse linguistique dans l’Antiquité classique, I. Les théories , Paris,
1981.
Bettini 2000 : Maurizio Bettini, «  Mos, mores e mos maiorum.
L’invenzione dei “buoni costumi” nella cultura romana », in
Maurizio Bettini, Le orecchie di Hermes. Studi di antropologia e
letterature classiche, Torino, 2000, p. 241-292.
Blank 1982 : David L. Blank, Ancient Philosophy and Grammar. The
Syntax of Apollonius Dyscolus, Chico-California, 1982.
Blank 2000 : David L. Blank, « The Organization of Grammar in
Ancient Greece », in Sylvain Auroux et al (ed.), History of the
Language Sciences, Berlin/New-York, 2000, p. 400-417.
Blank 2005 : David L. Blank, « Varro’s anti-analogist », in Dorothea
Frede, Brad Inwood (ed.), Language and Learning. Philosophy of
Language in the Hellenistic Age, Cambridge, 2005.
Charpin 1986 : François Charpin, « L’éclectisme et le
développement de la grammaire hellénistique et romaine : les
unités du discours », in Philosophie du langage et grammaire dans
l’Antiquité, Cahiers de philosophie ancienne n° 5, Bruxelles, 1986, p.
401-412.
Desbordes 1990 : Françoise Desbordes, Idées romaines sur l’écriture ,
Lille, 1990.
Desbordes 1991 : Françoise Desbordes, «  Latinitas : constitution et
évolution d’un modèle de l’identité linguistique », in Suzann Saïd
(éd.), Hellenismos. Quelques jalons pour une histoire de l’identité grecque,
Actes du colloque de Strasbourg 25-27 oct. 1989, Leyde, 1991, p. 33-
48.
Dupont et Valette-Cagnac 2005 : Florence Dupont, Emmanuelle
Valette-Cagnac (éd.), Façons de parler grec à Rome , Paris, 2005.
Funaioli 1907 : Gino Funaioli, Grammaticae Romanae Fragmenta ,
Leipzig, 1907.
Gri4e 2008 : Michel Gri4e, « L’image du grammairien chez Aulu-
Gelle », in Pérez et Gri4e, 2008, p. 93-132.
Gri4e et Pérez 2008 : Michel Gri4e, Brigitte Pérez, « Avant-propos.
Grammaire et philosophie, philosophes et grammariens », in Pérez
et Gri4e 2008, p. 7-11.
Ildefonse 1997 : Frédérique Ildefonse, La naissance de la grammaire
dans l’Antiquité grecque, Paris, 1997.
Irvine 1994 : Martin Irvine, The Making of Textual Culture :
« Grammatica » and Literary Theory, 350-1100, Cambridge, 1994.
Kaster 19801 : Robert Kaster, « The Grammarian’s authority »,
Classical Philology 75, 1980, p. 216-224.
Kaster 19802 : Robert Kaster, « Macrobius and Servius : Verecundia
and the Grammarian’s Function », Harvard Studies in Classical
Philology 84, 1980, p. 219-262.
Kaster 1988 : Robert Kaster, Guardians of Language : the Grammarian
and Society in Late Antiquity, Berkeley, 1988.
Keil 1961 : Heinrich Keil (ed.), Grammatici Latini, Leipzig, 1855-1880,
réimpr. Hildesheim, 1961.



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Pérez et Gri4e 2008 : Brigitte Pérez, Michel Gri4e (éd.), Grammairiens
et philosophes dans l’Antiquité gréco-romaine, Montpellier, 2008.
Riché 1995 : Pierre Riché, Education et culture dans l’Occident barbare
VI-VIII e siècles, Paris, 1995.
Schouler 2008 : Bernard Schouler, « Un métier : la grammaire », in
Perez et Gri4e 2008, p. 15-52.
Svenbro 1988 : Jesper Svenbro, Phrasikleia. Anthropologie de la lecture
en Grèce ancienne, Paris, 1988.
Valette-Cagnac 1997 : Emmanuelle Valette-Cagnac, La lecture à
Rome. Rites et pratiques, Paris, 1997.
Valette-Cagnac 2006 : Emmanuelle Valette-Cagnac, «  Prisca verba.
Valeurs et usages de l’ancien dans les conceptions romaines du
langage en acte », Ktèma 31, 2006, p. 137-154.
Viljamaa 1991 : Toivo Viljamaa, « Suetonius on Roman Teachers of
Grammar », Aufstieg und Niedergang der römischen Welt  33.5, 1991, p.
3826-3851.
Vitrac 2007 : Bernard Vitrac, « De l’in�nie variété et de
l’innombrable multitude des tekhnai et des artes », Mètis, N. S. 5,
2007 (dossier Tekhnai/artes), p. 11-26.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
<nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réBexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Résumé
	Constitution de la grammaire comme ars et mise en ordre du langage par des préceptes
	« Recte loquendi scientia » : les règles du « bien parler »
	« Ratio/natura, auctoritas/vetustas, usus/consuetudo » : les critères de la normativité linguistique
	« Donner la citoyenneté aux mots » : le pouvoir du grammairien
	« Sermonis Latini custos » : le grammairien « gardien de la langue »
	« Vergilius debuit dicere… ». Usage normatif de la poésie
	« La peur des grammairiens » : la force du jugement critique (iudicium, nota)
	Des grammairiens vicieux ? de la norme linguistique à la norme morale
	La norme en débat : imaginaire du conflit autour de la langue
	Conclusion : dans un même pré, le bœuf, le chien et la cigogne…
	Nos partenaires

