
LaLa  scientia sexualisscientia sexualis des des
médecins grecs : histoire etmédecins grecs : histoire et
enjeux du corpusenjeux du corpus  PeriPeri

aphrodisiônaphrodisiôn  11

MètisMètis, , Dossier : ÉmotionsDossier : Émotions , , Hors sérieHors série, , 20112011, , p. 309-338p. 309-338

Résumé
Le corpus de textes Περὶ ἀφροδισίων, compilé par le médecin
Oribase auIV e siècle de notre ère, n’a longtemps connu qu’un
faible lectorat jusqu’à ce que paraissent dans les années 1980
deux ouvrages qui touchèrent un plus vaste public : le Porneia
d’Aline Rousselle (1983) et l’ Histoire de la sexualité de Michel
Foucault (1984). Ces derniers écrits se situent au fondement des
études anthropologiques sur la sexualité et le genre. Il m’a
semblé intéressant de revenir sur le corpus oribasien, en le
retraduisant, en le réinterprétant et en en retraçant l’histoire. Les
Collections médicales, rédigées par Oribase à la demande de
l’empereur Julien l’Apostat, s’érigent comme un dernier rempart
pour défendre le mode de vie hérité de la paideia grecque contre
une morale chrétienne qui prône le renoncement à la chair.
Comprendre Oribase, c’est aussi restituer une polémique des
médecins et des philosophes grecs autour de la pratique du coït.
En5n, si ce petit corpus eut peu d’échos dans le monde chrétien,
il faut signaler l’incroyable fortune qu’il connut dans le monde
islamique, donnant naissance dès le IXe siècle à un véritable
genre littéraire De coitu.

Dans les années 1980 deux ouvrages ont frayé la voie aux études sur la
sexualité et le genre : le Porneia d’Aline Rousselle 2 et surtout l’  Histoire
de la sexualité de Michel Foucault 3. Ces écrits avaient l’Antiquité pour
champ, mais par leur approche anthropologique, ils ont créé des
concepts opératoires qui ont depuis fait leur chemin dans les gender
studies. Rousselle et Foucault ont notamment exhumé pour le

Antoine Pietrobelli

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=181


décortiquer un petit corpus de textes Peri aphrodisiôn 4 ( Sur les plaisirs
de l’amour), compilé par le médecin Oribase au IV e siècle de notre ère.

Il s’agit essentiellement de quatre chapitres portant chacun le même
titre de Peri aphrodisiôn : l’un est tiré de Galien 5, le deuxième, plus
long, est emprunté à Rufus d’Éphèse 6, et les deux derniers7 sont une
compilation des informations contenues dans les deux précédents.
Pourtant ces quelques fragments de littérature antique, loin de la
poésie amoureuse et des épigrammes érotiques, oArent un discours
qui questionne notre sensibilité contemporaine. Ils sont les rares
témoignages d’un regard scienti5que et médical sur la sexualité. Ils
déroutent par leur propos distancé, fascinent par leur étrangeté, font
parfois sourire par leur apparente absurdité.

À la lecture de ce corpus oribasien notamment, Foucault a forgé la
notion de «  scientia sexualis », mais il a surtout développé l’idée que le
monde gréco-romain avait perçu l’activité sexuelle comme naturelle,
telle une énergie à canaliser, tandis que le christianisme l’avait
transformée en acte mauvais et répréhensible. Tout en se mettant lui-
même en garde a5n de ne pas minimiser les conduites ascétiques et
abstinentes déjà érigées en modèles philosophiques à l’époque
impériale, Foucault a mis au point un concept clef, en expliquant que
les plaisirs sexuels ou aphrodisia n’avaient pas été envisagés par les
médecins et les moralistes grecs dans leur aspect qualitatif, mais sur
un plan quantitatif. En d’autres termes, leur discours sur la sexualité
n’évoquait jamais la nature des actes ou des pratiques sexuelles, mais
les abordait « en bloc » d’après des critères de fréquence ou
d’intensité.

Cette approche médicale de la sexualité, si elle est restée quasi-lettre
morte dans la chrétienté médiévale, a exercé une grande séduction
dans le monde islamique. Les chapitres d’Oribase sur les aphrodisia
5rent autorité, dès leur traduction en arabe, au point qu’on les
considéra comme des traités à part entière de Galien, de Rufus et
d’Oribase, et qu’ils suscitèrent l’eGorescence d’un véritable genre
littéraire De coitu auquel s’essayèrent de grands noms tels qu’al-Jâḥiz,
al-Kindî, Râzî, Avicenne ou encore Maïmonide. C’est dire l’incroyable
fécondité de ce petit corpus. Modèles et autorités pour les Arabes,
hapax pour les modernes, ces extraits forment une sorte de livre du
commencement pour tout discours historique sur la sexualité.

Le travail du compilateur Oribase



A5n de dévoiler peu à peu l’obscurité qui nimbe ces textes, il faut
d’abord en faire l’histoire, comprendre dans quelles circonstances ils
furent rédigés et retracer comment ils sont parvenus jusqu’à nous.
Établir leur statut et leur identité, c’est d’abord lever une première
ambiguïté : A-t-il véritablement existé dans l’Antiquité un genre Περὶ
ἀφροδισίων à l’instar des genres Περὶ ψυχῆς ( Sur l’âme), Περὶ φύσεως (
Sur la nature) ou Περὶ τύχης ( Sur le hasard) ?

On a ainsi pu croire que Galien (129-ca 216), médecin de la cour
impériale sous Marc Aurèle, Commode et Septime Sévère, avait rédigé
un traité Sur les plaisirs de l’amour . L’édition de référence en vingt-et-un
tomes du médecin de Pergame, publié par Karl Gottlieb Kühn au XIX e
siècle à Leipzig, produit le texte grec et latin d’un bref opuscule
intitulé Περὶ ἀφροδισίων, mis sous le nom de Galien 8. Ceux qui se sont
intéressés de près à ce texte ont émis des doutes sur son authenticité :
ils en ont fait un pseudo-Galien 9. Toutefois personne n’a fait le lien
avec Oribase pour établir dé5nitivement que ce pseudo-traité était en
réalité le premier chapitre Περὶ ἀφροδισίων des Collections médicales
oribasiennes (VI, 37). De leur côté, les lecteurs d’Oribase 10 ont bien
perçu qu’il ne s’agissait nullement d’un texte continu, mais d’une
succession d’extraits empruntées à diAérentes œuvres de Galien, une
collection de citations, un florilège de fragments.

Si l’on trouve encore aujourd’hui un Περὶ ἀφροδισίων dans les listes du
corpus galénique, c’est parce que l’édition de Kühn reprend en grande
partie celle eAectuée deux siècles plus tôt par René Chartier, médecin
royal sous Henri IV et Louis XIII. Chartier 11 publia ce texte inédit sur
la foi d’un manuscrit qui se trouvait dans la Bibliothèque royale à Paris
(aujourd’hui Parisinus graecus 2240) et qui avait été copié un siècle plus
tôt par Jacques Diassorinos, lorsque ce Grec de Rhodes travaillait
comme copiste à la cour de Fontainebleau pour le compte de François
Ier. Jacques Diassorinos est donc en quelque sorte à l’origine de cette
méprise qui s’est perpétuée d’éditeur en éditeur. En extrayant un
passage d’un manuscrit d’Oribase et en l’isolant pour le mettre sous le
nom de Galien, il a fait accroire à la postérité que Galien avait bien
écrit un opuscule sur ce sujet.

Le cas du texte de Rufus est plus problématique, puisqu’on ne dispose
pas, comme pour Galien, des ouvrages de Rufus dont pourraient être
tirées les citations. Il existe pourtant un lieu parallèle conservé par
Aétius d’Amida 12, un médecin du VI e siècle. Le texte d’Aétius, sur
lequel nous reviendrons plus tard, préserve un passage de Rufus que
l’on retrouve presque à l’identique chez Oribase. Mais outre ce passage
commun, Aétius nous a transmis ce qui précédait et qui n’est pas
donné par Oribase. Si les deux encyclopédistes byzantins, Oribase et
Aétius citent indépendamment une même séquence textuelle, on peut
supposer que ce texte de Rufus était continu ou provient en tout cas
d’un même traité. Rufus d’Éphèse 13 fut actif durant la première moitié



duII e siècle de notre ère, on estime qu’il vécut entre 80 et 150. Il
étudia à Alexandrie et exerça peut-être à Rome, à titre de médecin de
Trajan.

L’historien arabe de la médecine Ibn abî Usaibi‘a (†1269) mentionne
bien dans la liste des œuvres de Rufus un traité Sur les plaisirs de l’amour
14. Pourtant l’hypothèse a aussi été émise15 que le passage de Rufus
conservé par Oribase et Aétius ait, à l’origine, constitué un chapitre de
l’œuvre Sur le régime, aujourd’hui perdue. Il ne semble donc pas
véritablement assuré qu’il ait existé dans l’Antiquité un genre
spécifique Sur les plaisirs sexuels  16, même si les médecins arabes,
comme nous le verrons par la suite, prirent modèle sur les chapitres
d’Oribase dénommés Peri aphrodisiôn pour produire une centaine de
traités sur l’hygiène sexuelle entre le IXe et leXII e siècle. Il convient
donc de remonter à l’origine de ces titres, en nous interrogeant sur le
rôle qu’a pu jouer Oribase au IV e siècle.

Oribase 17 ( ca 325-ca 395) fut le médecin personnel de l’empereur
Julien dit l’Apostat 18 qui régna entre 361 et 363. Il fut aussi son 5dèle
ami et son con5dent. Il l’accompagna, tout au long de son périple
militaire, dès 355 en Gaule alors que Julien venait d’être nommé César
— il fut peu de temps après acclamé Auguste par ses troupes à Paris —,
jusqu’au jour où ce dernier mourut à la bataille de Ctésiphon en Perse,
l e 26 juin 363. Originaire de Pergame, comme Galien, Oribase 5t ses
études de médecine à Alexandrie. Condisciple de Magnus de Nisibe, il
eut pour maître le médecin Zénon de Chypre. Ayant rapidement
acquis une solide réputation, il fut choisi par Julien comme médecin
attitré, mais aussi comme bibliothécaire pour le suivre en Gaule 19. Le
médecin fut ainsi en charge des livres oAerts à Julien par l’impératrice
Eusébie 20, une sorte de bibliothèque itinérante, puisque Julien la
transporta dans ses campagnes en Gaule, puis en Perse. Conseiller et
homme de con5ance, Oribase était encore l’interprète des songes de
l’empereur21. Il était enfin païen.

À la demande de Julien, Oribase composa en Gaule, sans doute grâce à
cette bibliothèque portative, un premier ouvrage de compilation, un
compendium des écrits de Galien 22, qui est aujourd’hui perdu. Devant
le succès rencontré par ce recueil auprès de Julien, il eAectua pour lui
un autre compendium 23 de plus ample dimension, rassemblant les
écrits des meilleurs médecins sur l’ensemble de l’art médical. Les deux
textes de Galien et de Rufus sont tirés de ces Collections médicales en
soixante-dix livres. Cette œuvre était destinée à fournir au lecteur une
formation médicale approfondie dans toutes les branches de la
médecine. Après la mort de Julien, Oribase rédigea en neuf livres une
synopsis résumant ses Collections à l’intention de son 5ls Eustathe qui
était chrétien. Puis un ouvrage en quatre livres, abrégé fort semblable
au précédent, pour le rhéteur Eunape de Sardes 24. Le principe de ces



deux épitomés, dont sont tirés les deux derniers textes, est de donner
au lecteur en cas d’urgence, en voyage ou en toute occasion, une
culture médicale suffisante pour soigner sans le secours d’un médecin.

Une épigramme de l’ Anthologie grecque (XVI, 274) qui ornait peut-être
un portrait ou un buste du médecin de Julien, décrit poétiquement sa
méthode de travail : « C’est le grand médecin de l’empereur Julien (…),
le divin Oribase. Il eut comme l’abeille, la même sage idée : butiner çà
et là les peurs des médecins, ses prédécesseurs ». Oribase est le
premier grand encyclopédiste médical de la 5n de l’Antiquité. Il décrit
lui-même son projet dans le prologue des Collections : rechercher
(ἀναζητεῖν) et rassembler (συναγαγεῖν) les principaux écrits des
médecins qui l’ont précédé25. On comprend clairement sa technique à
présent : il rédige, au 5l de ses lectures, des 5ches thématiques, il met
en forme sous une même rubrique des passages tirés d’un ou plusieurs
auteurs. Oribase sélectionne les textes à transmettre, il les récrit, les
réorganise pour les mettre à la portée de ses contemporains. Son
travail est de centraliser des données éparses de la science médicale
pour les oArir sous une forme organisée et synthétique. Gardien des
livres de Julien, Oribase a ainsi joué un rôle de passeur.

Julien doit son surnom d’Apostat au fait qu’il entreprit de restaurer les
cultes polythéistes et païens, alors que l’Empire romain était en
marche, depuis la conversion de Constantin 26, vers une
institutionnalisation de la religion chrétienne. C’est dans un contexte
de renouveau du paganisme, mélange de philosophie et de mystique
inspiré par le néoplatonisme, qu’il faut comprendre la commande que
l’empereur fait à Oribase de compiler sa vaste collection médicale.
Pour Julien 27, la médecine est un don des dieux aux hommes, lié au
culte d’Asclépios, et elle est une pleine illustration de la supériorité de
l’hellénisme sur le christianisme. Julien manifeste dans ses écrits un
intérêt certain pour l’art médical, sans doute sous l’inpuence d’Oribase
28. En 362, il édicta notamment une loi pour con5rmer et accroître les
privilèges accordés aux médecins29. Julien remit à l’honneur
l’enseignement des disciplines philosophique et médicale, comme
pour ériger un ultime rempart a5n de défendre l’ancienne culture de
l a paideia contre le christianisme. Il ne faudrait néanmoins pas se
contenter d’une image bipolaire, contre laquelle se prémunissait
Foucault, en opposant la permissivité sexuelle sous le paganisme à
l’austérité sous le christianisme30. L’ empereur Julien est connu pour
son abstinence et son puritanisme. Comment dès lors comprendre
l’origine de ces chapitres ?

Les deux premiers textes prennent place au sein du sixième livre des
Collections médicales consacrés au régime et plus particulièrement aux
exercices physiques. Au sommaire des trente-neuf chapitres de ce
livre, on trouve des rubriques sur le sommeil et la veille, la
déclamation, l’entraînement sportif, les frictions, la course, la lutte, le



jeu de ballon, l’haltérophilie etc. Les deux derniers chapitres (Galien et
Rufus) portent sur les plaisirs sexuels. Ils appartiennent donc à un
ensemble sur les exercices corporels qui participent du régime de
santé prescrit par le médecin, à côté des boissons, des aliments ou des
bains. Cette section des Collections d’Oribase sur la diététique,
entièrement puisée à des auteurs païens, décrit en quelque sorte une
façon de vivre ou un emploi du temps qui correspond au mode de vie
hérité de la paideia grecque. Cette vision du monde et ce modèle païens
sont, à l’époque d’Oribase, fortement concurrencés par de nouvelles
conceptions des rapports entre le corps et l’âme et par les nouveaux
exemples d’ascétisme monastique qui laissent peu de place aux
exercices physiques31. C’est au IV e siècle que se met en place un
« ordre du jour » diAérent dans les communautés monastiques où
l’étude des textes sacrés se substitue à l’étude de la philosophie. À une
exaltation du corps en bonne santé fait place un idéal du corps chaste
et abstinent. C’est aussi un modèle social qu’impliquent les
prescriptions diététiques. Les règles de régime édictées s’adressent à
un homme de l’élite, qui est pris par les activités politiques de la cité et
qui doit compenser ces fatigues par un régime alimentaire et des
exercices physiques adaptés. Préserver ces textes et ces savoirs
diététiques, c’est ainsi sauvegarder la culture hellénique en tant que
manière de vivre, mais aussi perpétuer une appréhension médicale de
l’homme vu comme un lieu où le corps et l’âme doivent demeurer en
harmonie.

Discours médicaux sur le coït
1. La polémique : bons ou mauvais pour la santé ?

Après avoir identi5é ces textes et les avoir remis en contexte, il
convient de se plonger dans leur contenu et d’entreprendre une
exploration en médecine ancienne a5n de donner sens à cettescientia
sexualis des médecins grecs. Chacun de ces chapitres s’ouvre par une
phrase où aGeure la polémique. Comprendre Oribase, c’est faire
entrer les extraits-sources de Galien et de Rufus en résonance avec les
controverses de leur temps. Le texte galénique commence par une
critique de la position d’Épicure sur les aphrodisia 32, tandis que Rufus
semble se livrer également à une réfutation quand il déclare dans une
litote : « Néanmoins, les plaisirs de l’amour ne sont pas complètement
mauvais ».

Ces extraits de l’époque impériale s’inscrivent dans la sphère d’un
débat pour ou contre : les actes sexuels sont-ils bons ou nocifs pour la
santé ? Cette façon d’aborder les problèmes innerve la production
littéraire de l’Antiquité. La diaphonia (« désaccord », « controverse »)
est un des modes privilégiés de la pensée antique et bien souvent, les
médecins se réfèrent à ce type de problématisation au début de leur



raisonnement pour prendre ensuite position au sein du débat. À
l’époque impériale, tout texte d’idées prend du relief quand on peut
restituer son arrière-plan polémique. Les rivalités entre les quatre
grandes écoles médicales stimulent la production scienti5que, tout
comme l’aArontement des grandes sectes philosophiques alimente la
vie intellectuelle. Chez les philosophes et les médecins, d’aucuns
encouragent la pratique sexuelle, tandis que d’autres préconisent la
chasteté33. Quelles sont les thèses en présence et leurs diAérents
arguments ?

Rufus

Le passage de Rufus repris par Oribase ( Collections médicales VI, 38)
présente surtout les avantages des rapports sexuels, mais à l’origine il
était précédé d’un récapitulatif de leurs caractères nocifs. Le début du
texte de Rufus, non retenu par Oribase, nous est conservé par un autre
compilateur dénommé Aétius d’Amida 34, qui vécut au VIe siècle.
Rufus y dresse la liste des préjudices que peuvent causer les aphrodisia.
Chez les gens faibles, ils endommagent le système nerveux, la poitrine,
les reins, l’aine et les pieds35. Ils peuvent créer des problèmes digestifs,
altérer la vue, mais aussi l’ouïe et la mémoire chez ceux qui les
pratiquent avec excès ou encore provoquer des maladies vésicales ou
rénales, voire donner des aphtes et faire cracher du sang. Toutefois,
Rufus oppose à ces risques une foule d’avantages. Pratiqués avec
modération et au bon moment, les rapports sexuels sont bons pour la
santé : ils permettent d’« évacuer le trop-plein, de rendre le corps plus
léger, de provoquer sa croissance et de développer sa virilité ». Bons
pour le corps, ils le sont aussi pour l’âme : « ils dissipent les idées 5xes
et calment les colères violentes ». Les aphrodisia sont également
pro5tables aux mélancoliques, aux fous, aux misanthropes ou aux
épileptiques. Leur fonction thérapeutique permet à certains malades
de recouvrer la santé et l’appétit ou de faire cesser les pollutions
nocturnes. Si Rufus présente les diAérents points de vue, il se
positionne clairement en faveur des aphrodisia. Il développe bien plus
les avantages que les inconvénients et initialement l’ensemble de son
raisonnement était introduit par cette assertion : « Le coït est un acte
naturel. Aucune des choses naturelles n’est nuisible »36 — pourvu
qu’on veille à la circonstance et à la tempérance.

Galien versus épicure

Dans les extraits de Galien collectés par Oribase, le discours est de bout
en bout favorable aux aphrodisia. Galien souligne le mieux-être qui
s’ensuit et les eAets positifs sur les sujets pegmatiques ou
mélancoliques. Le porilège galénique débute cependant par une
diatribe contre Épicure : celui-ci aurait avrmé que les rapports
sexuels étaient mauvais pour la santé.



On mentionne d’Épicure 37 deux titres sur le sujet : un Περὶ ἔρωτος aux
dires de Diogène Laërce (X, 27) et un Banquet, ainsi que nous le
rapporte l’épicurien Zopyros dans les Propos de table  de Plutarque 38.
Peut-être s’agissait-il au fond du même texte : on se souvient en eAet
que le Banquet de Platon porte le sous-titre de περὶ ἔρωτος. Plusieurs
témoignages permettent d’établir les préceptes épicuriens en matière
de sexualité. Le fondateur du Jardin classe les aphrodisia parmi les
plaisirs naturels non nécessaires. Les aphrodisia sont des plaisirs et
donc en tant que tels, pro5tables, puisque tout plaisir est bon. Le
problème est qu’ils sont plaisirs « de mouvement » (cinétiques). Ils
donnent de la joie mais, en contrepartie, du désir, un manque, une
insatiabilité : un plaisir furtif et fugace39. Les plaisirs les plus élevés
dans l’échelle du sage sont les plaisirs « d’état » (catastématiques), qui
sont durables. Ils ne basculent pas dans la souArance, mais apportent
stabilité et ataraxie. Épicure dit : « le coït n’est jamais d’aucune utilité,
c’est heureux s’il ne nuit pas »40.

Chez les médecins Galien et Rufus, tout comme chez le philosophe
Épicure, il existe un même souci de régler le bon usage des plaisirs et
d’établir une stratégie du besoin naturel, une même recherche de la
circonstance appropriée ou encore une même attention au cas
particulier, chaque individu devant adopter une conduite diAérente
en fonction de sa nature, de son âge, de son milieu, de ses habitudes
etc. Pourtant ce qui diAérencie fondamentalement la doctrine des
médecins de celle du philosophe, c’est leur assise théorique et plus
particulièrement leur conception du corps et de ses rapports avec
l’âme. Il ne s’agit pourtant pas d’une opposition facile entre médecins
et moralistes : Épicure est très inpuencé par les théories médicales de
son temps41 et son système éthique est avant tout fondé sur sa
physique atomiste. Dans les Propos de tables  de Plutarque 42, l’épicurien
Zopyros expose les arguments physiques, voire physiologiques qui
poussent Épicure à condamner les plaisirs sexuels :

Le philosophe craignait les eAets de la copulation à cause
des mouvements violents, qui jettent dans le corps le
trouble et le désordre. Le vin pur suvsait déjà à tirer le
corps de son état normal, par la force de son action et le
trouble qu’il déclenche ; mais si notre organisme alourdi de
cette façon, au lieu de béné5cier du repos et du sommeil,
reçoit de nouvelles secousses du fait de la jouissance
sexuelle, les principaux liens qui maintiennent la cohésion
du corps cèdent à la pression qu’ils subissent, de sorte que
la masse risque de perdre tout équilibre, comme un édi5ce



ébranlé de ses fondations.

Épicure condamne le séisme atomique, le dommage structurel que
provoquent, dans les corps, les aphrodisia. Épicure, en dé5nissant un
idéal de sagesse, prône avec rigorisme l’abstinence sexuelle, parce que
les aphrodisia créent le trouble et le désordre à l’intérieur du corps par
leur mouvement et leur agitation.

Soranos

Un autre argument vient de Soranos d’Éphèse, médecin méthodique
qui exerce à Rome sous Trajan et Hadrien. Sa position est claire :
prolonger la virginité le plus tard possible puis préconiser l’abstinence
pour les deux sexes a5n de rester en bonne santé, car « l’acte sexuel
est nocif en soi »43. Si cette idée de virginité perpétuelle semble
inpuencée par la théorie d’Épicure, Soranos présente clairement les
arguments des deux parties. Les tenants de la virginité et de
l’abstinence insistent sur les méfaits du désir qui entame le corps :
pâleur, maigreur et langueur. Ils considèrent toute émission de
semence chez l’homme et la femme comme dommageable. Soranos
constate que « les hommes qui restent chastes sont plus forts, plus
grands et en meilleure santé que les autres » ou encore que « les
grossesses et les couches épuisent le corps féminin, le pétrissent en
profondeur »44. D’un autre côté, ceux qui estiment salutaire la
pratique des aphrodisia pensent que l’accomplissement de l’acte sexuel
donne du répit au désir. Pour eux, l’émission de semence sans excès et
sans une trop grande fréquence est bonne pour la santé chez l’homme
et chez la femme, tandis que la rétention de cette semence amène
l’obésité et l’engorgement des fluides du corps humain.

Si la question faisait débat dans l’Antiquité, ce n’était pas, comme l’a
bien vu Foucault, pour des raisons morales. L’acte sexuel n’est pas
conçu comme une faute ou un péché, mais dans son rapport avec la
santé et dans une perspective hygiénique. Deux soucis reviennent
avec insistance au 5l de ces textes : les risques d’une perte d’énergie et
de sécrétions et le danger lié à la fréquence des actes sexuels. Entrons
encore plus avant dans la matière de ces textes, en revenant sur
l’image que se font les Anciens du corps humain et sur cette
mécanique des fluides qui orchestre leur physiologie.

2. Une mécanique des fluides

La physiologie des médecins de l’Antiquité est davantage fondée sur la
logique que sur l’observation. Le système repose sur la théorie
quaternaire des humeurs et des qualités. Le corps humain est parcouru
par quatre humeurs : sang, phlegme, bile jaune et bile noire. Quatre
qualités se manifestent dans le vivant : le chaud et le froid, le sec et
l’humide. Toutefois, si ces qualités correspondent parfois à des
caractères réels de telle ou telle substance, elles décrivent la plupart



du temps l’action propre de cette substance sur le corps. C’est ainsi
que l’orge, par exemple, est considérée comme froide et humide,
même grillée et servie chaude. Globalement, l’intérieur de l’organisme
est perçu comme une succession de conduits (artères, veines, nerfs,
œsophage, etc.) et de cavités (estomac, intestins et autres organes) par
lesquels transitent les diAérents puides que sont les humeurs, mais
aussi l’air ou les vents. Conduits et cavités peuvent se resserrer ou bien
se dilater, se vider ou bien se remplir. Les maladies peuvent ainsi avoir
pour cause un trop-plein d’humeurs à tel ou tel endroit, créant une
inpammation ou à l’inverse une trop grande vacuité provoquant
l’anémie ou le marasme. Les émissions séminales sont considérées
comme des phénomènes d’évacuation et de purgation au même titre
que les vomissements, les crachements, la défécation, le fait d’uriner
ou encore les saignées. Rufus attribue ainsi aux aphrodisia les vertus
d’évacuer le trop-plein et de rendre le corps plus léger. Galien et Rufus
précisent de conserve que les plaisirs sexuels sont bons pour les
phlegmons, car « ils assécheront leur excès de phlegme par
l’évacuation des humeurs ». La classi5cation humorale des individus
explique que les aphrodisia soient fortement recommandés pour les
mélancoliques chez qui prédomine la bile noire. Le surplus d’humeurs
mauvaises est évacué avec le sperme. D’un autre côté, si cette perte de
semence est utile pour ceux chez qui les humeurs abondent, elle est
funeste pour ceux qui en manquent. Plus généralement, les aphrodisia
entraînent dangereusement une dépense d’énergie et une perte de
souffle vital. Galien et Rufus écrivent respectivement à ce sujet :

Ceux qui voient leur force aAaiblie en viennent, par les
rapports sexuels, à un épuisement extrême.

De fait, il est mauvais de faire l’amour après des eAorts
physiques, même si on croit que cela soulage de ces eAorts,
c’est à tort, car la faiblesse n’est pas un remède aux
fatigues : celles-ci excitent seulement des désirs par la
chaleur des nerfs de la région lombaire. Il faut donc se
garder des fatigues, des vomissements à venir ou survenus
peu auparavant et, de la même manière, des purgations.

Les deux auteurs insistent sur la fatigue occasionnée par les rapports
sexuels. Rufus conseille du repos après l’acte. Dans ses Collections
médicales, Oribase, s’inspirant du traité Sur le sperme de Galien, décrit
les facultés de la semence45 :

Les testicules ont encore une plus grande importance que
le cœur, puisque, outre la chaleur et la force qu’ils donnent
aux animaux, ils président à la perpétuité de l’espèce. Car
ils communiquent à tout le corps une puissance du genre de
la puissance sensitive et motrice qu’impulse le cerveau aux
nerfs, et du genre de la puissance pulsatrice que le cœur
communique aux artères, et cette puissance est pour les



mâles la cause de la vigueur et de la virilité et pour les
femmes la cause de la féminité.

Le raisonnement d’Oribase aboutit à la conclusion qu’« on ne doit pas
être surpris de ce que les gens qui font un usage immodéré des plaisirs
de l’amour s’aAaiblissent »46, car ils perdent cette force vitale
impulsée par les organes génitaux. Un autre exemple célèbre cité par
Platon dans les Lois 47 est celui de l’athlète Issos vainqueur à Olympie
qui dut sa victoire au fait que, tant qu’il se consacra à l’entraînement,
« il n’approcha jamais, à ce qu’on raconte, ni femme, ni garçon ». Pour
les médecins grecs, le sperme est une substance produite par le corps
tout entier aussi bien chez l’homme que chez la femme48. Il est
composé de sang et d’air ou plutôt de pneuma, c’est-à-dire de souGe
vital. Ce mélange de sang et de pneuma qu’est le sperme obtient sa
couleur blanchâtre par la coction qu’il subit dans les testicules.
L’incontinence sexuelle provoque donc la déperdition du souffle vital.

Outre cette hantise de la perte et de l’épuisement, une seconde
préoccupation domine les chapitres d’Oribase : celle du kairos ou
moment approprié aux plaisirs de l’amour. Ce thème du moment qui
convient pour l’amour est la question principalement débattue par le
Zopyros de Plutarque. La détermination de ce moment prend en
compte diAérentes divisions temporelles : la saison de l’année, l’âge du
sujet, l’heure de la journée. Rufus dit bien que la meilleure saison pour
le coït est le printemps, le meilleur âge la jeunesse, tandis que les pires
sont l’automne et la vieillesse. Il écrit :

Les natures les plus appropriées aux plaisirs sexuels sont les
natures chaudes et humides, et pour cette raison, la saison
chaude et humide, tout comme l’âge : la saison du
printemps et l’âge de la jeunesse. Le régime chaud et
humide est, plus que les autres, favorable aux rapports
sexuels. Les moins appropriés sont le régime sec et froid,
l’âge de la vieillesse, la saison de l’automne et la nature
parfaitement en accord avec ces qualités.

Au niveau de la journée, le texte de Rufus montre bien que la sexualité
intervient parmi d’autres activités du corps que sont l’alimentation,
les bains, les exercices physiques (marches, courses, promenades à
cheval). Ils sont pris au sein d’une séquence. Foucault 49 parle
d’« attention “sérielle” » ou encore de « vigilance “circonstancielle” ».
C’est une des grandes leçons de la médecine hippocratique que d’avoir
envisagé chaque cas singulier et chaque circonstance particulière. Les
traités de diététique prescrivent une méthode, un mode d’emploi,
mais sans donner de règle stricte ou de solutions toutes faites. Les
prescriptions varient en fonction de la nature du patient, de son âge,
de la saison, de la région où il se trouve, de son passé immédiat, de ses
habitudes, etc. Si l’activité sexuelle n’est que l’une des composantes du



régime, on remarque tout de même qu’elle est fortement liée à
l’alimentation. Ce sont les médecins qui se prononcent sur « la
manière dont il faut faire usage des plaisirs de la table et du lit »,

comme le rappelle Foucault 50.

Le régime préconisé par Rufus est destiné à ceux qui ont une activité
sexuelle pour les y préparer avant, éviter une trop grande déperdition
pendant, les restaurer après. Le régime sera humide et nourrissant, il
privilégiera les nourritures patulentes qui excitent et assurent un
sperme plein de pneuma, donc de bonne qualité. Ce qui a peu retenu
l’attention des commentateurs est le rapport avec la digestion. Le
processus de la digestion est conçu comme une cuisson ou une
coction. Les aliments ingérés subissent une transformation durant
cette phase, chaque partie attirant ce dont elle a besoin et rejetant les
résidus. Cette phase est un moment critique, d’une part parce que la
chaleur du corps s’accroît fortement durant le processus, d’autre part
parce que c’est de ce moment de transformation du cru en cuit que
dépend le bon fonctionnement de l’organisme. Des aliments ou des
humeurs qui ne subissent pas la coction pourrissent, s’agglomèrent et
engorgent les conduits : ils sont causes de maladies. D’où l’insistance
d e Rufus à déconseiller le coït quand le processus de coction de la
nourriture n’est pas pleinement achevé. L’Épicure de Zopyros
conseille également :

Pratiquer la chose lorsque le corps a retrouvé son calme et
que se sont achevées la distribution et la circulation de la
nourriture qui le traverse et s’en échappe et avant que le
corps ne réclame de nouveaux aliments51.

3. Questions de genre

Une autre remarque s’impose à propos de ces chapitres : il va de soi
que les discours de Galien, de Rufus et d’Oribase sont faits par des
hommes et pour des hommes. On pourrait les quali5er, en utilisant un
anachronisme, d’écrits andrologiques. Foucault et Rousselle ont bien
analysé les aspects de cette médecine au service de l’homme. Par
exemple, les activités extérieures décrites par Rufus : la course, la
marche, les promenades à cheval, la lutte et les frictions sont des
activités eAectuées par des hommes, pour certaines au gymnase. Les
deux patients impuissants que Rufus, à la 5n de son passage, dit avoir
guéris sont aussi deux hommes. C’est certainement du point de vue
masculin qu’il faut comprendre que Rufus écrive que le coït avec une
femme est moins violent qu’avec un homme :

Le coït avec une femme est moins violent et pour cette
raison moins pénible. Le coït avec un homme est plus
intense et il oblige à faire de plus grands efforts.



Aline Rousselle s’est attachée à préciser le portrait sociologique de ce
patient type. Ses « occupations habituelles » sont celles d’un
aristocrate pris par des obligations politiques. Pour lui, le médecin
imagine un régime qui pallie son manque d’exercice ou sa vie
fatigante. Dans ce cadre, tout le discours médical sur le corps féminin
est orienté vers le mariage, la fécondation et la procréation. Ces
aspects ont été bien étudiés depuis les années 1980. Il faut toutefois
signaler que l’un des extraits qu’Oribase emprunte au Sur les lieux
affectés (VI, 5) de Galien est tiré d’un développement sur les femmes et
les suAocations utérines. Le passage se réfère à des sujets masculins,
mais il se situe dans un chapitre dévolu aux femmes. L’idée du passage
est de montrer que la continence, dans les cas de veuvage ou de
privation, conduit à des suAocations utérines, ce que Galien a pu
observer aussi chez les hommes :

Certains, dès leur jeunesse, deviennent faibles
immédiatement après les relations sexuelles. Mais d’autres,
s’ils ne les pratiquent pas régulièrement, ont la tête lourde,
la nausée et la 5èvre, ils perdent l’appétit et digèrent moins
bien.
Ainsi ai-je connu des individus dotés d’une telle nature, qui,
pour s’être abstenus de pratiques sexuelles, tombèrent dans
la torpeur et la paresse et d’autres qui devinrent sans raison
sombres et désespérés comme les mélancoliques, cet état
cessant aussitôt après la pratique des plaisirs de l’amour.
En répéchissant sur ces cas, il me paraît que la rétention de
sperme est très nuisible chez les personnes qui ont par
nature un sperme de mauvaise qualité et abondant, qui
mènent une vie tant soit peu oisive et qui, après avoir
connu une pratique sexuelle tout à fait suvsante, sont
devenues brusquement abstinentes.
La cause commune de la maladie chez l’homme et chez la
femme en est la rétention de sperme.

En eAet, si le discours médical est à coup sûr masculin, la mention du
sperme ne renvoie pas uniquement au corps de l’homme car les
médecins anciens considéraient qu’il existait un sperme féminin.
Foucault observe que les aphrodisia chez les femmes sont perçus sur la
base d’un isomorphisme avec ce qui se passe chez l’homme lors du
processus d’éjaculation52. Mais c’est surtout Aline Rousselle qui a
étudié cette question de l’impossible sperme féminin53. Aristote 54

avait certes démenti cette théorie du sperme féminin, mais pour
Galien et les autres médecins, les femmes ont le même besoin que les
hommes d’évacuer un sperme trop abondant ou vicié pour éviter une
hystérie de continence.

L’une des diAérences majeures avec la pensée chrétienne qui domine
jusqu’à la Renaissance et bien au-delà, ce sont sans doute ces bienfaits
pour l’âme qu’expose Rufus. Les rapports sexuels tempèrent les



colères, ils dissipent les idées 5xes, les obsessions et les soucis. Ils
soulagent les mélancoliques et les misanthropes. Il y a dans ces
conceptions antiques l’hypothèse d’un secret mélange qui unit l’âme

au corps55. L’âme est subtilement matérielle, composée elle aussi d’une
mixtion d’humeurs et de pneuma qui véhiculent les sensations et les
informations, tandis que le corps, pétri de facultés sensitives et
perceptives, est traversé par les mêmes substances, dont le mélange
forme le « tempérament ». La théologie chrétienne avec son idéal
monastique et ascétique de virginité, de célibat et d’abstinence a
profondément modi5é cette vision interactive de l’âme et du corps,
sans la détruire absolument, mais en décentrant l’équilibre et en
soumettant pleinement les besoins du corps au diktat de l’âme.

Kitâb al-Bâh  ou la fortune arabe des chapitres
d’Oribase

Pendant des siècles, les textes de Rufus et de Galien 5rent peu
d’émules à Byzance ou en Occident latin56. C’est la théologie et la
morale chrétiennes qui s’emparèrent du discours sur la sexualité avec
la condamnation de sa pratique hors mariage. En revanche, dans le
monde islamique, on peut être réellement surpris par le nombre de
traités sur l’hygiène sexuelle qui voient le jour, suite à la traduction
des Collections d’Oribase 57. Ce qui n’était au départ qu’une succession
de fragments de Galien et une sélection de passages d’un traité de
Rufus Sur le régime, va être considéré, par l’intermédiaire d’Oribase,
comme un véritable genre médical et philosophique par les savants
arabes58. À partir du IX e siècle peurit sur les terres des  Mille et une
nuits un discours scienti5que et érudit sur la sexualité qui tient autant
de la médecine et de la physiologie, que de l’érotisme voire de la
pornographie. Entre le IXe et leXIII e siècles se multiplient les lettres,
les traités ou les dialogues Sur le coït ( fî l-Bâh), bien souvent adressés
par des philosophes et des médecins à leurs princes. On peut supposer
l’existence d’une centaine d’ouvrages appartenant à ce genre.

La plupart de ces traités sont encore inédits, mais Manfred Ullmann a
précisément répertorié leur tradition manuscrite. Il mentionne des
écrits Sur le coït d’al-Jâḥiz, de ḥunain ibn Isḥâq, d’al-Kindî, de Râzî 59,
d’Avicenne ou encore de Maïmonide : la question devient centrale
dans les milieux savants et lettrés. Ces textes, héritiers de la médecine
grecque, se fondent sur l’idée que la rétention de certaines humeurs et
sécrétions nuit à la santé et sur la conviction que le coït avec l’être
aimé assure la santé du corps et celle de l’âme. Dans le De coïtu de
l’historien de la médecine Qustâ ibn Lûqâ 60 (ca 820-912), on retrouve
les préceptes de Rufus : il faut prendre en compte l’âge du sujet, les



saisons de l’année ou encore les phases de la digestion ; l’idée que la
position debout est la plus fatigante est aussi reprise. Avec ces traités
pourtant, la scientia sexualis se diversi5e : sont adjointes des recettes

d’aphrodisiaques61 ou des thérapies contre l’impuissance. On traite
des maladies vénériennes, des causes de l’homosexualité masculine ou
féminine, du cas des hermaphrodites. Inpuencée par les médecines
indienne et persane, cette littérature tient aussi de l’ ars erotica :
recettes de cosmétiques pour sentir bon et avoir bel aspect,
développements sur les diAérentes positions, anecdotes lascives ou
poèmes obscènes venant illustrer les théories médicales. Sexualité et
érotisme deviennent donc des questions de société et d’érudition.

Samau’al ibn Yaḥyâ 62 (†1180), juif converti à l’islam en 1163, médecin
et mathématicien, a laissé un modèle du genre dans son Livre de
conversation amicale sur l’intimité des amants en ce qui concerne la science de
la sexualité 63. Dans la première partie, il explique les causes de
l’impuissance, de l’homosexualité féminine et de l’homosexualité
masculine. La seconde partie traite des aphrodisiaques, des
thérapeutiques pour soigner l’impuissance, de la grossesse, des
contraceptifs, de l’avortement ou de la dysménorrhée. Le livre s’ouvre
sur une discussion comparant homosexualité et hétérosexualité.
Samau’al ibn Yaḥyâ rapporte, par exemple, que certains médecins
exhortent des hommes éminents à une pratique homosexuelle en
alléguant que « l’union sexuelle avec les femmes conduit plus vite à la
vieillesse et aux faiblesses de l’âge, provoque podagre et hémorroïdes,
alors que les rapports avec les garçons sont moins nuisibles ».
L’homosexualité féminine est expliquée par des conformations
anatomiques ou par la divculté à atteindre l’orgasme avec un
partenaire masculin. L’auteur y brosse encore ce portrait de femmes
étonnant pour l’époque :

Il existe une catégorie de femmes qui surpasse les autres en
intelligence et en subtilité. Il y a beaucoup de masculin dans
leur nature, si bien que dans leurs mouvements, par le ton
de leur voix, elles ressemblent quelque peu à l’homme. Elles
aiment être aussi l’élément actif. Une telle femme est
capable de vaincre l’homme qui le lui permet. Lorsque son
désir s’éveille, elle ne recule pas devant la séduction. N’a-t-
elle aucun désir, alors elle n’est pas prête pour le rapport
sexuel. Cela la place dans une situation délicate face aux
désirs des hommes et cela la conduit au saphisme. Il faut
rechercher la plupart des femmes qui possèdent ces
qualités parmi les élégantes, les femmes capables d’écrire et
de réciter, parmi les femmes lettrées.

Ce philosophe musulman du XII e siècle, achève son Livre de
conversation en rappelant les raisons qui poussent l’humanité au coït.



C’est un élan spirituel qu’il assigne à l’acte érotique :

La troisième raison en faveur de l’exercice du coït est qu’il
présente l’avantage de délier les entraves que constitue le
corps, qu’il permet de passer au travers des murs de sa
prison et de mettre en mouvement les pierres du cachot
a5n de rendre possible la fuite de l’âme hors de cette
prison.

Notes

1 . Cet article est issu d’une communication donnée le 21 mars 2009
dans le cadre de l’atelier É5gies-Antiquité. Je tiens à remercier tous les
participants de cet atelier qui m’ont communiqué des pistes pour
enrichir ce travail, Pénelope Skarsouli qui a revu avec moi certains
points de la traduction ainsi que Tiphaine Samoyault pour son aide à
l’écriture de ce texte.
2. AlineRousselle, Porneia. De la maîtrise du corps à la privation sensorielle
II e -V e siècles de l’ère chrétienne, Paris, 1983.
3. MichelFoucault, Histoire de la sexualité, t. I « La volonté de savoir »,
Paris, 1976 ; id., Histoire de la sexualité, t. II « L’usage des plaisirs », Paris,
1984 ; id., Histoire de la sexualité, t. III « Le souci de soi », Paris, 1984.
4 . Le mot aphrodisia dérive du nom de la déesse Aphrodite. Le mot
désigne à l’origine « ce qui concerne Aphrodite », puis les « plaisirs de
l’amour ». Dans le contexte médical et humoral de ces textes, il semble
nécessaire de rappeler l’étymologie populaire énoncée dans le Cratyle
(406c) de Platon qui rapproche le nom de la déesse du substantif
aphros, l’« écume » et le met en relation avec le mythe de la naissance
d’Aphrodite, née de l’écume qui sourd du membre tranché d’Ouranos.
Cette étymologie, qui fait partie intégrante de l’imaginaire collectif
gréco-romain, apporte sans doute quelque lueur pour comprendre la
poétique du corps à l’œuvre dans ce corpus médical.
5. Ce texte se trouve dans les Collections médicales d’Oribase à la 5n du
livre VI : VI, 37. L’édition de référence est celle de Ioannes Raeder dans
le Corpus Medicorum Graecorum  VI 1, 1, Leipzig-Berlin, 1928, ici p. 187-
189. Mais il existe une édition plus ancienne due à Ch.Daremberg et U.
C.Bussemaker qui est assortie d’une traduction française :
CharlesDaremberg et Ulco CatsBussemaker, Œuvres d’Oribase, t. 1, Paris,
1851, ici p. 536-540. J’ai donné une nouvelle traduction de ce texte en
appendice (n° 1).
6 . Ce texte est édité par IoannesRaeder dans le Corpus Medicorum
Graecorum VI 1, 1, Leipzig-Berlin, 1928, ici p. 189-192 (=
CharlesDaremberg et Ulco CatsBussemaker, Œuvres d’Oribase, t. 1, Paris,
1851, p. 540-551). Il s’agit du texte n° 2 de l’appendice.
7 . Pour ces deux autres textes, voir Oribase, Synposis à Eustathe  (éd. :



IoannesRaeder CMG VI 3 , Berlin-Leipzig, 1926 , p . 8-9 = Daremberg-
bussemaker, t. 5, Paris , p. 9-11) et id., Livres à Eunape (éd. :
IoannesRaeder, CMG VI 3, Berlin-Leipzig, p. 329-330 =Daremberg-
Bussemaker, t. 5, Paris, 1876, p. 586-588). Ces deux 5gurent en
appendice (n° 3 et 4). Deux autres textes d’Oribase portent un même
titre Peri aphrodisiôn : Oribase, Collections médicales. Livres incertains, 24-
25 (Ioannes Raeder, CMG VI 2, 2, t. IV, Berlin-Leipzig, 1933, p. 116-117).
8. VoirKühn V, 911-914.
9. Voir Giovanni BenitoScarano, «Il “De venereis” di Galeno», Pagine di
storia della medicina 10, 6, 1966, p. 85-90 et Véronique Boudon, Galien,
Art médical, Paris, 2002, p. 427 (n. 2 de p. 351).
10. L’éditeur d’Oribase donne comme sources successives à ce chapitre
d’Oribase : Ars medica 24 (Kühni, 371-372 =Boudon, 351, 6-352, 5) ; De
sanitate tuenda VI, 4, 5 (Kühn VI, 402 =Koch, CMG V 4, 2, 177) ;  In
Epidemiarum VI, V, 23 ( Kühn XVII B, 284 =Wenkebach-PfaA, CMG V 10,
2, 2, 301) ; De locis aHectis VI, 5 (Kühn VIII, 417-419) ; De sanitate tuenda
III, 11, 9-15 (Kühn VI, 223-224 =Koch, CMG V 4, 2, 98-99). Voir aussi
AlineRousselle, op. cit. (note 2), p. 14-15.
11. Chartier explique qu’il a édité ce texte parce que des manuscrits de
la Bibliothèque royale — il emploie étonnamment un pluriel —
l’attribuaient à Galien, mais il mentionne bien également qu’on lit les
mêmes mots chez Oribase et dans d’autres livres de Galien, voir
RenéChartier, Hippocratis Coi et Claudii Galeni Pergameni archiatron opera ,
t. VI, Paris, 1639, p. 551 pour la note et p. 509-510 pour le texte.
12. Livres médicaux, III, 8 ; voir A.Olivieri, Aetii Amideni Libri medicinales  I-
IV, in CMG VIII, 1, Berlin-Copenhague-Leipzig, 1935, p. 266, 13-268, 9.
Sur ce médecin byzantin, voir notamment RobertoRomano, «Aezio
Amideno», in AntonioGarzya et Alii (ed.), Medici bizantini, Turin, 2006,
p. 255-258.
13. Sur Rufus d’Éphèse, voir IoannesIlberg, «Rufus von Ephesos. Ein
griechischer in trajanischer Zeit», Abhandlungen der philologisch-
historischen Klasse der sächsischen Akademie der Wissenschaften 41, 1,
1930, p. 1-53 ; AlexanderSideras , «Rufus Von Ephesos und sein Werk
im Rahmen der antiken Medizin», Aufstieg und Niedergang der römischen
Welt 37, 2, 1994 , p . 1077-1253 et p  . 2036-2062; Henrike Thomssen ,
ChristianProst, «Die Medizin des Rufus von Ephesos», Aufstieg und
Niedergang der römischen Welt 37, 2, 1994, p. 1254-1292. Un ouvrage plus
récent présente une édition du texte du Sur la mélancolie de Rufus
d’Éphèse conservé uniquement par des citations ainsi qu’une série de
brefs essais consacrés au contexte historique et à la fortune de Rufus :
Peter Pormann (ed.), Rufus of Ephesos, On Melancholy , Tübingen, 2008.
14. Voir IoannesIlberg, op. cit., p. 44 n. 18 : «Das Buch vom Coitus». Il
existe un fragment de Rufus chez Râzî conservé en latin et portant le
titre de « De luxuria », voir AlexanderSideras, op. cit., p. 1201, n. 1220.
15. Voir Ioannes Ilberg, op. cit. (note 13), p. 26, n. 1
1 6 . Reinhart Dozy mentionne toutefois une traduction arabe d’un
traité Peri aphrodisiôn attribué à Polémon dans un manuscrit de
Grenade ; voir ReinhartDozy, «Über einige in Granada entdeckte



arabische Handschriften», Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen
Gesellschaft 36, 1882, p. 342-344, ici p. 342. S’agit-il d’un véritable
traité ? Est-il authentique ?
17. Eunape de Sardes consacre un notice biographique à Oribase dans
ses Vies de philosophes et de sophistes , voir Olivier D’jeranian, Eunape de
Sardes, Vies de philosophe et de sophistes, Houilles, 2009, p. 136-138. Sur
Oribase, voir aussi Heinrich O.Schröder, s. v. « Oreibasios », dans RE
VII, 1940, col. 797-812 ; BarryBaldwin, «The Career of Oribasius», Acta
Classica 18, 1975, p. 85-97 (repris dans Studies on Late Roman and
Byzantine History, Literature and Language , Amsterdam, 1984, p. 157-
169) ; Robert J. Penella, Greek Philosophers and Sophists in the Fourth
Century A. D. Studies in Eunapius of Sardis , Leeds, 1990, p. 112-
114 ;Roberto de Lucia, «Doxographical hints in Collectiones medicae», in
PhilipVan der Eijk (ed.), Ancient Histories of Medicine Essays in Medical
Doxography and Historiography in Classical Antiquity , Leyde-Boston-
Cologne, 1999, p. 473-489 ; AlessiaGuardasole, «Nuovi escerti di
Oribasio», in UgoCriscuolo (ed.), Da Costantino a Teodosio il Grande.
Cultura, società, diritto , Atti del Convegno internazionale (Naples, 26-28
avril 2001), Naples, 2003, p. 177-196 ; VéroniqueBoudon-Millot et
RichardGoulet, s. v. « Oribase de Pergame », in RichardGoulet (éd.)
Dictionnaire des philosophes antiques, t. IV, Paris, 2005, p. 800-804 ; Udo
H a r t m a n n «Oribasios in Persien», in RobertRollinger et
BrigitteTruschnegg (ed.), Altertum und Mittelmeerraum: Die antike Welt
diesseits und jenseits der Levante. Festschrift für Peter W. Haider zum 60.
Geburtstag, Stuttgart , 2006 , p . 343-364 et Roberto De Lucia, «Oribasio
di Pergamo», in AntonioGarzya et alii (ed.), Medici bizantini, Turin, 2006,
p. 21-29
18. Sur cet empereur, voir les deux biographies récemment parues en
français : Glen W. Bowersock, Julien l’Apostat, Paris, 2008 pour la
traduction française et LucienJerphagnon, Julien dit l’Apostat, Paris,
2008.
19. Julien, Discours au sénat et au peuple d’Athènes  (V), 7.
20. Julien, Éloge d’Eusébie (II), 15 : « Eusébie m’en donna en une fois une
telle quantité, œuvres de bons philosophes et de bons historiens,
jointes à celles de beaucoup d’orateurs et de poètes, qu’elle me permit
de satisfaire ma passion, quelque insatiable qu’elle fût pour ce
commerce de l’esprit, et qu’ainsi la Gaule et le pays des Celtes
devinrent pour moi, en fait de livres grecs, un vrai musée » (trad.
JosephBidez, Paris, 1932, p. 98).
21. Voir Julien, Lettres, 14 (à Oribase).
22. Sur ce compendium galénique, voir Photius, Bibliothèque, 216. Il
n’est pas impossible que le premier chapitre Peri aphrodisiôn qu’Oribase
met sous le nom de Galien reprenne un chapitre du compendium
galénique perdu.
23. Ces informations sont fournies dans l’introduction des Collections
médicales dont le texte est également recopié par Photius ( Bibliothèque,
217).
24. Le rhéteur Eunape de Sardes, destinataire de l’abrégé en quatre



livres, conclut ainsi la courte biographie d’Oribase dans ses Vies de
philosophes et de sophistes : « Converser avec Oribase est réservé au
véritable philosophe, à celui qui sait quelle est cette chose qu’il devra
admirer chez lui avant toutes les autres ; tant l’harmonie, tant le
charme se dégagent de sa personne et vous dominent de toutes parts
pendant ses entretiens ! » (trad. fr. Olivier D’jeranian, Paris, 2009, p.
138).
25. Oribase, Collections médicales, prol. 2 : πάντων τῶν ἀρίστων ἰατρῶν
ἀναζητήσαντά με τὰ καιριώτατα συναγαγεῖν καὶ πάντα ὅσα χρησιμεύει
πρὸς αὐτὸ τὸ τέλος τῆς ἰατρικῆς (Raeder in CMG VI 1, 1 Leipzig-Berlin,
1928, p. 4, l. 7-9). Sur la méthode d’Oribase, voir RobertoDe Lucia, op.
cit. (note 17
2 6 . Voir PaulVeyne, Quand notre monde est devenu chrétien (312-394) ,
Paris, 2007.
27. Julien, Contre les Galiléens , 235 b-c (ed. Wilmer CaveWright, vol. 3, p.
387-388) ou encore Lettres, 58.
2 8 . Sur ce point, voir UgoCriscuolo, «Giuliano imperatore e la
tradizione medica dans AntonioGarzya et JacquesJouanna (éd.), Les
textes médicaux grecs : Tradition ecdotique, Actes du IIIe Colloque
International (Naples, 15-18 octobre 1997), Naples, 1999, p. 51-66.
29. Voir Julien,  Lettres, 75a et 75b. Ces deux textes sont en fait tirés
d’une loi promulguée le 12 mai 362 par Julien sous la forme d’une
lettre adressée aux « archiatres », a5n d’exempter les médecins
d’impôts. Le premier extrait provient du code Théodosien (XIII 3, 4) et
le second est transmis par la tradition des lettres de Julien.
30. On se souvient des mots de l’empereur philosophe Marc Aurèle,
qui fut un modèle pour Julien. Dans sa recherche d’une représentation
objective des aphrodisia et d’un discours intérieur libéré de toute
subjectivité, il écrit : ἐπὶ τῶν κατὰ τὴν συνουσίαν <ὅτι> ἐντερίου
παράτριψις καὶ μετά τινος σπασμοῦ μυξαρίου ἔκκρισις (« à propos de
l’union des sexes, c’est un frottement de boyau, avec éjaculation, dans
un spasme, de mucosités ») ; voir Pensées, VI, 13 (éd. de GiudoCortassa,
Scritti di Marco Aurelio, Turin, 2000, p. 334).
31. Voir Peter B.Brown, Le renoncement de la chair. Virginité, célibat et
continence dans le christianisme primitif, Paris, 1995 pour la traduction
française.
32. Oribase, Collections médicales VI, 37 (= Galien, Ars medica 24) : « Des
plaisirs de l’amour, il n’est, selon Épicure, aucune pratique qui soit
bonne pour la santé. Pourtant, à dire vrai, la pratique en est bonne si
on l’espace assez pour qu’à sa suite, on ne se sente nullement aAaibli,
mais plus léger qu’on ne l’était et qu’on respire mieux qu’on ne le
faisait ».
33. Sur ce débat, voir GéraldinePuccini-Delbey, La vie sexuelle à Rome ,
Paris, 2007, p. 267-272.
34. Voir Aétius d’Amida, Livres médicaux, III, 8 (Daremberg, 318, 1-319,
14 =Olivieri, 265, 13-266, 8, op. cit.  note 12).
35. On retrouve ces éléments dans le texte dédié à Eunape.
3 6 . Φυσικὸν μὲν ἔργον ἡ συνουσία ἐστίν, οὐδὲν δὲ τῶν φυσικῶν



βλαβερόν ; voir Aétius d’Amida, Livres médicaux, III, 8 (Daremberg, 318,
1-2 =Olivieri, 265, 13-14).
3 7 . Sur la position d’Épicure, voir Montferrat Jufresa, «Love in
Epicurism», dans Storia, poesia e pensiero nel mondo antico. Studi in onore
di Marcello Gigante, Naples, 1994, p. 299-311 et SalvatoreCerasuolo,
«L’usi degli ‘Aphrodisia’ secondo Epicuro», dans Salvatore Cerasuolo
(ed.), Mathesis e Philia. Studi in onore di Marcello Gigante , Naples 1995, p.
143-154.
38. Plutarque, Propos de table  III, 6, 1, 653 B.
3 9 . Chez Épicure et dans l’Antiquité en général, les aphrodisia sont
perçus dans une triade qui lie l’acte au plaisir et au désir de manière
indissoluble, triade à laquelle Jean-Claude Milner a consacré un essai :
Jean-ClaudeMilner, « Le triple du plaisir », dans Constats, Paris, 2002.
4 0 . Voir le fragment 62 d’Épicure, tiré du  Banquet et transmis par
Diogène Laërce (X, 118) et Clément d’Alexandrie ( Pédagogue II, 10),
dans HermannUsener, Epicurea, Leipzig, 1887, p. 118, l. 19-20. Galien se
rémémore ailleurs cette formule épicurienne dans son Commentaire
aux Épidémies III, I, 4 (Kühn XVII A, 521 =Wenkebach, CMG V, 10, 2, 1, p.
25, 5-6). Voir aussi Palladius, Commentaire aux Épidémies VI, V, 19 ( Dietz,
t. II, p. 43).
41. Voir JulieGiovacchini, La méthode épicurienne et son système médical ,
Thèse École Normale Supérieure-Paris 10 Nanterre, 2007.
4 2 . Plutarque, Propos de table  III, 6, 2, 653E-654A (éd. et tr. fr.
FrançoisFuhrmann, t. I, Paris, 1972, p. 130-131).
43. Soranos d’Éphèse, Maladies des femmes I, 9, 66-67 (éd. et tr. fr. de
PaulBurguière, DanielleGourevitch et YvesMalinas, Paris, 2003, p. 28).
44. Soranos d’Éphèse, Maladies des femmes I, 9, 14-19. Soranos met ici
sur le même plan ce qui est véridique pour les femmes et ce qui semble
plus douteux pour les hommes.
45. Oribase, Collections médicales, Libri incerti, XXII, 2 (Raeder, CMG VI 2,
2, t. IV, p. 92, l. 20-26). Le passage s’inspire de Galien, De semine I 15
(Kühn IV, 585 = De Lacy, CMG V 3, 1, p. 136, l. 9-12).
46. Oribase, Collections médicales, Libri incerti, XXII, 2 (Raeder, CMG VI 2,
2, t. IV, p. 93, l. 8-10).
47. Platon, Lois VIII, 840a.
48. Le traité hippocratique De la génération  répète cette conviction :
« Quant au sperme de l’homme, il vient de toute l’humeur qui se
trouve dans le corps », I, 1 ; « c’est que la plus grande partie du sperme
vient de la tête, le long des oreilles vers la moelle » II, 2 ; « Je dis que le
sperme se sécrète à partir du corps entier, de ses parties solides, de ses
parties molles et de toute l’humeur » III, 1. Au sujet des femmes, il est
dit : « La femme aussi éjacule à partir de tout le corps » (éd. et tr. fr. de
RobertJoly, Paris, 1970). Sur ce point, voir MichelFoucault, Histoire de la
sexualité, t. II, p. 172. Sur la question du féminin, voir infra n. 52 et 53.
49. MichelFoucault, op. cit., t. II, p. 140.
50. MichelFoucault, op. cit., t. II, p. 70.
5 1 . Voir Plutarque, Propos de table  III, 6, 2, 654A (éd. et tr. fr.
FrançoisFuhrmann, t. I, Paris, 1972, p. 131).



52. Voir op. cit., t. II, p. 168-171. Sur cette théorie hippocratique, voir
Hippocrate, De la génération IV et V, 1.
53. AlineRousselle, « Images médicales du corps : observation féminine
et idéologie masculine ; le corps de la femme d’après les médecins
grecs », Annales 35, 1980, p. 1089-1115, ici p. 1111-1112 ;  ead., La
Contamination spirituelle, Paris, 1998, p. 25-68.
54. Aristote, Génération des animaux II, 4.
55. Jackie Pigeaud n’a cessé de montrer au cours de ses études que la
théorie dualiste de l’âme et du corps était une construction culturelle.
Dans son livre Melancholia, il écrit : « La première chose à constater,
c’est le triomphe du “dualisme”. On ne comprend rien à rien de
l’aventure de la “psychopathologie”, si l’on ne revient toujours à ce
fait, qui repose sur la victoire du sentiment, en quelque sorte que l’on
prenne le mot, que l’homme est deux, une âme et un corps. Ce fait eut
des conséquences institutionnelles déterminantes. Si tant de fois je l’ai
décrit, c’est pour mettre en évidence que cette scission est un
phénomène qui relève de l’Histoire et de circonstances culturelles, et
qu’il règle encore, sans que nous le sachions trop, nos conduites et nos
pratiques […]. Mais Hippocrate se situe avant cette radicale scission »,
voir Jackie Pigeaud, Melancholia, 2008, p. 70-72. Si le dualisme s’impose
après Platon notamment, les frontières de l’âme et du corps restent
bien poues et puctuantes dans l’Antiquité et dans les textes médicaux
en particulier. L’ouvrage de Galien  Les facultés de l’âme suivent les
tempéraments du corps  fournit un bel exemple d’une vision
physiologique de l’homme comme lieu où s’enchevêtrent le corps et
l’âme.
56. Sur la diAusion d’un genre De coitu en Occident latin par le biais de
Constantin l’Africain, voir Enrique Montero Cartelle, Constantini liber De
coitu. El tratado andrología de Constantino el Africano, Santiago de
Compostella, 1983 et id., Liber minor De coitu. Tratado menor de andrología ,
Valladolid, 1987.
5 7 . Sur ce phénomène, voir ManfredUllmann, Die Medizin im Islam,
Leyde-Cologne, 1970, p. 193-198 et Danielle Jacquart et
ClaudeThomasset, Sexualité et savoir médical au Moyen Âge , Paris, 1985,
p. 169-179. La traduction d’Oribase doit être datée au plus tard de la
première moitié duIX e siècle, voir FuatSezgin, Geschichte des arabischen
Schriftums, Bd. III, Medizin-Pharmacie-Zoologie-Tierheilkunde, Leyde,
1970, p. 152-153.
58. Il faut ici complètement dissiper une équivoque. Dans son livre Die
Medizin im Islam (p. 75) paru en 1970, Manfred Ullman considérait qu’il
existait un traité Peri aphrodisiôn de Rufus. Il écrivait à son sujet :
«handschriftlich erhalten, nicht gedrückt», sans toutefois indiquer
dans quel manuscrit le traité était conservé ; sur cette position, voir
également FuatSezgin, op. cit., p. 66. Dans un article ultérieur sur la
transmission arabe des textes de Rufus d’Éphèse, Manfred Ullmann ne
recense plus un tel traité, mais le titre Περὶ ἀφροδισίων devient plutôt
un thème des textes transmis sous le nom de Rufus dans la littérature
arabe, voir ManfredUllmann, «Die arabische Überlieferung der



Schriften des von Ephesos», Aufstieg und Niedergang der römischen Welt
37, 2, 1994, p. 1293-1349, ici p. 1348. On peut ainsi remarquer que les
fragments de Rufus sur le coït collectés par Râzî ne donnent pas
vraiment d’éléments supplémentaires par rapport au texte d’Oribase.
Ces fragments sont du reste parfois introduits par la mention :
« Oribase et Rufus ont dit », voir CharlesDaremberg et Charles
ÉmileRuelle, Œuvres de Rufus d’Éphèse , Paris, 1879, p. 508-512. Si les
fragments de Râzî ont pu être rassemblés à partir de diverses œuvres
de Rufus, rien n’atteste réellement l’existence d’un traité Περὶ
ἀφροδισίων et c’est davantage la traduction d’Oribase qui est à
l’origine de l’éclosion d’un genre fî l-Bâh.
59. Sur le Kitâb al-Bâh de Râzî, voir Peter E.Pormann, «Al-Râzî on the
bene5ts of sex: a clinician caught between philosophy and medicine»,
in id. (ed.), Islamic Medical and Scienti^c Tradition,  Londres-New York,
2011, vol. 2, p. 134-145.
60. Voir les éditions et traductions allemandes de GaussHaydar, « Kitâb
fî l-bâh wa-ma yuhtâgu ilaihi min tadbîr al-badan fî sti’mâlihi» des Qustâ ibn
Lûqâ, Diss. Erlangen, 1973 et Nadjat AliBarhoum, Das Buch über die
Geschlechtlichkeit (« Kitâb fî l-bâh» ) von Qustâ ibn Lûqâ , Diss. Erlangen,
1974. Je n’ai malheureusement pas pu consulter ces deux éditions. Mes
informations sont tirées de DanielleJacquart et ClaudeThomasset, op.
cit (note 57), p. 170-171.
6 1 . Maïmonide, dans l’opuscule d’hygiène sexuelle qu’il adresse au
Sultan ʻUmar ibn Nûr ad-Dîn, un des neveux de Saladin, livre un grand
nombre de recettes d’aphrodisiaques, voir HermannKroner, Ein Beitrag
zur Geschichte der Medizin des XII. Jahrhunderts, an der Hand zweier
medizinischer Abhandlungen des Maimonides, Oberdorf-Bopfingen, 1906 et
id., «Eine medizinische Maimonides-Handschrift aus Granada. Ein
Beitrag zur Stilistik des Maimonides und zur Charakteristik der
hebräischen Uebersetzungsliteratur», Janus 21, 1916, p. 203-247. Pour
un autre exemple de recettes aphrodisiaques traduites en français,
voir le chapitre II du livre Sur la génération du fœtus et le traitement des
femmes enceintes et des nouveau-nés du médecin andalou Arib Ibn Saïd al-
Kâtib al Qurtubî ( ca. 918-980), dans Jean-CharlesSournia, Médecins
arabes anciens, X e et XI e siècles, Paris, 1986, p.
62. Sur Abû Naṣr as-Samau’al ibn Yaḥya ibn ‘Abbâs al-Maġribî al-Isrâ’
îlî, voir Franz Rosenthal, «Die arabische autobiographie», dans
Analecta Orientalia 14, 1937 ( arabica I) , p. 27-28 et AdelAmbouda , «As-
Samaw’al ibn Yaḥya al-Magribî (c. 570 H)»  , Al-Machriq 55, 1961, p. 89-
108.
63. Sur ce Kitâb Nuzhat al-aṣḥâb fî mu‘âšarat al-ḥbâb fî ‘ilm al-bâh, voir
LucienLeclerc, Histoire de la médecine arabe , t. II, Paris, 1876, p. 14-17 ;
les éditions partielles du traité réalisées par KamalHallak, Partie II,
section 6, Diss. Erlangen-Nuremberg, 1973 ; FadiMansour, Partie II,
sections 1-5, Diss. Erlangen-Nuremberg, 1975 et TaherHaddad, Partie 1,
section 6-8, Diss. Erlangen-Nuremberg, 1976. Comme je n’ai pas eu
accès à ces éditions, mes renseignements et mes citations proviennent
de DanielleJacquart et ClaudeThomasset, op. cit. (note 57), p. 171-172.



6 4 . Les quatre textes de l’appendice ont été édités et traduits en
français par Charles Daremberg et Ulco Cats Bussemaker auXIX e

siècle, voir CharlesDaremberg et Ulco CatsBussemaker, Œuvres
d’Oribase, Paris, 1851-1876. Toutefois j’en propose ici une nouvelle
traduction française fondée sur l’édition critique qui fait actuellement
autorité : IoannesRaeder, Oribasii Collectionum medicarum reliquae, dans
l e Corpus Medicorum Graecorum VI, Leipzig-Berlin, 1928-1933. Deux
raisons ont motivé cette nouvelle traduction : le souci de travailler à
partir du meilleur texte grec possible et l’envie de donner un nouveau
souffle à ces quelques pages oribasiennes.
65. Voir Oribase, Collections médicales, VI, 37 (Raeder, CMG VI 1, 1, 1928,
ici p. 187-189 =Daremberg-Bussemaker , Œuvres d’Oribase, t. 1, Paris,
1851, ici p. 536-540).
66. Le substantif λαγνεία est l’un des nombreux mots qui désignent
l’acte sexuel. On pourrait le traduire par « salacité », dans le sens de
« propension aux rapprochements sexuels », si ce terme n’avait pas en
français une nuance péjorative. J’ai donc préféré une expression plus
neutre.
67. On trouve ici une lacune dans le texte d’Oribase tel qu’il est édité
par Raeder en CMG VI 1, 1, p. 188, l. 23. Dans l’édition de Daremberg (I,
538-539) on trouve au lieu de cette lacune, le texte suivant : ἀθρόως
ἐγκρατεῖς ἐγενήθησαν. C’est ce texte que je traduis. On trouve dans le
Sur les lieux aHectés  de Galien qui est la source de la citation : ἀθρόα τις
ἀποχὴ τῶν πρόσθεν (Kühn VIII, 419).
68. Voir Oribase, Collections médicales, VI, 38 (Raeder CMG VI 1, 1, p. 189-
192 =Daremberg-Bussemaker, Œuvres d’Oribase, t. 1, Paris, 1851, p. 540-
551).
69. Je traduis ici μέθην, édité par Charles Daremberg et non la leçon
θερμήν, choisie par Ioannes Raeder.
7 0 . J’ai restitué la lacune présente dans le texte grec de l’édition
deRaeder ( CMG VI 1, 1, Leipzig-Berlin, 1928 p. 189, l. 17) sur la foi des
témoignages indirects de la Synopsis à Eusthate I, 6 (Raeder , CMG VI 3,
Berlin-Leipzig, 1926, p. 8, l. 19-20) et d’Aétius d’Amida (Olivieri, CMG
VIII, 1, Berlin-Copenhague-Leipzig, 1935, p. 266, l. 27-28) qui
présentent un passage parallèle. Il faut ici rétablir le grec :
<ἐπιτηδειότατον μίσγεσθαι. Καθίστησι δ’εἰς τὸ σωφρονέστερον>.
71. L’idée qu’à la puberté, les enfants auparavant épileptiques étaient
guéris de cette maladie par la pratique du coït était très répandue dans
la médecine gréco-romaine ; voir Pline, Histoire naturelle (XXVIII, 10) ;
Celse, Sur la médecine (III, 23) et Scribonius Largus,  Sur la composition des
médicaments (18). Mais Hippocrate, Galien et d’autres médecins
attribuaient davantage cette évolution aux changements du corps
plutôt qu’à une pratique sexuelle. Le médecin Asclépiade de Bithynie
préconisait le coït contre l’épilepsie, mais d’autres médecins
défendaient l’abstinence, voire la castration. Une opinion, tantôt
attribuée à Démocrite, tantôt à Hippocrate considérait le coït comme
une petite épilepsie ; sur ce point, voir CharlesDaremberg et Ulco
CatsBussemaker, Œuvres d’Oribase, t. 1, Paris, 1851, p. 667-668.



72. La chironomie ou gesticulation est un art de mouvoir les mains et
les bras pour la danse, la pantomime ou encore la lutte, voirJünther,
s.v. «Χειρονομία», dans RE Berlin, 1899, col. 2224-2225.
73. C’est-à-dire que ces exercices font travailler le haut du corps. La
nourriture est ainsi attirée vers la partie supérieure du corps au
détriment de la partie inférieure sollicitée par les aphrodisia. Suivant
cette même théorie les médecins Philagrius et Alexandre de Tralles
recommandaient les exercices des parties supérieures du corps,
comme l’haltérophilie ou le jeu de paume, contre les pux séminaux et
le priapisme.
74. Le grec dit « noirs ». Il s’agit en fait de vin rouge pur, non mélangé
à de l’eau.
75. Les aliments céréaliers (pain, galette, bouillies etc.) constituent le
premier mets servi lors d’un repas grec, en quelque sorte l’entrée
avant le plat principal (une viande ou un poisson).
76. Raeder ( CMG VI 1, 1, p. 190, l. 30) édite ici une leçon fautive qui
résulte de la répétition d’un syntagme qui se trouve juste avant.
Daremberg a corrigé, à bon droit, cette réitération fautive des
manuscrits (Daremberg-Bussemaker, t. 1, p. 546).
7 7 . Le castoréum est une sécrétion très odorante produite par des
glandes sexuelles du castor. Les médecins gréco-romains lui
attribuaient des vertus thérapeutiques et aphrodisiaques.
78. Voir Oribase, Synopsis à Eustathe  (Raeder, CMG VI 3, Berlin-Leipzig,
1926, p. 8-9 =Daremberg-Bussemaker, t. 5, Paris, 1876, p. 9-11).
Eusthate est le fils d’Oribase et il est chrétien.
79. J’ai ici ajouté dans le texte grec le substantif εὐωχία qui améliore le
sens du passage sur la foi du passage des Collections médicales qui est ici
résumé par Oribase.
8 0 . Voir Oribase, Livres à Eunape (Raeder, CMG VI 3, Berlin-Leipzig,
1926, p. 329-330 =Daremberg-Bussemaker, t. 5, Paris, 1876, p. 586-588).
8 1 . Le texte peut paraître corrompu puisqu’on trouve deux états
contradictoires : comment ces patients peuvent-ils devenir à la fois
humides et secs ? Faut-il donc corriger ὑγραίνονται ? Daremberg
propose de lui donner le sens bien attesté de « amollir », « relâcher ».
82. Onguent à base de cire et d’huile.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
&nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré-exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Le travail du compilateur Oribase
	Discours médicaux sur le coït
	1. La polémique : bons ou mauvais pour la santé ?
	Rufus
	Galien versus épicure
	Soranos

	2. Une mécanique des fluides
	3. Questions de genre

	Kitâb al-Bâh ou la fortune arabe des chapitres d’Oribase
	Nos partenaires

