La scientia sexualis des
meédecins grecs : histoire et
enjeux du corpus Peri

aphrodisién

Metis, Dossier : Emotions, Hors série, 2011, p. 309-338

Antoine Pietrobelli

Résumé

Le corpus de textes Ilepi agpodioiwv, compilé par le médecin

Oribase aulV € siécle de notre ére, n’a longtemps connu qu'un
faible lectorat jusqu'a ce que paraissent dans les années 1980
deux ouvrages qui toucherent un plus vaste public : le Porneia
d’Aline Rousselle (1983) et I’ Histoire de la sexualité de Michel
Foucault (1984). Ces derniers écrits se situent au fondement des
études anthropologiques sur la sexualité et le genre. Il m’a
semblé intéressant de revenir sur le corpus oribasien, en le
retraduisant, en le réinterprétant et en en retragant l'histoire. Les
Collections médicales, rédigées par Oribase a la demande de
I'empereur Julien I’Apostat, s’érigent comme un dernier rempart
pour défendre le mode de vie hérité de la paideia grecque contre
une morale chrétienne qui préne le renoncement a la chair.
Comprendre Oribase, c’est aussi restituer une polémique des
médecins et des philosophes grecs autour de la pratique du coit.
Enfin, si ce petit corpus eut peu d’échos dans le monde chrétien,
il faut signaler I'incroyable fortune qu’il connut dans le monde

islamique, donnant naissance dés le IX® siécle a un véritable

genre littéraire De coitu.

Dans les années 1980 deux ouvrages ont frayé la voie aux études sur la
sexualité et le genre : le Porneia d’Aline Rousselle ? et surtout I Histoire
de la sexualité de Michel Foucault >. Ces écrits avaient ’Antiquité pour
champ, mais par leur approche anthropologique, ils ont créé des
concepts opératoires qui ont depuis fait leur chemin dans les gender
studies. Rousselle et Foucault ont notamment exhumé pour le


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=181

décortiquer un petit corpus de textes Peri aphrodision * ( Sur les plaisirs

de 'amour), compilé par le médecin Oribase au IV € siécle de notre ére.

1l s’agit essentiellement de quatre chapitres portant chacun le méme

titre de Peri aphrodision : I'un est tiré de Galien °, le deuxiéme, plus

7 sont une

long, est emprunté a Rufus d’Ephése ©, et les deux derniers
compilation des informations contenues dans les deux précédents.
Pourtant ces quelques fragments de littérature antique, loin de la
poésie amoureuse et des épigrammes érotiques, offrent un discours
qui questionne notre sensibilité contemporaine. 1ls sont les rares
témoignages d’'un regard scientifique et médical sur la sexualité. Ils
déroutent par leur propos distancé, fascinent par leur étrangeté, font

parfois sourire par leur apparente absurdité.

A la lecture de ce corpus oribasien notamment, Foucault a forgé la
notion de « scientia sexualis », mais il a surtout développé I'idée que le
monde gréco-romain avait percu l'activité sexuelle comme naturelle,
telle une énergie a canaliser, tandis que le christianisme l'avait
transformée en acte mauvais et répréhensible. Tout en se mettant lui-
méme en garde afin de ne pas minimiser les conduites ascétiques et
abstinentes déja érigées en modeles philosophiques a 1'époque
impériale, Foucault a mis au point un concept clef, en expliquant que
les plaisirs sexuels ou aphrodisia n’avaient pas été envisagés par les
médecins et les moralistes grecs dans leur aspect qualitatif, mais sur
un plan quantitatif. En d’autres termes, leur discours sur la sexualité
n’évoquait jamais la nature des actes ou des pratiques sexuelles, mais
les abordait « en bloc » d’aprés des critéres de fréquence ou

d’intensité.

Cette approche médicale de la sexualité, si elle est restée quasi-lettre
morte dans la chrétienté médiévale, a exercé une grande séduction
dans le monde islamique. Les chapitres d’Oribase sur les aphrodisia
firent autorité, des leur traduction en arabe, au point qu'on les
considéra comme des traités a part entiére de Galien, de Rufus et
d’Oribase, et qu’ils suscitérent 'efflorescence d'un véritable genre
littéraire De coitu auquel s’essayerent de grands noms tels qu’al-Jahiz,
al-Kindi, R4z, Avicenne ou encore Maimonide. C’est dire 'incroyable
fécondité de ce petit corpus. Modeéles et autorités pour les Arabes,
hapax pour les modernes, ces extraits forment une sorte de livre du
commencement pour tout discours historique sur la sexualité.

Le travail du compilateur Oribase



Afin de dévoiler peu a peu I'obscurité qui nimbe ces textes, il faut
d’abord en faire I'histoire, comprendre dans quelles circonstances ils
furent rédigés et retracer comment ils sont parvenus jusqu’a nous.
Etablir leur statut et leur identité, c’est d’abord lever une premiére
ambiguité : A-t-il véritablement existé dans I’Antiquité un genre ITepi
appodiciwv a I'instar des genres IMept Yuxfig ( Sur 'dme), Tept VoW (
Sur la nature) ou Mept TOxNG ( Sur le hasard) ?

On a ainsi pu croire que Galien (129-ca 216), médecin de la cour
impériale sous Marc Aurele, Commode et Septime Sévére, avait rédigé
un traité Sur les plaisirs de 'amour. L’édition de référence en vingt-et-un

tomes du médecin de Pergame, publié par Karl Gottlieb Kithn au XIX ©
siecle aLeipzig, produit le texte grec et latin d'un bref opuscule

intitulé Mepi dppodiciwv, mis sous le nom de Galien . Ceux qui se sont
intéressés de pres a ce texte ont émis des doutes sur son authenticité :

ils en ont fait un pseudo-Galien °. Toutefois personne n’a fait le lien
avec Oribase pour établir définitivement que ce pseudo-traité était en
réalité le premier chapitre Mepi dppodiciwv des Collections médicales

oribasiennes (VI, 37). De leur cbté, les lecteurs d’Oribase '° ont bien
percu qu’il ne s’agissait nullement d’'un texte continu, mais d’une
succession d’extraits empruntées a différentes ceuvres de Galien, une

collection de citations, un florilege de fragments.

Sil'on trouve encore aujourd’hui un Iepi a@podisiwv dans les listes du
corpus galénique, c’est parce que I'édition de Kiihn reprend en grande

partie celle effectuée deux siécles plus tot par René Chartier, médecin

royal sous Henri IV et Louis XIIL Chartier ! publia ce texte inédit sur
la foi d'un manuscrit qui se trouvait dans la Bibliotheque royale a Paris
(aujourd’hui Parisinus graecus 2240) et qui avait été copié un siécle plus
tdt parJacques Diassorinos, lorsque ce Grec de Rhodes travaillait
comme copiste a la cour de Fontainebleau pour le compte de Frangois
I", Jacques Diassorinos est donc en quelque sorte a I'origine de cette
méprise qui s'est perpétuée d’éditeur en éditeur. En extrayant un
passage d’un manuscrit d'Oribase et en I'isolant pour le mettre sous le
nom de Galien, il a fait accroire a la postérité que Galien avait bien

écrit un opuscule sur ce sujet.

Le cas du texte de Rufus est plus problématique, puisqu’on ne dispose
pas, comme pour Galien, des ouvrages de Rufus dont pourraient étre
tirées les citations. Il existe pourtant un lieu paralléle conservé par

Aétius d’Amida 2, un médecin du VI © siécle. Le texte d’Aétius, sur
lequel nous reviendrons plus tard, préserve un passage de Rufus que
I'on retrouve presque a I'identique chez Oribase. Mais outre ce passage
commun, Aétius nous a transmis ce qui précédait et qui n’est pas
donné par Oribase. Si les deux encyclopédistes byzantins, Oribase et
Aétius citent indépendamment une méme séquence textuelle, on peut
supposer que ce texte de Rufus était continu ou provient en tout cas

d’un méme traité. Rufus d’Ephése '° fut actif durant la premiére moitié



dull € siécle de notre ére, on estime qu'il vécut entre 80 et 150. 1l
étudia a Alexandrie et exerca peut-étre a Rome, a titre de médecin de

Trajan.

Lhistorien arabe de la médecine Ibn ab? Usaibi‘a (1269) mentionne
bien dans la liste des ceuvres de Rufus un traité Sur les plaisirs de 'amour

14 Pourtant 'hypothése a aussi été émise'® que le passage de Rufus
conservé par Oribase et Aétius ait, a I'origine, constitué un chapitre de
I'ceuvre Sur le régime, aujourd’hui perdue. Il ne semble donc pas

véritablement assuré qu'il ait existé dans I’Antiquité un genre

16 méme si les médecins arabes,

spécifique Sur les plaisirs sexuels
comme nous le verrons par la suite, prirent modele sur les chapitres

d’Oribase dénommés Peri aphrodision pour produire une centaine de

traités sur 'hygiéne sexuelle entre le IX® et leXII € siecle. Il convient
donc de remonter a l'origine de ces titres, en nous interrogeant sur le

role qu’a pu jouer Oribase au IV € siécle.

Oribase 7 ( ca 325-ca 395) fut le médecin personnel de I'empereur

Julien dit I'’Apostat '8 qui régna entre 361 et 363. 1l fut aussi son fidele
ami et son confident. 1l 'accompagna, tout au long de son périple
militaire, des 355 en Gaule alors que Julien venait d’étre nommé César
— il fut peu de temps apres acclamé Auguste par ses troupes a Paris —,
jusqu’au jour ou ce dernier mourut a la bataille de Ctésiphon en Perse,
le 26 juin 363. Originaire de Pergame, comme Galien, Oribase fit ses
études de médecine a Alexandrie. Condisciple de Magnus de Nisibe, il
eut pour maitre le médecin Zénon de Chypre. Ayant rapidement

acquis une solide réputation, il fut choisi par Julien comme médecin

attitré, mais aussi comme bibliothécaire pour le suivre en Gaule *°. Le

médecin fut ainsi en charge des livres offerts a Julien par 'impératrice

Eusébie 2°, une sorte de bibliothéque itinérante, puisque Julien la
transporta dans ses campagnes en Gaule, puis en Perse. Conseiller et
homme de confiance, Oribase était encore I'interprete des songes de

empereur?!, 1l était enfin paien.

A la demande de Julien, Oribase composa en Gaule, sans doute grace a
cette bibliothéque portative, un premier ouvrage de compilation, un

compendium des écrits de Galien 2, qui est aujourd’hui perdu. Devant
le succes rencontré par ce recueil aupres de Julien, il effectua pour lui
un autre compendium ?* de plus ample dimension, rassemblant les
écrits des meilleurs médecins sur I'ensemble de I'art médical. Les deux
textes de Galien et de Rufus sont tirés de ces Collections médicales en
soixante-dix livres. Cette ceuvre était destinée a fournir au lecteur une
formation médicale approfondie dans toutes les branches de la
médecine. Apres la mort de Julien, Oribase rédigea en neuf livres une
synopsis résumant ses Collections a 'intention de son fils Eustathe qui
était chrétien. Puis un ouvrage en quatre livres, abrégé fort semblable

au précédent, pour le rhéteur Eunape de Sardes 2*. Le principe de ces



deux épitomés, dont sont tirés les deux derniers textes, est de donner
au lecteur en cas d’urgence, en voyage ou en toute occasion, une

culture médicale suffisante pour soigner sans le secours d'un médecin.

Une épigramme de I’ Anthologie grecque (XV1, 274) qui ornait peut-étre
un portrait ou un buste du médecin de Julien, décrit poétiquement sa
méthode de travail : « C’est le grand médecin de I'empereur Julien (...),
le divin Oribase. 1l eut comme I'abeille, la méme sage idée : butiner ¢a
et 1a les fleurs des médecins, ses prédécesseurs ».Oribase est le
premier grand encyclopédiste médical de la fin de I’Antiquité. 1 décrit
lui-méme son projet dans le prologue des Collections : rechercher
(Gvalnteiv) et rassembler (cuvayayeiv) les principaux écrits des

médecins qui I'ont précédé?>. On comprend clairement sa technique 2
présent : il rédige, au fil de ses lectures, des fiches thématiques, il met
en forme sous une méme rubrique des passages tirés d’'un ou plusieurs
auteurs. Oribase sélectionne les textes a transmettre, il les récrit, les
réorganise pour les mettre a la portée de ses contemporains. Son
travail est de centraliser des données éparses de la science médicale
pour les offrir sous une forme organisée et synthétique. Gardien des
livres de Julien, Oribase a ainsi joué un réle de passeur.

Julien doit son surnom d’Apostat au fait qu’il entreprit de restaurer les

cultes polythéistes et paiens, alors que I'Empire romain était en

marche, depuis la conversion deConstantin 2%, vers une

institutionnalisation de la religion chrétienne. C’est dans un contexte
de renouveau du paganisme, mélange de philosophie et de mystique
inspiré par le néoplatonisme, qu’il faut comprendre la commande que

I'empereur fait a Oribase de compiler sa vaste collection médicale.

Pour Julien ?, la médecine est un don des dieux aux hommes, lié au
culte d’Asclépios, et elle est une pleine illustration de la supériorité de
I'hellénisme sur le christianisme. Julien manifeste dans ses écrits un
intérét certain pour I'art médical, sans doute sous I'influence d’Oribase

28 En 362, il édicta notamment une loi pour confirmer et accroitre les

A

priviléges accordés aux médecins?’. Julien remit a I’honneur
I'enseignement des disciplines philosophique et médicale, comme
pour ériger un ultime rempart afin de défendre I'ancienne culture de
l a paideia contre le christianisme. Il ne faudrait néanmoins pas se
contenter d’'une image bipolaire, contre laquelle se prémunissait
Foucault, en opposant la permissivité sexuelle sous le paganisme a

l'austérité sous le christianisme®’. I empereur Julien est connu pour
son abstinence et son puritanisme. Comment des lors comprendre
I'origine de ces chapitres ?

Les deux premiers textes prennent place au sein du sixieme livre des
Collections médicales consacrés au régime et plus particulierement aux
exercices physiques. Au sommaire des trente-neuf chapitres de ce
livre, on trouve des rubriques sur le sommeil et la veille, la

déclamation, 'entrainement sportif, les frictions, la course, la lutte, le



jeu de ballon, 'haltérophilie etc. Les deux derniers chapitres (Galien et
Rufus) portent sur les plaisirs sexuels. Ils appartiennent donc a un
ensemble sur les exercices corporels qui participent du régime de
santé prescrit par le médecin, a c6té des boissons, des aliments ou des
bains. Cette section des Collections d'Oribase sur la diététique,
entierement puisée a des auteurs paiens, décrit en quelque sorte une
facon de vivre ou un emploi du temps qui correspond au mode de vie
hérité de la paideia grecque. Cette vision du monde et ce modéle paiens
sont, a I'époque d’Oribase, fortement concurrencés par de nouvelles
conceptions des rapports entre le corps et I'dme et par les nouveaux
exemples d’ascétisme monastique qui laissent peu de place aux

exercices physiques®!. Cest aulV © siécle que se met en place un
« ordre du jour » différent dans les communautés monastiques ou
I’étude des textes sacrés se substitue a I’étude de la philosophie. A une
exaltation du corps en bonne santé fait place un idéal du corps chaste
et abstinent. Cest aussi un modele social quimpliquent les
prescriptions diététiques. Les régles de régime édictées s’adressent a
un homme de I'élite, qui est pris par les activités politiques de la cité et
qui doit compenser ces fatigues par un régime alimentaire et des
exercices physiques adaptés. Préserver ces textes et ces savoirs
diététiques, c’est ainsi sauvegarder la culture hellénique en tant que
maniere de vivre, mais aussi perpétuer une appréhension médicale de
’homme vu comme un lieu ot le corps et 'dme doivent demeurer en

harmonie.

Discours médicaux sur le coit

1. La polémique : bons ou mauvais pour la santé ?

Apres avoir identifié ces textes et les avoir remis en contexte, il
convient de se plonger dans leur contenu et d’entreprendre une
exploration en médecine ancienne afin de donner sens a cettescientia
sexualis des médecins grecs. Chacun de ces chapitres s’ouvre par une
phrase ou affleure la polémique. Comprendre Oribase, c’est faire
entrer les extraits-sources de Galien et de Rufus en résonance avec les
controverses de leur temps. Le texte galénique commence par une

critique de la position d’Epicure sur les aphrodisia *?, tandis que Rufus
semble se livrer également a une réfutation quand il déclare dans une
litote : « Néanmoins, les plaisirs de 'amour ne sont pas completement

mauvais ».

Ces extraits de 1'époque impériale s’inscrivent dans la sphére d’'un
débat pour ou contre : les actes sexuels sont-ils bons ou nocifs pour la
santé ? Cette facon d’aborder les problémes innerve la production
littéraire de I’Antiquité. La diaphonia (« désaccord », « controverse »)
est un des modes privilégiés de la pensée antique et bien souvent, les

médecins se référent a ce type de problématisation au début de leur



raisonnement pour prendre ensuite position au sein du débat. A
'époque impériale, tout texte d’idées prend du relief quand on peut
restituer son arriére-plan polémique. Les rivalités entre les quatre
grandes écoles médicales stimulent la production scientifique, tout
comme l'affrontement des grandes sectes philosophiques alimente la
vie intellectuelle. Chez les philosophes et les médecins, d’aucuns
encouragent la pratique sexuelle, tandis que d’autres préconisent la

chasteté3, Quelles sont les théses en présence et leurs différents

arguments ?
Rufus

Le passage de Rufus repris par Oribase ( Collections médicales V1, 38)
présente surtout les avantages des rapports sexuels, mais a I'origine il
était précédé d’un récapitulatif de leurs caracteres nocifs. Le début du
texte de Rufus, non retenu par Oribase, nous est conservé par un autre

compilateur dénommé Aétius d’Amida 34, qui vécut au VI® siecle.
Rufus y dresse la liste des préjudices que peuvent causer les aphrodisia.
Chez les gens faibles, ils endommagent le systéme nerveux, la poitrine,

les reins, I'aine et les pieds™”. Ils peuvent créer des problémes digestifs,
altérer la vue, mais aussi I'ouie et la mémoire chez ceux qui les
pratiquent avec exces ou encore provoquer des maladies vésicales ou
rénales, voire donner des aphtes et faire cracher du sang. Toutefois,
Rufus oppose a ces risques une foule d’avantages. Pratiqués avec
modération et au bon moment, les rapports sexuels sont bons pour la
santé : ils permettent d’« évacuer le trop-plein, de rendre le corps plus
1éger, de provoquer sa croissance et de développer sa virilité ». Bons
pour le corps, ils le sont aussi pour 'dme : « ils dissipent les idées fixes
et calment les coléres violentes ». Les aphrodisia sont également
profitables aux mélancoliques, aux fous, aux misanthropes ou aux
épileptiques. Leur fonction thérapeutique permet a certains malades
de recouvrer la santé et I'appétit ou de faire cesser les pollutions
nocturnes. SiRufus présente les différents points de vue, il se
positionne clairement en faveur des aphrodisia. 11 développe bien plus
les avantages que les inconvénients et initialement I'ensemble de son

raisonnement était introduit par cette assertion : « Le coit est un acte

naturel. Aucune des choses naturelles n’est nuisible »*® — pourvu

qu'on veille a la circonstance et a la tempérance.
Galien versus épicure

Dans les extraits de Galien collectés par Oribase, le discours est de bout
en bout favorable aux aphrodisia. Galien souligne le mieux-étre qui
sensuit et les effets positifs sur les sujets flegmatiques ou
mélancoliques. Le florilege galénique débute cependant par une
diatribe contre Epicure : celui-ci aurait affirmé que les rapports

sexuels étaient mauvais pour la santé.



On mentionne d’Epicure 7 deux titres sur le sujet : un Iepi #pwTog aux
dires de Diogéne Laérce (X, 27) et un Banquet, ainsi que nous le

rapporte I'épicurien Zopyros dans les Propos de table de Plutarque 2.
Peut-étre s’agissait-il au fond du méme texte : on se souvient en effet
que le Banquet de Platon porte le sous-titre de mepi €pwtog. Plusieurs
témoignages permettent d’établir les préceptes épicuriens en matiére
de sexualité. Le fondateur du Jardin classe les aphrodisia parmi les
plaisirs naturels non nécessaires. Les aphrodisia sont des plaisirs et
donc en tant que tels, profitables, puisque tout plaisir est bon. Le
probléme est qu'ils sont plaisirs « de mouvement » (cinétiques). Ils

donnent de la joie mais, en contrepartie, du désir, un manque, une

insatiabilité : un plaisir furtif et fugace®. Les plaisirs les plus élevés
dans I'échelle du sage sont les plaisirs « d’état » (catastématiques), qui
sont durables. Ils ne basculent pas dans la souffrance, mais apportent

stabilité et ataraxie. Epicure dit : « le coit n’est jamais d’aucune utilité,
40

c’est heureux s’il ne nuit pas »*.
Chez les médecins Galien et Rufus, tout comme chez le philosophe
Epicure, il existe un méme souci de régler le bon usage des plaisirs et
d’établir une stratégie du besoin naturel, une méme recherche de la
circonstance appropriée ou encore une méme attention au cas
particulier, chaque individu devant adopter une conduite différente
en fonction de sa nature, de son 4ge, de son milieu, de ses habitudes
etc. Pourtant ce qui différencie fondamentalement la doctrine des
médecins de celle du philosophe, c’est leur assise théorique et plus
particulierement leur conception du corps et de ses rapports avec
I'ame. 1l ne s’agit pourtant pas d'une opposition facile entre médecins
et moralistes : Epicure est trés influencé par les théories médicales de

son temps®! et son systéme éthique est avant tout fondé sur sa

physique atomiste. Dans les Propos de tables de Plutarque *?, I'épicurien
Zopyros expose les arguments physiques, voire physiologiques qui
poussent Epicure a condamner les plaisirs sexuels :

Le philosophe craignait les effets de la copulation a cause
des mouvements violents, qui jettent dans le corps le
trouble et le désordre. Le vin pur suffisait déja a tirer le
corps de son état normal, par la force de son action et le
trouble qu’il déclenche ; mais si notre organisme alourdi de
cette facon, au lieu de bénéficier du repos et du sommeil,
recoit de nouvelles secousses du fait de la jouissance
sexuelle, les principaux liens qui maintiennent la cohésion
du corps cédent a la pression qu’ils subissent, de sorte que

la masse risque de perdre tout équilibre, comme un édifice



ébranlé de ses fondations.

Epicure condamne le séisme atomique, le dommage structurel que
provoquent, dans les corps, les aphrodisia. Epicure, en définissant un
idéal de sagesse, prone avec rigorisme I'abstinence sexuelle, parce que
les aphrodisia créent le trouble et le désordre a I'intérieur du corps par

leur mouvement et leur agitation.
Soranos

Un autre argument vient de Soranos d’Ephése, médecin méthodique
qui exerce aRome sousTrajan et Hadrien. Sa position est claire :
prolonger la virginité le plus tard possible puis préconiser I'abstinence

pour les deux sexes afin de rester en bonne santé, car « 'acte sexuel

est nocif en soi »*. Si cette idée de virginité perpétuelle semble
influencée par la théorie d’Epicure, Soranos présente clairement les
arguments des deux parties. Les tenants de la virginité et de
I'abstinence insistent sur les méfaits du désir qui entame le corps :
paleur, maigreur et langueur. Ils considerent toute émission de
semence chez 'homme et la femme comme dommageable. Soranos
constate que « les hommes qui restent chastes sont plus forts, plus
grands et en meilleure santé que les autres » ou encore que « les

grossesses et les couches épuisent le corps féminin, le flétrissent en

profondeur »*%, D’un autre c6té, ceux qui estiment salutaire la
pratique des aphrodisia pensent que I'accomplissement de I'acte sexuel
donne du répit au désir. Pour eux, I'émission de semence sans exces et
sans une trop grande fréquence est bonne pour la santé chez 'homme
et chez la femme, tandis que la rétention de cette semence ameéne

I'obésité et 'engorgement des fluides du corps humain.

Si la question faisait débat dans I'’Antiquité, ce n’était pas, comme l'a
bien vu Foucault, pour des raisons morales. Lacte sexuel n’est pas
congu comme une faute ou un péché, mais dans son rapport avec la
santé et dans une perspective hygiénique. Deux soucis reviennent
avec insistance au fil de ces textes : les risques d'une perte d’énergie et
de sécrétions et le danger lié a la fréquence des actes sexuels. Entrons
encore plus avant dans la matiére de ces textes, en revenant sur
I'image que se font les Anciens du corps humain et sur cette
mécanique des fluides qui orchestre leur physiologie.

2. Une mécanique des fluides

La physiologie des médecins de I’ Antiquité est davantage fondée sur la
logique que sur l'observation. Le systéme repose sur la théorie
quaternaire des humeurs et des qualités. Le corps humain est parcouru
par quatre humeurs : sang, phlegme, bile jaune et bile noire. Quatre
qualités se manifestent dans le vivant : le chaud et le froid, le sec et
I’humide. Toutefois, si ces qualités correspondent parfois a des

caracteres réels de telle ou telle substance, elles décrivent la plupart



du temps I'action propre de cette substance sur le corps. C’est ainsi
que lorge, par exemple, est considérée comme froide et humide,
méme grillée et servie chaude. Globalement, I'intérieur de I'organisme
est percu comme une succession de conduits (artéres, veines, nerfs,
cesophage, etc.) et de cavités (estomac, intestins et autres organes) par
lesquels transitent les différents fluides que sont les humeurs, mais
aussi I'air ou les vents. Conduits et cavités peuvent se resserrer ou bien
se dilater, se vider ou bien se remplir. Les maladies peuvent ainsi avoir
pour cause un trop-plein d’humeurs a tel ou tel endroit, créant une
inflammation ou a l'inverse une trop grande vacuité provoquant
I'anémie ou le marasme. Les émissions séminales sont considérées
comme des phénomeénes d’évacuation et de purgation au méme titre
que les vomissements, les crachements, la défécation, le fait d’'uriner
ou encore les saignées. Rufus attribue ainsi aux aphrodisia les vertus
d’évacuer le trop-plein et de rendre le corps plus 1éger. Galien et Rufus
précisent de conserve que les plaisirs sexuels sont bons pour les
phlegmons, car « ils assécheront leur exces de phlegme par
I'évacuation des humeurs ». La classification humorale des individus
explique que les aphrodisia soient fortement recommandés pour les
mélancoliques chez qui prédomine la bile noire. Le surplus d’humeurs
mauvaises est évacué avec le sperme. D'un autre cdté, si cette perte de
semence est utile pour ceux chez qui les humeurs abondent, elle est
funeste pour ceux qui en manquent. Plus généralement, les aphrodisia
entrainent dangereusement une dépense d’énergie et une perte de

souffle vital. Galien et Rufus écrivent respectivement a ce sujet :

Ceux qui voient leur force affaiblie en viennent, par les

rapports sexuels, a un épuisement extréme.

De fait, il est mauvais de faire I'amour apres des efforts
physiques, méme si on croit que cela soulage de ces efforts,
C'est a tort, car la faiblesse n’est pas un remede aux
fatigues : celles-ci excitent seulement des désirs par la
chaleur des nerfs de la région lombaire. 1l faut donc se
garder des fatigues, des vomissements a venir ou survenus

peu auparavant et, de la méme maniere, des purgations.

Les deux auteurs insistent sur la fatigue occasionnée par les rapports
sexuels. Rufus conseille du repos apres l'acte. Dans ses Collections

médicales, Oribase, s’inspirant du traité Sur le sperme de Galien, décrit
45

les facultés de la semence™ :
Les testicules ont encore une plus grande importance que
le cceur, puisque, outre la chaleur et la force qu'ils donnent
aux animaux, ils président a la perpétuité de I'espece. Car
ils communiquent a tout le corps une puissance du genre de
la puissance sensitive et motrice qu'impulse le cerveau aux
nerfs, et du genre de la puissance pulsatrice que le cceur

communique aux artéres, et cette puissance est pour les



males la cause de la vigueur et de la virilité et pour les

femmes la cause de la féminité.

Le raisonnement d’Oribase aboutit a la conclusion qu’« on ne doit pas

étre surpris de ce que les gens qui font un usage immodéré des plaisirs

46

de T'amour s’affaiblissent »*°, car ils perdent cette force vitale

impulsée par les organes génitaux. Un autre exemple célébre cité par

Platon dans les Lois *7 est celui de I'athléte Issos vainqueur a Olympie
qui dut sa victoire au fait que, tant qu’il se consacra a I'entrainement,
« il n’approcha jamais, a ce qu’on raconte, ni femme, ni gargon ». Pour

les médecins grecs, le sperme est une substance produite par le corps

tout entier aussi bien chez 'homme que chez la femme?®, 1l est
composé de sang et d’air ou plut6t de pneuma, c’est-a-dire de souffle
vital. Ce mélange de sang et de pneuma qu’est le sperme obtient sa
couleur blanchatre par la coction qu’il subit dans les testicules.
L’incontinence sexuelle provoque donc la déperdition du souffle vital.

Outre cette hantise de la perte et de I'épuisement, une seconde
préoccupation domine les chapitres d'Oribase : celle du kairos ou
moment approprié aux plaisirs de I'amour. Ce théme du moment qui
convient pour I'amour est la question principalement débattue par le
Zopyros de Plutarque. La détermination de ce moment prend en
compte différentes divisions temporelles : la saison de 'année, '4ge du
sujet, 'heure de la journée. Rufus dit bien que la meilleure saison pour
le coit est le printemps, le meilleur 4ge la jeunesse, tandis que les pires

sont 'automne et la vieillesse. 1l écrit :

Les natures les plus appropriées aux plaisirs sexuels sont les
natures chaudes et humides, et pour cette raison, la saison
chaude et humide, tout comme I'4ge : la saison du
printemps et I'Age de la jeunesse. Le régime chaud et
humide est, plus que les autres, favorable aux rapports
sexuels. Les moins appropriés sont le régime sec et froid,
I'age de la vieillesse, la saison de I'automne et la nature
parfaitement en accord avec ces qualités.

Au niveau de la journée, le texte de Rufus montre bien que la sexualité
intervient parmi d’autres activités du corps que sont I'alimentation,

les bains, les exercices physiques (marches, courses, promenades a

cheval). Ils sont pris au sein d'une séquence.Foucault *° parle
d’« attention “sérielle” » ou encore de « vigilance “circonstancielle” ».
C’est une des grandes lecons de la médecine hippocratique que d’avoir
envisagé chaque cas singulier et chaque circonstance particuliere. Les
traités de diététique prescrivent une méthode, un mode d’emploi,
mais sans donner de régle stricte ou de solutions toutes faites. Les
prescriptions varient en fonction de la nature du patient, de son age,
de la saison, de la région ot il se trouve, de son passé immédiat, de ses
habitudes, etc. Si I'activité sexuelle n’est que I'une des composantes du



régime, on remarque tout de méme qu'elle est fortement liée a
l'alimentation. Ce sont les médecins qui se prononcent sur « la

maniere dont il faut faire usage des plaisirs de la table et du lit »,

comme le rappelle Foucault °°.

Le régime préconisé par Rufus est destiné a ceux qui ont une activité
sexuelle pour les y préparer avant, éviter une trop grande déperdition
pendant, les restaurer apres. Le régime sera humide et nourrissant, il
privilégiera les nourritures flatulentes qui excitent et assurent un
sperme plein de pneuma, donc de bonne qualité. Ce qui a peu retenu
I'attention des commentateurs est le rapport avec la digestion. Le
processus de la digestion est congu comme une cuisson ou une
coction. Les aliments ingérés subissent une transformation durant
cette phase, chaque partie attirant ce dont elle a besoin et rejetant les
résidus. Cette phase est un moment critique, d’'une part parce que la
chaleur du corps s’accroit fortement durant le processus, d’autre part
parce que c’est de ce moment de transformation du cru en cuit que
dépend le bon fonctionnement de I'organisme. Des aliments ou des
humeurs qui ne subissent pas la coction pourrissent, s’agglomerent et
engorgent les conduits : ils sont causes de maladies. D’ou I'insistance
de Rufus a déconseiller le coit quand le processus de coction de la
nourriture n'est pas pleinement achevé. LEpicure de Zopyros

conseille également :

Pratiquer la chose lorsque le corps a retrouvé son calme et
que se sont achevées la distribution et la circulation de la

nourriture qui le traverse et s’en échappe et avant que le

corps ne réclame de nouveaux aliments>.,

3. Questions de genre

Une autre remarque s’'impose a propos de ces chapitres : il va de soi
que les discours de Galien, de Rufus et d’Oribase sont faits par des
hommes et pour des hommes. On pourrait les qualifier, en utilisant un
anachronisme, d’écrits andrologiques. Foucault et Rousselle ont bien
analysé les aspects de cette médecine au service de ’homme. Par
exemple, les activités extérieures décrites par Rufus : la course, la
marche, les promenades a cheval, la lutte et les frictions sont des
activités effectuées par des hommes, pour certaines au gymnase. Les
deux patients impuissants que Rufus, 2 la fin de son passage, dit avoir
guéris sont aussi deux hommes. C’est certainement du point de vue
masculin qu’il faut comprendre que Rufus écrive que le coit avec une

femme est moins violent qu’avec un homme :

Le coit avec une femme est moins violent et pour cette
raison moins pénible. Le coit avec un homme est plus

intense et il oblige a faire de plus grands efforts.



Aline Rousselle s’est attachée a préciser le portrait sociologique de ce
patient type. Ses « occupations habituelles » sont celles d'un
aristocrate pris par des obligations politiques. Pour lui, le médecin
imagine un régime qui pallie son manque d’exercice ou sa vie
fatigante. Dans ce cadre, tout le discours médical sur le corps féminin
est orienté vers le mariage, la fécondation et la procréation. Ces
aspects ont été bien étudiés depuis les années 1980. Il faut toutefois
signaler que l'un des extraits qu'Oribase emprunte au Sur les lieux
affectés (V1, 5) de Galien est tiré d’'un développement sur les femmes et
les suffocations utérines. Le passage se référe a des sujets masculins,
mais il se situe dans un chapitre dévolu aux femmes. Lidée du passage
est de montrer que la continence, dans les cas de veuvage ou de
privation, conduit a des suffocations utérines, ce que Galien a pu
observer aussi chez les hommes :

Certains, dés leur jeunesse, deviennent faibles
immédiatement apres les relations sexuelles. Mais d’autres,
s'ils ne les pratiquent pas régulierement, ont la téte lourde,
la nausée et la fievre, ils perdent I'appétit et digeérent moins
bien.

Ainsi ai-je connu des individus dotés d’une telle nature, qui,
pour s’étre abstenus de pratiques sexuelles, tombérent dans
la torpeur et la paresse et d’autres qui devinrent sans raison
sombres et désespérés comme les mélancoliques, cet état
cessant aussitot apres la pratique des plaisirs de 'amour.

En réfléchissant sur ces cas, il me parait que la rétention de
sperme est trés nuisible chez les personnes qui ont par
nature un sperme de mauvaise qualité et abondant, qui
menent une vie tant soit peu oisive et qui, apres avoir
connu une pratique sexuelle tout a fait suffisante, sont
devenues brusquement abstinentes.

La cause commune de la maladie chez ’homme et chez la

femme en est la rétention de sperme.

En effet, si le discours médical est a coup slir masculin, la mention du
sperme ne renvoie pas uniquement au corps de 'homme car les
médecins anciens considéraient qu'il existait un sperme féminin.
Foucault observe que les aphrodisia chez les femmes sont percus sur la
base d’un isomorphisme avec ce qui se passe chez ’lhomme lors du

52

processus d’éjaculation’”. Mais c’est surtout Aline Rousselle qui a

étudié cette question de I'impossible sperme féminin®3, Aristote >*
avait certes démenti cette théorie du sperme féminin, mais pour
Galien et les autres médecins, les femmes ont le méme besoin que les
hommes d’évacuer un sperme trop abondant ou vicié pour éviter une

hystérie de continence.

Lune des différences majeures avec la pensée chrétienne qui domine
jusqu’a la Renaissance et bien au-dela, ce sont sans doute ces bienfaits

pour I'dme qu’expose Rufus. Les rapports sexuels temperent les



coleres, ils dissipent les idées fixes, les obsessions et les soucis. Ils
soulagent les mélancoliques et les misanthropes. 1l y a dans ces

conceptions antiques 'hypothese d’un secret mélange qui unit 'dme

au corps>”. L'dme est subtilement matérielle, composée elle aussi d’une
mixtion d’humeurs et de pneuma qui véhiculent les sensations et les
informations, tandis que le corps, pétri de facultés sensitives et
perceptives, est traversé par les mémes substances, dont le mélange
forme le « tempérament ». La théologie chrétienne avec son idéal
monastique et ascétique de virginité, de célibat et d’abstinence a
profondément modifié cette vision interactive de I'ame et du corps,
sans la détruire absolument, mais en décentrant 1’équilibre et en
soumettant pleinement les besoins du corps au diktat de I'ame.

Kitdb al-Bihou la fortune arabe des chapitres
d’Oribase

Pendant des siecles, les textes de Rufus et de Galien firent peu

d’émules aByzance ou en Occident latin®®. C’est la théologie et la
morale chrétiennes qui s’emparerent du discours sur la sexualité avec
la condamnation de sa pratique hors mariage. En revanche, dans le
monde islamique, on peut étre réellement surpris par le nombre de

traités sur I'hygiéne sexuelle qui voient le jour, suite a la traduction

des Collections d’Oribase °’. Ce qui n’était au départ qu’'une succession
de fragments de Galien et une sélection de passages d’'un traité de
Rufus Sur le régime, va étre considéré, par I'intermédiaire d’Oribase,

comme un véritable genre médical et philosophique par les savants

arabes®®, A partir duIX © siécle fleurit sur les terres des Mille et une
nuits un discours scientifique et érudit sur la sexualité qui tient autant
de la médecine et de la physiologie, que de I'érotisme voire de la

pornographie. Entre le IX® et leXIII € siécles se multiplient les lettres,
les traités ou les dialogues Sur le coit ( fi I-Bdh), bien souvent adressés
par des philosophes et des médecins a leurs princes. On peut supposer
I'existence d’une centaine d’ouvrages appartenant a ce genre.

La plupart de ces traités sont encore inédits, mais Manfred Ullmann a
précisément répertorié leur tradition manuscrite. Il mentionne des
écrits Sur le coit d’al-Jahiz, de hunain ibn Ishiq, d’al-Kindi, de Razi °°,
d’Avicenne ou encore de Maimonide : la question devient centrale
dans les milieux savants et lettrés. Ces textes, héritiers de la médecine
grecque, se fondent sur I'idée que la rétention de certaines humeurs et
sécrétions nuit a la santé et sur la conviction que le coit avec I'étre

aimé assure la santé du corps et celle de 'ame. Dans le De coitu de

Thistorien de la médecine Qusta ibn Liiga °° (ca 820-912), on retrouve

les préceptes de Rufus : il faut prendre en compte I'dge du sujet, les



saisons de 'année ou encore les phases de la digestion ; I'idée que la
position debout est la plus fatigante est aussi reprise. Avec ces traités

pourtant, la scientia sexualis se diversifie : sont adjointes des recettes

d’aphrodisiaques®! ou des thérapies contre I'impuissance. On traite
des maladies vénériennes, des causes de ’homosexualité masculine ou
féminine, du cas des hermaphrodites. Influencée par les médecines
indienne et persane, cette littérature tient aussi de 1’ ars erotica :
recettes de cosmétiques pour sentir bon et avoir bel aspect,
développements sur les différentes positions, anecdotes lascives ou
poemes obscénes venant illustrer les théories médicales. Sexualité et
érotisme deviennent donc des questions de société et d’érudition.

Samau’al ibn Yahya %2 (11180), juif converti a I'islam en 1163, médecin
et mathématicien, a laissé un modele du genre dans son Livre de
conversation amicale sur l'intimité des amants en ce qui concerne la science de

la sexualité 3. Dans la premiére partie, il explique les causes de
I'impuissance, de I'homosexualité féminine et de I'homosexualité
masculine. La seconde partie traite des aphrodisiaques, des
thérapeutiques pour soigner l'impuissance, de la grossesse, des
contraceptifs, de 'avortement ou de la dysménorrhée. Le livre s’ouvre
sur une discussion comparant homosexualité et hétérosexualité.
Samau’al ibn Yahya rapporte, par exemple, que certains médecins
exhortent des hommes éminents a une pratique homosexuelle en
alléguant que « I'union sexuelle avec les femmes conduit plus vite a la
vieillesse et aux faiblesses de 1'4ge, provoque podagre et hémorroides,
alors que les rapports avec les garcons sont moins nuisibles ».
Lhomosexualité féminine est expliquée par des conformations
anatomiques ou par la difficulté a atteindre l'orgasme avec un
partenaire masculin. Lauteur y brosse encore ce portrait de femmes
étonnant pour I’époque :

1l existe une catégorie de femmes qui surpasse les autres en
intelligence et en subtilité. Il y a beaucoup de masculin dans
leur nature, si bien que dans leurs mouvements, par le ton
de leur voix, elles ressemblent quelque peu a 'homme. Elles
aiment étre aussi 1'élément actif. Une telle femme est
capable de vaincre 'homme qui le lui permet. Lorsque son
désir s’éveille, elle ne recule pas devant la séduction. N'a-t-
elle aucun désir, alors elle n’est pas préte pour le rapport
sexuel. Cela la place dans une situation délicate face aux
désirs des hommes et cela la conduit au saphisme. Il faut
rechercher la plupart des femmes qui possédent ces
qualités parmi les élégantes, les femmes capables d’écrire et
de réciter, parmi les femmes lettrées.

Ce philosophe musulman duXIl € siécle, achéve son Livre de

conversation en rappelant les raisons qui poussent ’humanité au coit.



C’est un élan spirituel qu'il assigne a I'acte érotique :

La troisieme raison en faveur de I'exercice du coit est qu’il
présente 'avantage de délier les entraves que constitue le
corps, qu'il permet de passer au travers des murs de sa
prison et de mettre en mouvement les pierres du cachot
afin de rendre possible la fuite de 1'dme hors de cette

prison.

Notes

1. Cet article est issu d’'une communication donnée le 21 mars 2009
dans le cadre de I'atelier Efigies-Antiquité. Je tiens a remercier tous les
participants de cet atelier qui m’ont communiqué des pistes pour
enrichir ce travail, Pénelope Skarsouli qui a revu avec moi certains
points de la traduction ainsi que Tiphaine Samoyault pour son aide a
I'écriture de ce texte.

2. AlineRousselle, Porneia. De la maitrise du corps a la privation sensorielle

11°-v * siecles de I'ére chrétienne, Paris, 1983.

3. MichelFoucault, Histoire de la sexualité, t. I « La volonté de savoir »,
Paris, 1976 ; id., Histoire de la sexualité, t. Il « L'usage des plaisirs », Paris,
1984 ; id., Histoire de la sexualité, t. 111 « Le souci de soi », Paris, 1984.
4.Le mot aphrodisia dérive du nom de la déesse Aphrodite. Le mot
désigne a I'origine « ce qui concerne Aphrodite », puis les « plaisirs de
I’'amour ». Dans le contexte médical et humoral de ces textes, il semble
nécessaire de rappeler I'étymologie populaire énoncée dans le Cratyle
(406c) de Platon qui rapproche le nom de la déesse du substantif
aphros, '« écume » et le met en relation avec le mythe de la naissance
d’Aphrodite, née de I’écume qui sourd du membre tranché d’Ouranos.
Cette étymologie, qui fait partie intégrante de 'imaginaire collectif
gréco-romain, apporte sans doute quelque lueur pour comprendre la
poétique du corps a I'ceuvre dans ce corpus médical.

5. Ce texte se trouve dans les Collections médicales d’Oribase a la fin du
livre VI : VI, 37. Lédition de référence est celle de loannesRaeder dans
le Corpus Medicorum Graecorum VI 1, 1, Leipzig-Berlin, 1928, ici p. 187-
189. Mais il existe une édition plus ancienne due a Ch.Daremberg et U.
C.Bussemaker qui est assortie dune traduction francaise
CharlesDaremberg et Ulco CatsBussemaker, Euvres d Oribase, t. 1, Paris,
1851, ici p. 536-540. J’ai donné une nouvelle traduction de ce texte en
appendice (n° 1).

6. Ce texte est édité par loannesRaeder dans le Corpus Medicorum
Graecorum VI 1, 1, Leipzig-Berlin, 1928, ici p. 189-192 (=
CharlesDaremberg et Ulco CatsBussemaker, Euvres d Oribase, t. 1, Paris,
1851, p. 540-551). 1l s’agit du texte n° 2 de I'appendice.

7. Pour ces deux autres textes, voir Oribase, Synposis a Eustathe (éd. :



lIoannesRaeder CMG VI 3, Berlin-Leipzig, 1926 , p . 8-9 = Daremberg-
bussemaker, t. 5, Paris , p. 9-11) etid, Livres a Eunape (éd. :
lIoannesRaeder, CMG VI 3, Berlin-Leipzig, p. 329-330 =Daremberg-
Bussemaker, t. 5, Paris, 1876, p. 586-588). Ces deux figurent en
appendice (n° 3 et 4). Deux autres textes d’Oribase portent un méme
titre Peri aphrodision : Oribase, Collections médicales. Livres incertains, 24-
25 (loannes Raeder, CMG V1 2, 2, t. IV, Berlin-Leipzig, 1933, p. 116-117).
8. VoirKiithn V, 911-914.

9. Voir Giovanni BenitoScarano, «Il “De venereis” di Galeno», Pagine di
storia della medicina 10, 6, 1966, p. 85-90 et Véronique Boudon, Galien,
Art médical, Paris, 2002, p. 427 (n. 2 de p. 351).

10. U'éditeur d’Oribase donne comme sources successives a ce chapitre
d’Oribase : Ars medica 24 (Kiihni, 371-372 =Boudon, 351, 6-352, 5) ; De
sanitate tuenda V1, 4, 5 (Kithn VI, 402 =Koch, CMG V 4, 2, 177) ; In
Epidemiarum VI, V, 23 (Kithn XVII B, 284 =Wenkebach-Pfaff, CMG V 10,
2, 2, 301) ; De locis affectis V1, 5 (Kithn VIII, 417-419) ; De sanitate tuenda
111, 11, 9-15 (Kithn VI, 223-224 =Koch, CMG V 4, 2, 98-99). Voir aussi
AlineRousselle, op. cit. (note 2), p. 14-15.

11. Chartier explique qu’il a édité ce texte parce que des manuscrits de
la Bibliotheque royale — il emploie étonnamment un pluriel —
I'attribuaient a Galien, mais il mentionne bien également qu’on lit les
mémes mots chez Oribase et dans d’autres livres de Galien, voir
RenéChartier, Hippocratis Coi et Claudii Galeni Pergameni archiatron opera ,
t. VI, Paris, 1639, p. 551 pour la note et p. 509-510 pour le texte.

12. Livres médicaux, 111, 8 ; voir A.Olivieri, Aetii Amideni Libri medicinales I-
IV, in CMG VIII, 1, Berlin-Copenhague-Leipzig, 1935, p. 266, 13-268, 9.
Sur ce médecin byzantin, voir notamment RobertoRomano, «Aezio
Amideno», in AntonioGarzya et Alii (ed.), Medici bizantini, Turin, 2006,
p. 255-258.

13. Sur Rufus d’Ephése, voir IoannesIlberg, «Rufus von Ephesos. Ein
griechischer in trajanischer Zeit», Abhandlungen der philologisch-
historischen Klasse der sdchsischen Akademie der Wissenschaften 41, 1,
1930, p. 1-53 ; AlexanderSideras , «Rufus Von Ephesos und sein Werk
im Rahmen der antiken Medizin», Aufstieg und Niedergang der rémischen
Welt 37, 2,1994 , p . 1077-1253 et p . 2036-2062; Henrike Thomssen ,
ChristianProst, «Die Medizin des Rufus von Ephesos», Aufstieg und
Niedergang der rémischen Welt 37, 2, 1994, p. 1254-1292. Un ouvrage plus
récent présente une édition du texte du Sur la mélancolie de Rufus
d’Ephése conservé uniquement par des citations ainsi qu’une série de
brefs essais consacrés au contexte historique et a la fortune de Rufus :
Peter Pormann (ed.), Rufus of Ephesos, On Melancholy , Tiibingen, 2008.
14. Voir loannesllberg, op. cit., p. 44 n. 18 : «Das Buch vom Coitus». 1l
existe un fragment de Rufus chez Raz{ conservé en latin et portant le
titre de « De luxuria », voir AlexanderSideras, op. cit., p. 1201, n. 1220.
15. Voir loannes Ilberg, op. cit. (note 13), p. 26, n. 1

16.Reinhart Dozy mentionne toutefois une traduction arabe d’un
traité Peri aphrodision attribué a Polémon dans un manuscrit de
Grenade ; voir ReinhartDozy, «Uber einige in Granada entdeckte



arabische Handschrifteny, Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen
Gesellschaft 36, 1882, p. 342-344, ici p. 342. S'agit-il d'un véritable
traité ? Est-il authentique ?

17. Eunape de Sardes consacre un notice biographique a Oribase dans
ses Vies de philosophes et de sophistes, voir Olivier D’jeranian, Eunape de
Sardes, Vies de philosophe et de sophistes, Houilles, 2009, p. 136-138. Sur
Oribase, voir aussi Heinrich 0.Schréder, s. v. « Oreibasios », dans RE
VII, 1940, col. 797-812 ; BarryBaldwin, «The Career of Oribasius», Acta
Classica 18, 1975, p. 85-97 (repris dans Studies on Late Roman and
Byzantine History, Literature and Language, Amsterdam, 1984, p. 157-
169) ; Robert J.Penella, Greek Philosophers and Sophists in the Fourth
Century A. D. Studies in Eunapius of Sardis, Leeds, 1990, p. 112-
114 ;Roberto de Lucia, «Doxographical hints in Collectiones medicae», in
Philipvan der Eijk (ed.), Ancient Histories of Medicine Essays in Medical
Doxography and Historiography in Classical Antiquity, Leyde-Boston-
Cologne, 1999, p. 473-489 ; AlessiaGuardasole, «Nuovi escerti di
Oribasio», in UgoCriscuolo (ed.), Da Costantino a Teodosio il Grande.
Cultura, societa, diritto, Atti del Convegno internazionale (Naples, 26-28
avril 2001), Naples, 2003, p. 177-196 ; VéroniqueBoudon-Millot et
RichardGoulet, s. v. « Oribase de Pergame », in RichardGoulet (éd.)
Dictionnaire des philosophes antiques, t. IV, Paris, 2005, p. 800-804 ; Udo
Hartmann «Oribasios in Persien», in RobertRollinger et
BrigitteTruschnegg (ed.), Altertum und Mittelmeerraum: Die antike Welt
diesseits und jenseits der Levante. Festschrift fiir Peter W. Haider zum 60.
Geburtstag, Stuttgart , 2006 , p . 343-364 et Roberto De Lucia, «Oribasio
di Pergamoy, in AntonioGarzya et alii (ed.), Medici bizantini, Turin, 2006,
p. 21-29

18. Sur cet empereur, voir les deux biographies récemment parues en
francais : Glen W.Bowersock, Julien I’Apostat, Paris, 2008 pour la
traduction francaise et LucienJerphagnon, julien dit I’Apostat, Paris,
2008.

19. Julien, Discours au sénat et au peuple d’Athénes (V), 7.

20. Julien, Eloge d’Eusébie (11), 15 : « Eusébie m’en donna en une fois une
telle quantité, ceuvres de bons philosophes et de bons historiens,
jointes a celles de beaucoup d’orateurs et de poetes, qu’elle me permit
de satisfaire ma passion, quelque insatiable qu'elle fiit pour ce
commerce de lesprit, et qu'ainsi la Gaule et le pays des Celtes
devinrent pour moi, en fait de livres grecs, un vrai musée » (trad.
JosephBidez, Paris, 1932, p. 98).

21. Voir Julien, Lettres, 14 (a Oribase).

22.Sur ce compendium galénique, voir Photius, Bibliothéque, 216. 1l
n’est pas impossible que le premier chapitre Peri aphrodisién qu’Oribase
met sous le nom de Galien reprenne un chapitre du compendium
galénique perdu.

23. Ces informations sont fournies dans l'introduction des Collections
médicales dont le texte est également recopié par Photius ( Bibliothéque,
217).

24.Le rhéteur Eunape de Sardes, destinataire de I'abrégé en quatre



livres, conclut ainsi la courte biographie d’Oribase dans ses Vies de
philosophes et de sophistes : « Converser avec Oribase est réservé au
véritable philosophe, a celui qui sait quelle est cette chose qu’il devra
admirer chez lui avant toutes les autres ; tant ’harmonie, tant le
charme se dégagent de sa personne et vous dominent de toutes parts
pendant ses entretiens ! » (trad. fr. Olivier D’jeranian, Paris, 2009, p.
138).

25. Oribase, Collections médicales, prol. 2 : mdvtwv TGV &pioTwv latpdV
avalnTrioavTd Pe Ta KALPLOTATX GUVAYXYELY Kal TAvTa Goa XprotpeveL
TpOG aLTO TO TéAOC TG latpikfi¢ (Raeder in CMG VI 1, 1 Leipzig-Berlin,
1928, p. 4, 1. 7-9). Sur la méthode d’Oribase, voir RobertoDe Lucia, op.
cit. (note 17

26.Voir PaulVeyne, Quand notre monde est devenu chrétien (312-394),
Paris, 2007.

27.Julien, Contre les Galiléens, 235 b-c (ed. Wilmer CaveWright, vol. 3, p.
387-388) ou encore Lettres, 58.

28.Sur ce point, voir UgoCriscuolo, «Giuliano imperatore e la
tradizione medica dans AntonioGarzya et Jacquesjouanna (éd.), Les

textes médicaux grecs : Tradition ecdotique, Actes du I1I° Colloque
International (Naples, 15-18 octobre 1997), Naples, 1999, p. 51-66.

29. Voir Julien, Lettres, 75a et 75b. Ces deux textes sont en fait tirés
d’une loi promulguée le 12 mai 362 par Julien sous la forme d'une
lettre adressée aux « archiatres », afin d’exempter les médecins
d’impdts. Le premier extrait provient du code Théodosien (XIII 3, 4) et
le second est transmis par la tradition des lettres de Julien.

30.0n se souvient des mots de 'empereur philosophe Marc Auréle,
qui fut un modele pour Julien. Dans sa recherche d’'une représentation
objective des aphrodisia et d’'un discours intérieur libéré de toute
subjectivité, il écrit : émi t@v katd TV cvvovciav <6ti> €vtepiov
TapdTpLPig Kal YeTd Tivog omacpol pvéapiov €kkpioig (« a propos de
'union des sexes, c’est un frottement de boyau, avec éjaculation, dans
un spasme, de mucosités ») ; voir Pensées, VI, 13 (éd. de GiudoCortassa,
Scritti di Marco Aurelio, Turin, 2000, p. 334).

31. Voir Peter B.Brown, Le renoncement de la chair. Virginité, célibat et
continence dans le christianisme primitif, Paris, 1995 pour la traduction
francaise.

32. Oribase, Collections médicales V1, 37 (= Galien, Ars medica 24) : « Des
plaisirs de I'amour, il n’est, selon Epicure, aucune pratique qui soit
bonne pour la santé. Pourtant, a dire vrai, la pratique en est bonne si
on l'espace assez pour qu’a sa suite, on ne se sente nullement affaibli,
mais plus léger qu'on ne I'était et qu'on respire mieux qu’on ne le
faisait ».

33. Sur ce débat, voir GéraldinePuccini-Delbey, La vie sexuelle a Rome,
Paris, 2007, p. 267-272.

34. Voir Aétius d’Amida, Livres médicaux, 111, 8 (Daremberg, 318, 1-319,
14 =Olivieri, 265, 13-266, 8, op. cit. note 12).

35. On retrouve ces éléments dans le texte dédié a Eunape.
36.DUoIKOV UEV €pyov 1 cuvouoia €0Tiv, 00dev O¢ TOV QUOIKOV



PAaepdv ; voir Aétius d’Amida, Livres médicaux, 111, 8 (Daremberg, 318,
1-2 =Olivieri, 265, 13-14).

37.Sur la position d’Epicure, voir Montferrat Jufresa, «Love in
Epicurismy», dans Storia, poesia e pensiero nel mondo antico. Studi in onore
di Marcello Gigante, Naples, 1994, p. 299-311 et SalvatoreCerasuolo,
«Lusi degli ‘Aphrodisia’ secondo Epicuro», dans Salvatore Cerasuolo
(ed.), Mathesis e Philia. Studi in onore di Marcello Gigante , Naples 1995, p.
143-154.

38. Plutarque, Propos de table 111, 6, 1, 653 B.

39.Chez Epicure et dans I’Antiquité en général, les aphrodisia sont
percus dans une triade qui lie I'acte au plaisir et au désir de maniére
indissoluble, triade a laquelle Jean-Claude Milner a consacré un essai :
Jean-ClaudeMilner, « Le triple du plaisir », dans Constats, Paris, 2002.
40.Voir le fragment 62 d’Epicure, tiré du Banquet et transmis par
Diogene Laérce (X, 118) et Clément d’Alexandrie ( Pédagogue II, 10),
dans HermannUsener, Epicurea, Leipzig, 1887, p. 118, l. 19-20. Galien se
rémémore ailleurs cette formule épicurienne dans son Commentaire
aux Epidémies III, 1, 4 (Kithn XVII A, 521 =Wenkebach, CMG V, 10, 2, 1, p.
25, 5-6). Voir aussi Palladius, Commentaire aux Epidémies VI, V, 19 ( Dietz,
t.11, p. 43).

41. Voir JulieGiovacchini, La méthode épicurienne et son systéme médical ,
Theése Ecole Normale Supérieure-Paris 10 Nanterre, 2007.
42.Plutarque, Propos de table 1II, 6, 2, 653E-654A (éd. et tr. fr.
FrangoisFuhrmann, t. I, Paris, 1972, p. 130-131).

43, Soranos d’Epheése, Maladies des femmes 1, 9, 66-67 (éd. et tr. fr. de
PaulBurguiere, DanielleGourevitch et YvesMalinas, Paris, 2003, p. 28).
44, Soranos d’Ephése, Maladies des femmes 1, 9, 14-19. Soranos met ici
sur le méme plan ce qui est véridique pour les femmes et ce qui semble
plus douteux pour les hommes.

45. Oribase, Collections médicales, Libri incerti, XXII, 2 (Raeder, CMG VI 2,
2, t. 1V, p. 92, 1. 20-26). Le passage s’inspire de Galien, De semine 1 15
(Kithn 1v, 585 = De Lacy, CMG V 3, 1, p. 136, 1. 9-12).

46. Oribase, Collections médicales, Libri incerti, XXII, 2 (Raeder, CMG VI 2,
2,t.1V, p. 93, 1. 8-10).

47. Platon, Lois VIII, 840a.

48. Le traité hippocratique De la génération répete cette conviction :
« Quant au sperme de ’homme, il vient de toute '’humeur qui se
trouve dans le corps », I, 1; « c’est que la plus grande partie du sperme
vient de la téte, le long des oreilles vers la moelle » 11, 2 ; « Je dis que le
sperme se sécrete a partir du corps entier, de ses parties solides, de ses
parties molles et de toute 'humeur » III, 1. Au sujet des femmes, il est
dit : « La femme aussi éjacule a partir de tout le corps » (éd. et tr. fr. de
RobertJoly, Paris, 1970). Sur ce point, voir MichelFoucault, Histoire de la
sexualité, t. 11, p. 172. Sur la question du féminin, voir infra n. 52 et 53.
49. MichelFoucault, op. cit., t. 11, p. 140.

50. MichelFoucault, op. cit., t. 11, p. 70.

51.Voir Plutarque, Propos de table 1II, 6, 2, 654A (éd. et tr. fr.
FrangoisFuhrmann, t. I, Paris, 1972, p. 131).



52. Voir op. cit,, t. II, p. 168-171. Sur cette théorie hippocratique, voir
Hippocrate, De la génération IV et V, 1.

53. AlineRousselle, « Images médicales du corps : observation féminine
et idéologie masculine ; le corps de la femme d’apres les médecins
grecs », Annales 35, 1980, p. 1089-1115, ici p. 1111-1112 ; ead., La
Contamination spirituelle, Paris, 1998, p. 25-68.

54. Aristote, Génération des animaux 11, 4.

55. Jackie Pigeaud n’a cessé de montrer au cours de ses études que la
théorie dualiste de 'dme et du corps était une construction culturelle.
Dans son livre Melancholia, il écrit : « La premiére chose a constater,
c’est le triomphe du “dualisme”. On ne comprend rien a rien de
'aventure de la “psychopathologie”, si 'on ne revient toujours a ce
fait, qui repose sur la victoire du sentiment, en quelque sorte que 1'on
prenne le mot, que ’homme est deux, une 4me et un corps. Ce fait eut
des conséquences institutionnelles déterminantes. Si tant de fois je I'ai
décrit, c’est pour mettre en évidence que cette scission est un
phénomene qui reléve de 'Histoire et de circonstances culturelles, et
qu’il regle encore, sans que nous le sachions trop, nos conduites et nos
pratiques [...]. Mais Hippocrate se situe avant cette radicale scission »,
voir Jackie Pigeaud, Melancholia, 2008, p. 70-72. Si le dualisme s’impose
apres Platon notamment, les frontieres de I'dme et du corps restent
bien floues et fluctuantes dans I’Antiquité et dans les textes médicaux
en particulier. Louvrage de Galien Les facultés de I'ame suivent les
tempéraments du corps fournit un bel exemple dune vision
physiologique de 'homme comme lieu ot s’enchevétrent le corps et
I'ame.

56. Sur la diffusion d'un genre De coitu en Occident latin par le biais de
Constantin I’Africain, voir Enrique Montero Cartelle, Constantini liber De
coitu. El tratado andrologia de Constantino el Africano, Santiago de
Compostella, 1983 et id., Liber minor De coitu. Tratado menor de andrologia,
Valladolid, 1987.

57.Sur ce phénomene, voir ManfredUllmann, Die Medizin im Islam,
Leyde-Cologne, 1970, p. 193-198 et Danielle Jacquart et
ClaudeThomasset, Sexualité et savoir médical au Moyen Age , Paris, 1985,
p. 169-179. La traduction d’Oribase doit étre datée au plus tard de la

premiére moitié dulX € siécle, voir FuatSezgin, Geschichte des arabischen
Schriftums, Bd. 111, Medizin-Pharmacie-Zoologie-Tierheilkunde, Leyde,
1970, p. 152-153.

58. 11 faut ici complétement dissiper une équivoque. Dans son livre Die
Medizin im Islam (p. 75) paru en 1970, Manfred Ullman considérait qu’il
existait un traité Peri aphrodision de Rufus. Il écrivait a son sujet :
«handschriftlich erhalten, nicht gedriickt», sans toutefois indiquer
dans quel manuscrit le traité était conservé ; sur cette position, voir
également FuatSezgin, op. cit., p. 66. Dans un article ultérieur sur la
transmission arabe des textes de Rufus d’Ephése, Manfred Ullmann ne
recense plus un tel traité, mais le titre Mepi dppodiciwv devient plutdt
un theme des textes transmis sous le nom de Rufus dans la littérature

arabe, voir ManfredUllmann, «Die arabische Uberlieferung der



Schriften des von Ephesos», Aufstieg und Niedergang der rémischen Welt
37, 2, 1994, p. 1293-1349, ici p. 1348. On peut ainsi remarquer que les
fragments de Rufus sur le coit collectés par R4zl ne donnent pas
vraiment d’éléments supplémentaires par rapport au texte d’Oribase.
Ces fragments sont du reste parfois introduits par la mention :
« Oribase et Rufus ont dit » voir CharlesDaremberg et Charles
EmileRuelle, Guvres de Rufus d’Ephése, Paris, 1879, p. 508-512. Si les
fragments de R4zl ont pu étre rassemblés a partir de diverses ceuvres
de Rufus, rien n’atteste réellement l'existence d'un traité Tlepi
appodioiwv et c'est davantage la traduction d’Oribase qui est a
I'origine de I'éclosion d’'un genre fi I-Bah.

59. Sur le Kitdb al-Bah de RAzl, voir Peter E.Pormann, «Al-Razi on the
benefits of sex: a clinician caught between philosophy and medicine»,
in id. (ed.), Islamic Medical and Scientific Tradition, Londres-New York,
2011, vol. 2, p. 134-145.

60. Voir les éditions et traductions allemandes de Gauss Haydar, « Kitdb
f1 I-bah wa-ma yuhtagu ilaihi min tadbir al-badan fi sti'malihi» des Qustd ibn
Ldqad, Diss. Erlangen, 1973 et Nadjat AliBarhoum, Das Buch tiber die
Geschlechtlichkeit (« Kitdb fi I-bah» ) von Qustd ibn Ligd, Diss. Erlangen,
1974. Je n’ai malheureusement pas pu consulter ces deux éditions. Mes
informations sont tirées de DanielleJacquart et ClaudeThomasset, op.
cit (note 57), p. 170-171.

61. Maimonide, dans I'opuscule d’hygiene sexuelle qu'il adresse au
Sultan ‘Umar ibn N{r ad-Din, un des neveux de Saladin, livre un grand
nombre de recettes d’aphrodisiaques, voir HermannKroner, Ein Beitrag
zur Geschichte der Medizin des XII. Jahrhunderts, an der Hand zweier
medizinischer Abhandlungen des Maimonides, Oberdorf-Bopfingen, 1906 et
id., «Eine medizinische Maimonides-Handschrift aus Granada. Ein
Beitrag zur Stilistik des Maimonides und zur Charakteristik der
hebridischen Uebersetzungsliteratur», Janus 21, 1916, p. 203-247. Pour
un autre exemple de recettes aphrodisiaques traduites en frangais,
voir le chapitre 11 du livre Sur la génération du feetus et le traitement des
femmes enceintes et des nouveau-nés du médecin andalou Arib Ibn Said al-
Katib al Qurtubi ( ca. 918-980), dans Jean-CharlesSournia, Médecins

arabes anciens, X Cetx1’ siécles, Paris, 1986, p.

62. Sur Ab{i Nasr as-Samau’al ibn Yahya ibn ‘Abbas al-Magribi al-Isrd’
ill, voir FranzRosenthal, «Die arabische autobiographie», dans
Analecta Orientalia 14, 1937 ( arabica I) , p. 27-28 et AdelAmbouda, «As-
Samaw’al ibn Yahya al-Magribi (c. 570 H)» , Al-Machriq 55, 1961, p. 89-
108.

63. Sur ce Kitdb Nuzhat al-ashab fi mu‘asarat al-hbab fi ‘ilm al-bih, voir
LucienLeclerc, Histoire de la médecine arabe, t. 11, Paris, 1876, p. 14-17 ;
les éditions partielles du traité réalisées par KamalHallak, Partie II,
section 6, Diss. Erlangen-Nuremberg, 1973 ; FadiMansour, Partie II,
sections 1-5, Diss. Erlangen-Nuremberg, 1975 et TaherHaddad, Partie 1,
section 6-8, Diss. Erlangen-Nuremberg, 1976. Comme je n’ai pas eu
acces a ces éditions, mes renseignements et mes citations proviennent

de DanielleJacquart et ClaudeThomasset, op. cit. (note 57), p. 171-172.



4.Lles quatre textes de l'appendice ont été édités et traduits en

francais par Charles Daremberg et Ulco Cats Bussemaker auXIX ©
siecle, voir CharlesDaremberg et Ulco CatsBussemaker, Euvres
d’'Oribase, Paris, 1851-1876. Toutefois j'en propose ici une nouvelle
traduction francaise fondée sur I'édition critique qui fait actuellement
autorité : loannesRaeder, Oribasii Collectionum medicarum reliquae, dans
l e Corpus Medicorum Graecorum VI, Leipzig-Berlin, 1928-1933. Deux
raisons ont motivé cette nouvelle traduction : le souci de travailler a
partir du meilleur texte grec possible et I'envie de donner un nouveau
souffle a ces quelques pages oribasiennes.

65. Voir Oribase, Collections médicales, V1, 37 (Raeder, CMG VI 1, 1, 1928,
ici p. 187-189 =Daremberg-Bussemaker , Euvres dOribase, t. 1, Paris,
1851, ici p. 536-540).

66. Le substantif Aayveia est 'un des nombreux mots qui désignent
I'acte sexuel. On pourrait le traduire par « salacité », dans le sens de
« propension aux rapprochements sexuels », si ce terme n’avait pas en
francais une nuance péjorative. J’ai donc préféré une expression plus
neutre.

67.0n trouve ici une lacune dans le texte d’Oribase tel qu’il est édité
par Raeder en CMG VI 1, 1, p. 188, 1. 23. Dans I'édition de Daremberg (I,
538-539) on trouve au lieu de cette lacune, le texte suivant : &8pdwg
gykpateig EyevriOnoav. C'est ce texte que je traduis. On trouve dans le
Sur les lieux affectés de Galien qui est la source de la citation : &0pda T1g
anoxr t@v npdodev (Kithn VIII, 419).

68. Voir Oribase, Collections médicales, V1, 38 (Raeder CMG VI 1, 1, p. 189-
192 =Daremberg-Bussemaker, Euvres d'Oribase, t. 1, Paris, 1851, p. 540-
551).

69.Je traduis ici puébnv, édité par Charles Daremberg et non la lecon
Bepunv, choisie par loannes Raeder.

70.Jai restitué la lacune présente dans le texte grec de I'édition
deRaeder ( CMG VI 1, 1, Leipzig-Berlin, 1928 p. 189, 1. 17) sur la foi des
témoignages indirects de la Synopsis a Eusthate I, 6 (Raeder , CMG VI 3,
Berlin-Leipzig, 1926, p. 8, 1. 19-20) et d’Aétius d’Amida (Olivieri, CMG
VIII, 1, Berlin-Copenhague-Leipzig, 1935, p. 266, l. 27-28) qui
présentent un passage parallele. 11 faut ici rétablir le grec
<¢mndeidtarov pioyeobat. Kabiotnot §’eic to swpovéatepov>.
71.Lidée qu’a la puberté, les enfants auparavant épileptiques étaient
guéris de cette maladie par la pratique du coit était tres répandue dans
la médecine gréco-romaine ; voir Pline, Histoire naturelle (XXVIII, 10) ;
Celse, Sur la médecine (111, 23) et Scribonius Largus, Sur la composition des
médicaments (18). Mais Hippocrate, Galien et d’autres médecins
attribuaient davantage cette évolution aux changements du corps
plutdt qu’a une pratique sexuelle. Le médecin Asclépiade de Bithynie
préconisait le coit contre Iépilepsie, mais d’autres médecins
défendaient I'abstinence, voire la castration. Une opinion, tantdt
attribuée a Démocrite, tantdt a Hippocrate considérait le coit comme
une petite épilepsie ; sur ce point, voir CharlesDaremberg et Ulco
CatsBussemaker, Euvres d'Oribase, t. 1, Paris, 1851, p. 667-668.



72.La chironomie ou gesticulation est un art de mouvoir les mains et
les bras pour la danse, la pantomime ou encore la lutte, voirJiinther,
s.v. «Xelpovouiar, dans RE Berlin, 1899, col. 2224-2225.

73. Cest-a-dire que ces exercices font travailler le haut du corps. La
nourriture est ainsi attirée vers la partie supérieure du corps au
détriment de la partie inférieure sollicitée par les aphrodisia. Suivant
cette méme théorie les médecins Philagrius et Alexandre de Tralles
recommandaient les exercices des parties supérieures du corps,
comme 'haltérophilie ou le jeu de paume, contre les flux séminaux et
le priapisme.

74. Le grec dit « noirs ». Il s’agit en fait de vin rouge pur, non mélangé
ade l'eau.

75. Les aliments céréaliers (pain, galette, bouillies etc.) constituent le
premier mets servi lors d’un repas grec, en quelque sorte I'entrée
avant le plat principal (une viande ou un poisson).

76.Raeder ( CMG VI 1, 1, p. 190, 1. 30) édite ici une legon fautive qui
résulte de la répétition d'un syntagme qui se trouve juste avant.
Daremberg a corrigé, a bon droit, cette réitération fautive des
manuscrits (Daremberg-Bussemaker, t. 1, p. 546).

77.Le castoréum est une sécrétion tres odorante produite par des
glandes sexuelles du castor. Les médecins gréco-romains lui
attribuaient des vertus thérapeutiques et aphrodisiaques.

78. Voir Oribase, Synopsis a Eustathe (Raeder, CMG VI 3, Berlin-Leipzig,
1926, p. 8-9 =Daremberg-Bussemaker, t. 5, Paris, 1876, p. 9-11).
Eusthate est le fils d’Oribase et il est chrétien.

79.7Jai ici ajouté dans le texte grec le substantif edwyia qui améliore le
sens du passage sur la foi du passage des Collections médicales qui est ici
résumé par Oribase.

80.Voir Oribase, Livres a Eunape (Raeder, CMG VI 3, Berlin-Leipzig,
1926, p. 329-330 =Daremberg-Bussemaker, t. 5, Paris, 1876, p. 586-588).
81.Le texte peut paraitre corrompu puisqu’'on trouve deux états
contradictoires : comment ces patients peuvent-ils devenir a la fois
humides et secs ? Faut-il donc corriger Vvypaivovtar ? Daremberg
propose de lui donner le sens bien attesté de « amollir », « relacher ».
82. Onguent a base de cire et d’huile.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !



LECOLE
£3HAUTES
ETUDESS

SCIEMCES
SOCIALES

PDN

Makon o s Becharche an Soene Hamaines
CHEE - URNIVERSITE B8 CARN

oNU

strasbourg

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques
et des croyances

méthodes et outils
pour 'edition structurée

/

./
enssib’

toole natlonals supéreurs
i sciences de nfarmation
et des bibothéques

ANHvA

WS J &,

fondation
maison des
sclences
de I'homme

cPrL
CAK

Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisi S 1 chist technicpue
LIME B4 L HESS-CRES- MBS

LECLILE & v

SAUTEL i

FTuSE G
m

e CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

e DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Le travail du compilateur Oribase
	Discours médicaux sur le coït
	1. La polémique : bons ou mauvais pour la santé ?
	Rufus
	Galien versus épicure
	Soranos

	2. Une mécanique des fluides
	3. Questions de genre

	Kitâb al-Bâh ou la fortune arabe des chapitres d’Oribase
	Nos partenaires

