
Lire en parallèle : lesLire en parallèle : les
HexaplesHexaples

Lieux de savoirLieux de savoir , , 2. Les mains de l'intellect2. Les mains de l'intellect, , Albin MichelAlbin Michel , , 20112011, , p. 521-535p. 521-535

Les Hexaples d’Origène
Les « Sextuples » (Hexapla) d’Origène (vers 185-vers 250) étaient
constitués de six colonnes parallèles : de la gauche vers la droite, et de
haut en bas, se lisaient le texte hébreu de la Bible, sa transcription en
caractères grecs, la traduction d’Aquila (vers 130), la traduction de
Symmaque (vers 160), la version des Septante ( iii e-ii e siècle avant
notre ère), la traduction de Théodotion (vers 30-50). Le livre des
Psaumes présentait deux colonnes supplémentaires contenant, la
première, la Quinta ou cinquième édition, trouvée à Nicopolis près
d’Actium, la seconde, la Sexta, ou sixième édition, découverte dans
une jarre près de Jéricho 1. À ce titre, Origène doit sans doute être
considéré comme le premier découvreur des manuscrits de la mer
Morte.

Les lignes des colonnes ne comportaient que quelques lettres formant
des mots complets : dans un des fragments sur le psaume 45 (46), 1-3,
chaque ligne de la translittération contient entre quatre et dix lettres,
qui correspondent à un ou deux mots, juxtaposés ou coordonnés ; le
ou les mots peuvent être précédés par le connecteur « et », le
déterminant, une préposition, voire une négation. Les lignes des
traductions grecques comprennent de trois à dix-huit lettres, qui
forment un ou deux mots, accompagnés ou non de mots
grammaticaux2. Eusèbe de Césarée qui a vu les Hexaples au début du iv

e siècle dit qu’Origène avait divisé les traductions « par membre » (pros
kôlon). La comparaison avec les témoins manuscrits conservés montre
qu’il ne pouvait entendre par là une phrase complète, mais seulement
un court membre de phrase ( Histoire ecclésiastique, VI, xvi, 4).

Les Hexaples forment ce que l’on appelle de nos jours une synopse.
Mieux vaut cependant éviter d’employer ce mot qui, en grec, ne

Gilles Dorival

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=242


désigne jamais une œuvre de ce type.

On ne sait pas grand-chose de la confection des Hexaples. Lorsqu’il
commente les psaumes 1 à 25 à Alexandrie vers 222-225, Origène
connaît et utilise Aquila, Symmaque et Théodotion. Les découvertes de
la Quinta et de la Sexta semblent remonter aux années 245 et à la
période césaréenne de sa vie (230-250).

L e s Hexaples étaient conservés dans la bibliothèque d’Origène, à
Césarée de Palestine. Ils ont disparu à une date qu’on ne connaît pas. Il
ne subsiste d’eux que quatre fragments, dans des manuscrits
conservés à Cambridge, Milan et Rome (Vatican)3. Tous ces témoins
sont postérieurs à la Dn du ix e siècle, sauf celui de Cambridge, qui
provient de la Genizah du Caire et que l’on date d’avant 500. Des leçons
en provenance des Hexaples se lisent dans les marges des manuscrits
de la Bible grecque et dans certaines chaînes exégétiques. D’autres,
écrites tantôt en grec tantôt en syriaque, Dgurent dans les marges des
manuscrits de la Syro-hexaplaire, qui est la traduction syriaque de la
cinquième colonne de la Septante par Paul de Tella au début du vii

e siècle. La documentation la plus abondante provient des Pères de
l’Église qui, dans leurs exégèses des Écritures, font appel aux versions.
L’ensemble de ces témoignages n’est pas négligeable sur le plan
quantitatif. Au début du xviii e siècle, la documentation patristique a
été une première fois réunie par l’érudit bénédictin Montfaucon, qui a
proposé une reconstitution des Hexaples en deux tomes. Un siècle et
demi après, la même documentation a été complétée et élargie au
domaine syriaque par un savant d’Oxford, Field, qui a publié en 1867-
1875 une nouvelle reconstitution des Hexaples en deux volumes. On
doit signaler que la reconstitution de Field n’adopte pas la disposition
en colonnes de l’original, mais se contente de citer les témoignages
anciens à la suite. Une refonte de Field est en cours, par les soins de
l’Hexapla Institute : le but est de tenir compte de la documentation
nouvelle, en grec, en syriaque et dans d’autres langues du premier
millénaire chrétien.

Chaque colonne pose des problèmes diMciles. La première colonne a-
t-elle existé ? Quelles étaient l’origine et la Dnalité de la colonne de
translittération ? S’il est logique que le texte hébreu occupe la
première colonne, la translittération la deuxième et les versions
grecques les colonnes suivantes, comment expliquer la succession des
traductions, d’abord Aquila, puis Symmaque, ensuite la Bible grecque
des Septante, enDn Théodotion ? Cet ordre ne correspond ni à la
chronologie relative des traductions (Septante – Théodotion – Aquila –
Symmaque), ni à leur Ddélité au texte source (Aquila – Théodotion –
Symmaque, le statut de la Septante variant d’un livre à l’autre). La
cinquième colonne de la Septante contenait-elle le texte courant de la
Bible grecque ? Ou bien oPrait-elle l’édition d’Origène, dans laquelle
les obèles indiquaient les « plus » du grec par rapport à l’hébreu, et les



astérisques les « moins », comblés le plus souvent avec l’aide de la
sixième colonne de Théodotion ? Cette dernière contenait-elle
toujours la version de Théodotion ? La Quinta et la Sexta existaient-
elles à d’autres livres que les Psaumes ? La Septima, la septième
version, est-elle une réalité ou une Dction ? Que signiDe exactement la
terminologie ancienne, Hexapla, « Sextuples », Tetrapla, « Quadruples »,
Tetrassa, « Quadruples », Tetraselidon, « [Livre] à quatre colonnes »,
Oktaselidon, « [Livre] à huit colonnes » ?

Les recherches récentes ont permis d’avancer sur deux points.
D’abord, malgré l’absence de tout texte hébreu dans les fragments des
Hexaples, il est sûr que la première colonne a existé et que Jérôme l’a
eue sous les yeux4. Elle était sans aucun doute conforme aux usages de
la librairie hébraïque de l’époque d’Origène : seules les consonnes
étaient notées, à l’exclusion des voyelles ; en revanche, la deuxième
colonne de translittération était vocalisée, et ce qui subsiste d’elle
constitue l’unique témoignage de la prononciation de l’hébreu au iii

e siècle.

Ensuite, il est aujourd’hui établi que la cinquième colonne contenait
l’édition origénienne de la Septante, avec les obèles et les astérisques,
et non pas un texte courant, non recensé5.

Un dernier point, important pour la compréhension de la lecture en
parallèle, reste en débat : la dépendance d’Origène à l’égard d’une
synopse juive. La Septante n’occupe que la cinquième place alors
qu’elle est la Bible des Églises aux yeux d’Origène. Cette place
inattendue ne pourrait se comprendre que si Origène a réutilisé une
synopse juive qui présentait le texte hébreu, la translittération, Aquila
e t Symmaque 6. Cette synopse elle-même aurait pour origine une
synopse comprenant les trois premières colonnes, sans Symmaque.
Dans ces conditions, la mise en colonnes serait une innovation du
judaïsme hellénophone. Il y a cependant de fortes objections contre
cette hypothèse. D’abord, il n’existe aucune trace de ces deux synopses
antérieures à Origène. Ensuite, la première est nécessairement
postérieure à 130 et la seconde à 160. Or, il semble bien que, depuis la
révolte des Juifs de la Diaspora en 115-117, le judaïsme d’Alexandrie ait
très largement disparu. La confection de synopses apparaît comme
hautement improbable. EnDn, l’ordre des traductions peut se
comprendre : Aquila est mis immédiatement après l’hébreu et la
translittération parce qu’il est le plus littéraliste des traducteurs ;
Symmaque le suit, parce qu’on peut considérer que sa traduction met
celle d’Aquila en grec acceptable ; la Septante vient alors parce qu’elle
est la version de référence ; elle est suivie par Théodotion parce que
Origène lui emprunte la majeure partie des « plus » qu’il introduit
dans la cinquième colonne7.



Lire en parallèle à l’époque romaine
Lire en parallèle : l’expression ne peut manquer d’évoquer les Vies
parallèles (Bioi parallêloi) de Plutarque (vers 40-120). Le titre remonte à
Plutarque lui-même ( Thésée, 1, 2 ; Cimon, 2, 2 ; etc.). Mais la mise en
parallèle qu’opèrent les Vies ne reçoit pas de traduction particulière
dans la mise en page : les vingt-trois paires de vies parvenues jusqu’à
nous racontent la vie d’un Grec puis celle d’un Latin et se terminent
par une comparaison (sugkrisis) entre les deux. Le parallèle
s’accommode donc d’une présentation successive. En règle générale,
chacune des deux vies formant une paire peut se lire de manière
indépendante, et le parallèle n’existe en fait que dans la comparaison
finale.

Lire en parallèle n’implique pas nécessairement la disposition en
colonnes. Par exemple, la disposition ancienne des commentaires
reposait sans doute sur deux rouleaux de papyrus, dont le premier
donnait le texte de référence (Homère, les Tragiques, etc.), et le second
les commentaires ; un système de signes de renvoi conventionnels
permettait au lecteur de passer d’un rouleau à l’autre. Plus tard, le
texte commenté et les commentaires furent disposés sur le même
support, mais sans recours au système des colonnes parallèles : le
texte commenté était découpé en courtes unités de sens, et chaque
unité était suivie du commentaire qui lui correspondait ; la lecture
s’enchaînait donc.

Inversement, la disposition en colonnes n’entraîne pas
obligatoirement la lecture en parallèle. Dans les rouleaux de papyrus,
les textes sont copiés sur des colonnes d’écriture successives : les
colonnes, selides, se lisent les unes après les autres. Avec l’invention du
codex, au i er ou au ii e siècle de notre ère, apparaît la page : les grands
manuscrits bibliques des iv e et v e siècles écrits en onciales disposent
les livres de la Bible sur plusieurs colonnes d’écriture, qui se lisent
l’une après l’autre, de gauche à droite et de haut en bas : deux
colonnes dans le cas du codex Alexandrinus, trois dans le codex
Vaticanus, quatre dans le codex Sinaiticus. Cette mise en page paraît
correspondre à la volonté de mettre en valeur le texte de référence.

Y a-t-il, dans la pratique écrite de l’Antiquité, des dispositions en
colonnes avec lecture en parallèle, comme chez Origène ? On vient de
voir que l’existence de synopses juives antérieures à Origène était
hautement improbable. Le fait que les Hexaples présentent un texte
hébreu et ses diverses traductions grecques invite à rechercher des
témoignages du côté des traductions anciennes. Selon Hérodote,
Histoires, IV, 87, Darius « Dt dresser sur le rivage [à Byzance] deux
stèles de marbre blanc où Dgurait, en caractères assyriens sur l’une et
grecs sur l’autre, la liste des peuples qui le suivaient ». La liste qui se
lisait sur les deux stèles était identique. Peut-on assimiler les deux



stèles à deux colonnes se lisant en parallèle ? En fait, la stèle en
cunéiforme était destinée aux lecteurs de cette écriture ; la stèle en
grec, aux Grecs. Les lecteurs n’étaient nullement invités à comparer
les deux stèles entre elles : ils ne lisaient pas en parallèle, même si un
spécialiste de ces deux écritures pouvait le faire. D’autres stèles
bilingues fonctionnant de manière analogue sont connues, par
exemple en Égypte. Rapprocher ces stèles des Hexaples est donc d’une
pertinence relative. Il en va de même pour les édits d’Asoka, au milieu
d u iii e siècle avant notre ère. L’édit trouvé en 1958 traduit un texte
indien : la traduction grecque Dgure dans la partie supérieure de
l’inscription, la traduction araméenne dans la partie inférieure8. Dans
ce cas, il n’y a pas de colonnes parallèles et nulle incitation à comparer
les deux textes. Gravée au début du ii e siècle, la pierre de Rosette
présente un cas un peu plus complexe, puisqu’il y a trois niveaux
d’écriture : l’édit ptolémaïque est écrit en haut, en hiéroglyphes ; au
centre, en démotique ; en bas, en grec.

Un rapprochement plus convaincant peut être fait avec le genre des
scholies : il semble bien que certaines scholies aient été disposées sur
une colonne d’écriture parallèle à celle du texte qu’elles commentent.
Ce qui limite la portée de ce rapprochement, c’est que cette mise en
page est attestée dans le cas d’œuvres chrétiennes de l’époque
d’Origène ou postérieures à lui. Dans les écrits païens antérieurs, les
scholies sont plutôt écrites entre les lignes du texte de référence ou
dans les marges entourant ce dernier. Il semble cependant que
certains papyri aient présenté le texte de référence en colonnes
séparées par de larges marges, lesquelles sont occupées par des
scholies ; ainsi pour les Péans de Pindare, l’ Oxyrhyncus 841 du ii e siècle
de notre ère. Il est donc possible que les chrétiens aient emprunté
cette mise en page à la librairie païenne9. Il faut cependant ajouter
que, dans la forme des scholies, il y a seulement deux colonnes : l’une
pour le texte, l’autre pour les scholies. On est loin des six ou huit
colonnes des Hexaples.

C’est sans doute la forme littéraire des canons qui fournit l’éclairage le
plus intéressant. Le terme « canon » désigne à l’origine la tige du
roseau puis toute règle longue et droite. Dans la librairie chrétienne, il
revêt plusieurs signiDcations. Si celle de corpus de textes reconnus
comme inspirés par une communauté de Ddèles ne concerne pas notre
sujet, il en est tout autrement des canons pascals et des canons
évangéliques. Eusèbe rapporte ( Histoire ecclésiastique, VI, 22)
qu’Hippolyte avait écrit un traité Sur la Pâque, où il proposait un
« canon de seize ans » pour le calcul de la date de Pâque. Ce canon
paraît avoir été un tableau organisé en colonnes.

Ce sens de tableau sous forme de colonnes parallèles se retrouve dans
le cas des canons évangéliques. Toujours selon Eusèbe de Césarée
(dans la Lettre à Karpianos  qui sert de préface aux Dix canons ou Canons



évangéliques) , Ammonios d’Alexandrie, qui était sans doute un
contemporain d’Origène, avait mis en parallèle de l’Évangile de
Matthieu les péricopes « homophones » des autres Évangiles. Nous ne
savons pas combien de colonnes présentait cet ouvrage. Il avait
l’inconvénient d’aligner les trois Évangiles sur Matthieu et de détruire
l’ordre de leurs péricopes respectives. D’où l’amélioration apportée
par Eusèbe : les Dix canons. Eusèbe explique qu’il a donné un numéro
aux péricopes de chaque Évangile ; sous chaque chiPre il fait Dgurer
un « sous-signe » écrit au cinabre, consistant en un chiPre de 1 à 10,
qui indique dans lequel des dix canons se trouve la péricope
concernée. Le premier canon, constitué de quatre colonnes
correspondant aux quatre Évangiles, contient les chiPres des
péricopes communes. Les canons deuxième, troisième et quatrième
ont trois colonnes (Matthieu, Marc, Luc ; Matthieu, Luc, Jean ;
Matthieu, Marc, Jean) donnant les chiPres des passages communs. Les
cinq canons suivants oPrent deux colonnes contenant les chiPres des
passages présents dans deux des quatre Évangiles (Matthieu, Luc ;
Matthieu, Marc ; Matthieu, Jean ; Marc, Luc ; Luc, Jean). Le dixième
canon donne les numéros des péricopes propres à chaque Évangile. La
lecture des dix canons montre que Matthieu était divisé en
355 péricopes ; Marc en 235 ; Luc en 342 ; et Jean en 232. Ces exemples
prouvent que les canons sont des listes, lesquelles sont, dans le cas des
canons 1 à 9, des tableaux faits de quatre, trois ou deux colonnes qui
se lisent en parallèle. Dans les Canons évangéliques, les colonnes sont
remplies de chiPres que le lecteur peut confronter et dont il a la clef
de compréhension.

L e s Canons chroniques et abrégé de l’histoire complète des Grecs et des
Barbares d’Eusèbe de Césarée sont un autre exemple de lecture en
parallèle. Le titre est trompeur, car il laisse entendre que le lecteur
trouvera d’abord des listes de dates, puis un abrégé de l’histoire
universelle. Or la Chronique d’Eusèbe procède à l’inverse : elle
commence par l’abrégé de l’histoire des peuples anciens et se termine
par des listes de dates. Dans la première partie, le texte occupe toute la
page. En revanche, les canons sont des tableaux chronologiques
disposés en colonnes parallèles, ce que l’on appelle aujourd’hui des
tableaux synchroniques. La colonne de gauche présente les années du
monde ; elle est parfois dédoublée en olympiades et en années
correspondantes d’Abraham. Les colonnes suivantes sont en nombre
variable : cinq au début (Hébreux ; Assyriens ; Sicyoniens ; Argiens ;
Égyptiens) ; puis six (les Athéniens sont ajoutés entre les Argiens et les
Égyptiens) ; plus loin, sept (Hébreux ; Assyriens ; Corinthiens ;
Laconiens ; Athéniens ; Latins ; Égyptiens) et même huit (les Hébreux
sont divisés en Juda et Israël) ; le nombre de colonnes se réduit au fur
et à mesure que l’on avance dans le temps : deux (Macédoniens ;
Perses) ; puis, à partir de la conquête de Jérusalem en 70, une seule : le
monde est alors unifié par les Romains.

La disposition en colonnes parallèles oPrant des tableaux



chronologiques est-elle l’invention d’Eusèbe ? La question a été et
reste discutée, mais il se pourrait bien que la contribution propre
d’Eusèbe ait été l’invention du curiosus ordodont il est question dans la
traduction de Jérôme : c’est lui qui aurait mis au point les tableaux
synchroniques10. Pour d’autres savants, une telle disposition
remonterait aux Chronographies d e Sextius Julius Africanus, un
contemporain et correspondant d’Origène. Est-il possible de remonter
plus haut dans le temps ? Chez les auteurs païens, il est question de
canons, qui sont des tables chronologiques ou astronomiques. Étaient-
elles disposées en colonnes parallèles ? Le peu que nous savons des
Écrits chroniques d’Ératosthène (iii e  siècle) et de la Syntaxe chronique
d’Apollodore (ii e siècle) ne va pas en ce sens. Toutefois, selon
Plutarque, Vie de Solon, 27, 1, les Canons chroniques présentent des
contradictions qui n’ont pas cessé d’être corrigées au Dl du temps :
cette précision démontre que Plutarque lisait les données
chronologiques en parallèle ; cela n’implique pas qu’elles étaient
disposées en parallèle, mais elles l’étaient au moins virtuellement. Il se
peut qu’Eusèbe ait inventé les tableaux synchroniques, mais ceux-ci
étaient en préparation dans la littérature des chroniques antérieures à
lui : elles rassemblaient des matériaux chronologiques qui ne prennent
sens que si on les compare entre eux ; or la meilleure manière de les
comparer est de les mettre en parallèle, au moins implicitement.

En somme, la disposition en colonnes des Hexaples a au moins un
parallèle chez un contemporain d’Origène, pour la présentation des
évangiles canoniques. L’utilisation des colonnes multiples pour la
présentation des chronologies est peut-être une innovation d’Eusèbe,
deux générations après Origène. Mais cette mise en colonnes n’est pas
sortie de rien, comme le montre le texte de Plutarque.

Comment lisait-on les Hexaples ?
Nous savons comment Origène voulait qu’on lût son ouvrage, car il
explique lui-même pourquoi il a composé les Hexaples. Il donne trois
explications. Dans la Lettre à Africanus, 9, il invoque les nécessités de la
discussion avec les Juifs : lorsque l’on discute avec eux, il est nécessaire
d’argumenter non pas à partir des passages qui manquent dans la
Bible hébraïque, mais au contraire en se fondant sur ceux qui s’y
trouvent, même si la Septante ne les reprend pas ; toute autre
méthode conduit la discussion dans l’impasse. Les deux autres
explications Dgurent dans les Commentaires sur Matthieu , 15, 14. Tout
d’abord, Origène souligne le mauvais état textuel des manuscrits de la
Septante : la comparaison avec les autres versions permet de corriger
le texte fautif. En cas de divergence entre les témoins de la Septante, la
voie à suivre est de choisir la leçon qui « s’accorde avec les autres
éditions », pour une raison qui est donnée dans les Commentaires sur



Jean, 6, 41 : les autres versions, de date récente, n’ont pas eu le temps
d’être détériorées par les générations de copistes. En second lieu, se
focalisant sur la cinquième colonne de la Septante, Origène indique
qu’il veut établir un texte avec les signes critiques qui indiquent les
« plus » et les « moins » par rapport à l’hébreu.

Au total, le but d’Origène est d’atteindre le meilleur texte possible de
la Septante, qui est la Bible des Églises, et les versions sont
indispensables dans cette perspective. Deux exemples permettent
d’illustrer ce point. Dans les Commentaires sur la Genèse , III, sur Genèse,
1, 16-18, qu’Origène composa à Alexandrie avant 230, Aquila est utilisé
pour conDrmer le texte biblique : parlant des deux luminaires, la
Septante dit d’abord qu’ils ont été créés « pour les commandements »
du jour et de la nuit, puis que Dieu les a placés dans le ciel pour
« commander au jour et à la nuit » ; elle emploie d’abord l’appellatif
(prosêgoria), puis le verbe (katêgorêma) ; aux yeux d’Origène, qui
s’inscrit dans la tradition grammaticale grecque, l’appellatif est la tête
de Dle des dérivés, et l’ordre de la Septante est conforme à la manière
technique de parler (to teknologoumenon). Dans ce contexte de
précédence du substantif par rapport au verbe, il est important
qu’Aquila conDrme la Septante. Or, ce traducteur qui « a pour
ambition de traduire de la manière la plus appropriée » présente lui
aussi l’appellatif exousia avant le verbe exousiazein.

Le second exemple est tiré de l’époque césaréenne de la vie d’Origène.
Dans son Homélie sur Jérémie, 3, 4, il commente Jérémie, 15, 10. Ce
verset est connu sous deux formes diPérentes : « les exemplaires les
plus nombreux ont : “je n’ai pas été utile (ôphêlêsa) et personne ne m’a
été utile (ôphêlêse)” ». Mais « quelques exemplaires […] ont “je n’ai pas
eu de dette (ôpheilêsa)et personne n’a eu de dette à mon égard
(ôpheilêse)” ». Comment choisir entre les deux leçons ? Origène
explique que la leçon la plus attestée est « une faute de copie »
(graphikon hamartêma), tandis que la seconde Dgure dans des
« exemplaires très exacts et conformes aux exemplaires hébreux ».
C’est cette leçon, qu’il lit en réalité dans les versions hexaplaires,
qu’Origène privilégie.





En dehors d’Origène, comment les lecteurs anciens lisaient-ils les
Hexaples ? Nous sommes assez bien renseignés sur la lecture d’Eusèbe
de Césarée, au début du iv e siècle. Dans ses Commentaires sur les
psaumes, entre autres, il cite souvent Aquila, Symmaque, Théodotion et
les autres versions. En règle générale, il a recours aux traducteurs
lorsque leur interprétation du texte biblique lui paraît plus claire que
celle de la Septante et qu’ils contribuent donc à améliorer sa
compréhension de l’Écriture. Eusèbe explique que la Septante a été
dans l’obligation de dissimuler ce qui ne pouvait être compris au
moment de son élaboration : notamment la messianité et la divinité du
Christ, ainsi que l’appel des nations. L’idée d’une dissimulation
temporaire et pédagogique de la véritable signiDcation des Écritures
Dgure déjà chez Origène, mais cette idée n’a joué, semble-t-il, aucun
rôle dans la confection des Hexaples. En revanche, elle est essentielle
c h e z Eusèbe lecteur des Hexaples, pour qui, paradoxalement, les
traducteurs juifs postérieurs à Jésus sont plus clairs sur la question du
Christ que la Septante11. Par exemple, dans les Extraits prophétiques, il
établit la liste des psaumes messianiques et il les commente à la Dle. Le
titre du psaume 9 est « au sujet des choses cachées [du Dls] ». Eusèbe
cite alors la traduction de Symmaque : « au sujet de la mort du Dls »,
qui s’accorde, dit-il, avec l’hébreu (ce qui est à peu près exact). Eusèbe
commente ces données qu’il lisait en parallèle dans les Hexaples : « à

Figure 1. Reconstitution des Hexaples d’Origène Psaume
XLV (XLVI), 1-3



nous [les chrétiens], David apparaît clairement annoncer à l’avance la
passion du Sauveur. Mais les Septante, qui avaient compris cela, y font
allusion de manière très secrète (aporêtoteron) ». Pour Dnir, Eusèbe cite
la traduction d’Aquila : par son titre « de la jeunesse du Dls », le
traducteur indique « un grand acte de bravoure survenu au moment
de la passion du Sauveur ».

À la fin du iv e siècle, Jérôme a consulté les Hexaples. Il les utilise comme
le faisait Eusèbe. Par exemple, dans ses Petits commentaires sur les
psaumes, il commente le titre du psaume 9 « pour les choses cachées du
Dls ». Il confronte à cette traduction l’hébreu, « pour la mort du Dls »,
Aquila, « la jeunesse du Dls », Symmaque, « au sujet de la mort du
Dls ». Il en conclut que la Septante a voulu « cacher par un langage
d’abscondité » (per uerbum absconsionis celare )la passion et la
résurrection du Christ, « aDn qu’elles ne pussent être clairement
connues par les païens de ce temps ».

Nous connaissons d’autres citateurs des traductions de la Bible, mais il
est probable qu’ils n’ont jamais consulté les Hexaples. Par exemple, il
semble que, dans la première moitié du v e siècle, Théodoret de Cyr ait
seulement eu accès à l’édition séparée de la cinquième colonne
contenant la Septante avec les signes critiques. Cette édition
présentait sans doute dans ses marges des citations des traducteurs,
écrites plutôt les unes à la suite des autres qu’en colonnes parallèles12.
Une édition de ce type est parvenue jusqu’à nous : la Syro-hexaplaire
d e Paul de Tella qui, au début du vii e siècle, a traduit en syriaque la
cinquième colonne des Hexaples ; en marge Dgurent des leçons
hexaplaires tantôt en syriaque, tantôt en grec. Grâce à un tel
instrument de travail, le lecteur qui connaît la signiDcation des signes
critiques peut à tout moment faire la distinction entre ce qui remonte
à la Septante et ce qui remonte à l’hébreu par l’intermédiaire des
autres traducteurs ; il peut aussi comparer par endroits la Septante et
les autres versions. L’information est moins complète et moins précise
que dans les Hexaples, mais elle n’est pas négligeable ; et, eu égard à la
disparition presque totale de ces derniers, le lecteur contemporain
doit souvent s’en contenter.

Ainsi la lecture en parallèle autorisait-elle une approche mieux
informée d’une donnée de référence. S’agissant des scholies, elle
permettait d’éclairer des mots ou des passages diMciles des auteurs
classiques ou de la Bible. Dans le cas de l’Ancien Testament, elle
rendait possible l’établissement du meilleur texte de la Bible grecque,
la confrontation entre eux des divers textes bibliques, la discussion
entre Juifs et chrétiens, enDn l’élucidation du sens profond de la Bible.
Dans le cas du Nouveau Testament, elle favorisait la comparaison
entre les données évangéliques. S’agissant des tableaux
synchroniques, elle permettait de situer les uns par rapport aux autres
les événements survenus dans chaque grande civilisation. Philologie,



herméneutique, histoire : la lecture en parallèle a introduit ce que l’on
peut appeler de la « scientificité » en ces domaines.

Notes

1. Dorival, 1999.
2. Swete, 1902.
3. Harl et al., 1988.
4. Jay, 1985.
5. Munnich, 1995.
6. Nautin, 1977.
7. Dorival, 2000.
8. Benveniste, 1964.
9. Dorival, 1986.
10. Mosshammer, 1979.
11. Barthélemy, 1971.
12. Guinot, 1995.

Bibliographie

Sources

Eusèbe de Césarée, Canons chroniques, traduction latine de Jérôme,
R. Helm (éd.), Eusebius Werke, VII, GCS 47, Berlin, 1924 ; traduction
arménienne, J. Karst (éd.), Eusebius Werke, V, GCS 20, Leipzig, 1911.
Eusèbe de Césarée, Extraits prophétiques, éd. T. Gaisford, Oxford,
1842.
Eusèbe de Césarée, Histoire ecclésiastique, R. Schwartz (éd.), Eusebius
Werke, II, 1-3, GCS 9, 1-3, Leipzig, 1903-1909.
Eusèbe de Césarée, Dix canons o u Canons évangéliques, Patrologie
grecque, 22, 1276-1292.
Hippolyte de Rome, Canon pascal, Patrologie grecque, 10, 875-884.
Hippolyte de Rome, Démonstration des temps de Pâque , Patrologie
grecque, 10, 869.
Jérôme de Stridon, Petits commentaires sur les psaumes , éd. G. Morin,
1895.
Origène d’Alexandrie, Commentaires sur la Genèse, t. III, sur Gen. 1, 16-
18, in M. Harl (éd.), Philocalie 1-20, Paris, Sources chrétiennes, 302,
1983, p. 406-413.
Origène d’Alexandrie, Commentaires sur Jean , E. Preuschen (éd.),
Origenes Werke, IV, GCS 10, Leipzig, 1903.
Origène d’Alexandrie, Commentaires sur Matthieu , E. Klostermann,
E. Benz (éd.), Origenes Werke, X, GCS 40, Berlin, 1935-1937.
Origène d’Alexandrie, Commentaires sur les psaumes , Patrologie
grecque, 12, 1085-1320, 1409-1686.



Origène d’Alexandrie, Hexaples, in B. de Montfaucon (éd.),
Hexaplorum Origenis quae supersunt , 2 tomes, Paris, 1713 ;
F. Field (éd.), Origenis Hexaplorum quae supersunt Fragmenta , 2 tomes,
Oxford, 1867-1875 (reproduction anastatique : Hildesheim, 1964) ;
en préparation par The Hexapla Institute, http://www.hexapla.org.
Origène d’Alexandrie, Homélies sur Jérémie, in E. Klostermann (éd.),
Origenes Werke, III, GCS 6, Leipzig, 1901.
Origène d’Alexandrie, Lettre à Africanus, éd. N. de Lange, Sources
chrétiennes, 302, 1983, p. 522-573.
Paul de Tella, Syro-hexaplaire, in A. M. Ceriani (éd.), Codex syro-
hexaplaris Ambrosianus photographice editus, Milan, 1874 ; A. Vööbus,
The Pentateuch in the Version of the Syro-Hexapla. A Facsimile-Edition of a
Midyat Ms Discovered in 1964, CSCO 369, Louvain, 1975 ; Id., The Book of
Isaiah in the Version of the Syro-Hexapla. A Facsimile-Edition of Ms St
Mark 1 in Jerusalem with an Introduction, CSCO 449, Louvain, 1983.

Autres références

Barthélemy, 1971 : Dominique Barthélemy, « Eusèbe, la Septante et
“les autres” », dans La Bible et les Pères , Paris, p. 51-65 (= Dominique
Barthélemy, Études d’histoire du texte de l’Ancien Testament , Göttingen,
1978, p. 179-193).
Benveniste, 1964 : Émile Benveniste, « Édits d’Asoka en traduction
grecque », Journal asiatique, 252, p. 137-157.
Dorival, 1986 : Gilles Dorival, Les Chaînes exégétiques grecques sur les
psaumes, t. 1, Louvain, p. 81-85.
Dorival, 1999 : G. Dorival, « Origène, témoin des textes de l’Ancien
Testament », in Jean-Marie Auwers et André Wénin (éd.), Lectures et
relectures de la Bible. Festschrift P.-M. Bogaert, Louvain, p. 351-366.
Dorival, 2000 : G. Dorival, « Esapla », in Adele Monaci Castagno (éd.),
Origene, Dizionario, p. 38-141.
Guinot, 1995 : Jean-Noël Guinot, « La fortune des Hexaples d’Origène
aux iv e et v e siècles en milieu antiochien », in Gilles Dorival, Alain
Le Boulluec, Origeniana sexta, Louvain, p. 215-225.
Harl et al., 1988 : Marguerite Harl, Gilles Dorival, Olivier Munnich,
La Bible grecque des Septante. Du judaïsme hellénistique au christianisme
ancien, Paris, p. 162-165.
Jay, 1985 : Pierre Jay, L’Exégèse de saint Jérôme d’après son Commentaire
sur Isaïe, Paris, 1985, p. 411-417.
Mosshammer, 1979 : Alden A. Mosshammer, The Chronicle of Eusebius
and Greek Chronographic Tradition, Londres, p. 36-37, 62-63.
Munnich, 1995 : Olivier Munnich, « Les Hexaples d’Origène à la
lumière de la tradition manuscrite de la Bible grecque », in Gilles
Dorival, Alain Le Boulluec, Origeniana sexta, Louvain, p. 167-185.
Nautin, 1977 : Pierre Nautin, Origène. Sa vie et son œuvre , Paris, p. 303-
361.
Swete, 1902 : Henry B. Swete, An Introduction to the Old Testament in
Greek, Cambridge, p. 59-86.

http://www.hexapla.org


C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  SAVO IRS ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
;nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré@exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Les Hexaples d’Origène
	Lire en parallèle à l’époque romaine
	Comment lisait-on les Hexaples ?
	Bibliographie
	Nos partenaires


