Frontiéres de ’humain.
L’homme-singe dans le
débat britannique sur

I’esclavage (1770-1780)

Boundaries of humanity: The ape-man in the British debate about slavery (1770- 1780)

L'expérience historiographique : Autour de Jacques Revel, Editions de I'Ecole des hautes
études en sciences sociales, 2016, p. 201-218

Silvia Sebastiani

Les monstres, les personnages extraordinaires, les animaux qui se
transforment en hommes, ou linverse, envahissent la culture
européenne avec une récurrence qui a alimenté de tres nombreuses
études parmi les philosophes, les anthropologues, les littéraires ou les
historiens. La présence de ces individus dans nos mondes rend
compte, a chaque fois sur un mode distinct, du caractére fondamental,
jusque dans nos sociétés contemporaines, d'une question qui intéresse
I'ensemble des sciences sociales : celle des frontieres de I'humain.
Réactivée par la nouvelle offre médicale que constituent les
manipulations génétiques, elle est, a 'époque moderne, traitée par la
culture populaire comme par la culture savante. Dans I'un des textes
qu'il a consacrés a I'histoire culturelle de la France des Lumiéres et
publié dans cette méme collection, Jacques Revel a attiré notre
attention sur le moment de rupture que constitue la seconde moitié
duxviii e siecle : selon lui, dans laFrance de cette période, les
« sciences de ’homme » ont vu l'intégration de I'étude des pratiques
populaires dans un « projet de traitement cohérent », sans plus étre
« jugées a l'aune de critéres empruntés a des espaces culturels et

sociaux étrangers ou concurrents' ». Il me semble que ce moment de
rupture, qui aboutit a la « redéfinition » et a la « codification nouvelle
de l'observation » sur la base d’une expertise, est aussi celui qui
reconfigure, dans 'Europe des Lumiéres, la question de la porosité des

frontiéres entre humanité et animalité.

Mon intention n’est pas d’esquisser une généalogie des frontiéres
incertaines de I'’humain. Je voudrais plutdt saisir cette question a
travers une des querelles que celle-ci a pu soulever dans un contexte
spécifique, autour d’'un objet particulier : I'orang-outan, ou plutét le

chimpanzé, selon la classification actuelle. Si I'analyse de ce singe


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=283

anthropomorphe remonte auxvii e siecle, c’est avec lesiecle des
Lumiéres que son étude s’insere dans nombre de controverses
philosophiques sur 'homme. Lune des expressions de cette réflexion
se situe dans la Grande-Bretagne des années 1770, au coeur des débats
sur l'esclavage qui se déroulent dans le plus puissant des empires
européens, lorsque 'orang-outan devient un objet mobilisé par les
médecins, les juristes, les partenaires et adversaires de la traite. Mon
but est de montrer comment, pour justifier leurs positions politiques,
les défenseurs de I'esclavage s’appuient sur les théories qui conduisent
au  rapprochement  entre  l'orang-outan et  I’homme
« sauvage » - catégorie qui inclut les Africains et les Indiens
américains mais aussi, au coeur méme de I'Europe, les enfants trouvés
ou les paysans. Chumanisation du primate est souvent accompagnée
d’'une représentation bestialisée du Noir (ou du pauvre), ce qui
contribue a fracturer 1'unité de I'espéce humaine. Je fais 'hypothese
que les prises de position sur 'animalité ou 'humanité de I'esclave
puisent directement dans le répertoire des faits et des preuves que

I'anatomie comparée met 2 leur disposition?.

C’est pourquoi mon analyse s’attache a suivre les réemplois de 'ceuvre
de l'anatomiste anglais Edward Tyson, membre réputé de la Royal
Society et du Royal College of Physicians. La dissection de 'orang-
outan, qu’il pratique a Londres en 1698, et sa comparaison ponctuelle
avec le corps humain marquent un tournant dans les pratiques
médicales, qui affecte la définition philosophique et historique de
I'humain tout au long duxviii e siecle. La similitude que cette
dissection permet d’établir avec I’homme, sur le plan du corps et du
cerveau, conduit I'anatomiste a suggérer une possible continuité entre
monde animal et humain, qui invite a repenser la labilité des
frontieres qui les séparent. A partir de cette expérience, la
comparaison entre singes anthropomorphes et hommes « sauvages »
devient un geste récurrent de I'anatomie comparée, qui nourrit la
science de 'homme des Lumieres dans toutes ses dimensions : une
science en émergence, entre histoires naturelles, philosophiques et

politiques.

Il ne s’agit plus d'une comparaison avec un homme abstrait et
dématérialisé, caractérisé par sa raison, comme celui du cogito

cartésien, sans « téte ni mains ni jambes », selon la formule

synthétique de Georges Gusdorf >, Avec le geste médical, 'orang-outan
et le Hottentot sont hissés sur le méme plan : ce sont les termes
mémes de la comparaison qui portent ainsi une logique de séparation,
non seulement entre le singe et ’homme, mais aussi et surtout entre le
Noir et le « sauvage », d’une part, et le Blanc européen et « civilisé »,
d’autre part.

Je voudrais ici analyser deux situations qui posent la question de la
relation historique entre I'orang-outan et ’homme, méme si c’est dans

des perspectives différentes. Inscrites toutes les deux dans le cadre de



I’Empire britannique, elles articulent médecine, droit, science de
I'homme et politique selon des modalités distinctes.James Burnet,
Lord Monboddo (1714-1799), philosophe et philologue érudit écossais,
nourri du modele des anciens Grecs, voit dans I'orang-outan 'exemple
de 'homme primordial, dans la lignée de Jean-Jacques Rousseau.
Formé a I'université d’Aberdeen, puis a Groningue, dans les Provinces-
Unies, ou il compléte ses études en droit romain, il est 'auteur de
deux ceuvres majeures, largement discutées dans le milieu des
Lumiéres écossaises : Of the Origin and Progress of Languages (1773-1792)
e t Antient Metaphysics (1779-1799) . Edward Long (1734-1813) est un
planteur anglais, membre du West India Committee, qui réside en
Jamaique entre 1757 et 1769, et qui, a son retour en Angleterre,
devient l'une des figures publiques du débat sur les questions
impériales. Au moment d’écrire son History of Jamaica (1774) dans le
but de défendre I'esclavage et la traite au sein de I'Empire britannique,
il pointe la similitude entre I'ourang-outan et le Noir. Les deux auteurs
présentent donc des profils différents et portent des projets distincts,
a ceci pres qu'ils occupent tous deux des fonctions judiciaires : Long
est juge a la Vice Admiralty Court de la Jamaique, a savoir la juridiction
qui, dans les colonies britanniques, s’occupe de la législation locale ;
Monboddo est juge a la Court of Session d’Edimbourg, la plus haute

cour civile de la juridiction écossaise, indépendante et différente de

celle d’Angleterre®, Tous deux s’opposent aux lois sur l'abolition de
I'esclavage en Grande-Bretagne, et Monboddo est méme I'un des juges
appelés a siéger dans un proces décisif pour le droit des esclaves, le
« cas Knight », conclu en 1778. Pour Monboddo, '« homme-singe »
coincide avec '« homme des bois », le « sauvage », et I'érudit porte
toute son attention a I'établissement de la distance historique entre
celui-ci et '« homme civil » ; pour Long, I'« homme-singe » est le Noir,

il doit étre esclave en vertu de son animalité.

Comparer ’homme

La science de 'homme des Lumiéres trouve son principal outil
épistémologique dans la comparaison, fondée sur un « type
d’interrogation inédite ». Tout en répondant a différentes questions et
en visant différents objets, la méthode comparative entend réduire

I'apparente infinie variété des caracteres a un nombre limité, contr6lé
>, Elle est a la base des histoires progressives fondées sur le concept de

civilisation, un néologisme de la seconde moitié du xviii e siécle © ; elle
est aussi au coeur de 'anatomie comparée, une branche de la médecine
en plein essor dans cette période. Son usage est 1égitimé par I’ Histoire
naturelle de Buffon qui, publiée en trente-six volumes
entre 1749 et 1788, s'impose rapidement en Europe dés sa parution (y
compris en Grande-Bretagne, ce que [Ihistoriographie n’a pas

suffisamment souligné’) : Buffon explique I'utilité méthodologique de



la comparaison, voire sa nécessité épistémologique, dans son
« Discours sur la nature des animaux », qui ouvre, en 1753, le

volume 4 de I" Histoire naturelle :

Ce n’est qu’en comparant que nous pouvons juger, que nos
connaissances roulent méme entiérement sur les rapports

que les choses ont avec celles qui leur ressemblent ou qui

en différent®,

Le comparatisme devient, avec le naturaliste frangais, le geste de la
méthode. Clest par la comparaison - du physique et des
comportements - que la science de '’homme devient possible. Méme si
Buffon marque la discontinuité radicale entre humanité et animalité,
fondée sur les capacités humaines de réflexion, de communication, de
perfectionnement et d’invention, il affirme néanmoins qu’il faut
« examiner la nature des animaux, comparer leur organisation,

étudier 1'économie animale en général [pour] nous conduire a la

science importante dont 'homme méme est I'objet’ ». Le savoir du
naturaliste se fonde ici sur un autre domaine de savoir, attentif a saisir
dans un méme regard I'animal et I’humain : 'anatomie comparée, qui
inscrit a son agenda la dissection des singes anthropomorphes et leur

mise en relation avec les humains.

Les dissections de singes ne constituent pas une nouveauté en soi,

mais la figure d’Edward Tyson ouvre, avec la reprise d'une telle

pratique, de nouvelles perspectives'®, Son ouvrage, paru i Londres
en 1699, mériterait une analyse bien plus détaillée, qui permettrait de

comprendre la relation complexe entre un vocabulaire ancien et

moderne, utilisé dés le titre!l. Ce qui m’intéresse ici est d’en suivre les
usages dans le cadre du débat dont je viens d’esquisser les contours, et
ou ce que retiennent ses différents lecteurs est la ressemblance
physique entre le singe et 'homme.

Dans sa minutieuse comparaison entre le corps du singe et celui de
I’lhomme,Tyson aboutit a la conclusion que Iorang-
outan/chimpanzé/Pygmée a plus de ressemblances physiques,
internes et externes, avec I’étre humain qu’avec le singe : il compte
quarante-huit points communs contre trente-quatre divergents, y
compris dans le cerveau qui se révele, contre toute attente,
incroyablement semblable a celui de 'homme. Ces similitudes sont
soulignées par les planches qui accompagnent le texte et qui
contribuent a fixer la dimension anthropomorphe du chimpanzé,

décrit comme bipede'?. Tyson assigne, en outre, au Pygmée des
caractéristiques humaines et lui attribue des émotions. C’est a ce stade
de la comparaison qu’il réintroduit cependant la distinction, qui
remonte a Aristote, entre ’homme rationnel et ’animal seulement

sensible, permettant ainsi le retour de 'opposition entre 4me et corps :

Les organes, dans le corps des animaux, ne sont que [...] des



tuyaux et des vaisseaux qui permettent aux fluides de
passer, et ils sont passifs. Mais ces facultés plus nobles de
I'esprit de 'homme doivent certainement avoir un principe
plus élevé ; et la matiére organisée ne pourrait jamais les
produire [...] Si tout dépendait de I'organe, non seulement
notre Pygmée, mais aussi toutes les autres brutes auraient

avec nous une parenté bien trop proche'?,

Les corps peuvent donc étre dotés d’organes non fonctionnels,
inutiles, a I'instar des orangs-outans qui, munis des organes de la voix,

ne peuvent cependant pas s’en servir pour parler.

Tyson est la source directe du volume sur les singes de 1" Histoire
naturelle de Buffon : en 1766, le naturaliste francais reprend des pans
entiers du raisonnement du médecin anglais. Dans sa lignée, il
« avoue » que « si 'on ne devoit juger que par la forme, 'espéce du
singe pourroit étre prise pour une variété dans I'espéce humaine ». La
différence ne réside pas dans le corps mais dans I’dme : c’est pourquoi
« quelque ressemblance qu'il y ait donc entre I'Hottentot et le singe,
I'intervalle qui les sépare est immense, puisqu’a I'intérieur il est rempli

par la pensée et au dehors par la parole! ».

Lanalyse de Tyson est aussi centrale dans la définition de 1" Homo
nocturnus de Carl von Linné, qui, a partir de la dixiéme édition du

Systema Naturae (1758), invente " Homo sapiens et le met cote a cote

avec le Troglodyte ou orang-outan®®. Lhistoriographie a amplement
commenté la rupture qu’introduit Linné sur la question des frontieres
de '’humain : en intégrant ’homme dans l'ordre des primates, en en
rejetant la conception cartésienne qui se fonde sur le binéme
rationalité/ humanité et réduit les animaux a des automata mechanica(
« Cartesius certe non vidit simios », écrit-il), il fait aussi écho a sa propre
expérience a Amsterdam, ou il avait pu voir des singes dans I'une des
principales villes européennes a pratiquer le commerce des animaux
exotiques. Linné souligne la difficulté a identifier des différences
spécifiques entre 'homme et le singe anthropomorphe, du point de
vue de lhistoire naturelle : il se présente comme un cordonnier dans
son laboratoire, qui « considére ’homme et son corps, avec le regard
d’'un naturaliste, selon lequel un seul signe distingue et sépare

I’homme du singe, a savoir la discontinuité entre les canines et les

autres dents, chez ce dernier® ».

Monboddo, juge et érudit : esclavage, orang-outan
et enfant sauvage

Les travaux de Tyson, repris par les naturalistes Linné et Buffon, sont
au cceur de la gigantesque recherche deJames Burnet, Lord



Monboddo, dont l'ceuvre alimente, sans le résoudre, le débat
atlantique sur le singe et 'homme. Si une tradition d’histoire des idées
et d’histoire des sciences s’est longuement penchée sur les différents
avatars de la naissance de la science de '’homme, et sur Monboddo
comme précurseur de Darwin, je voudrais esquisser un autre cadre de

lecture, qui lie la production érudite de Monboddo a sa position
esclavagiste comme juge.

La décision prise en Angleterre par la Court of King’s Bench - la plus
haute juridiction d’un Etat régi par la Common Law -, & propos du cas
Somerset en 1772, constitue un tournant de cette histoire, car elle
prend une valeur claire de condamnation de l'esclavage. Sans entrer
dans le détail de ce proces, on indiquera que l'arrét établit que le
maitre d’'un esclave ne peut obliger celui-ci a quitter ’Angleterre
contre sa volonté. Par extension, le cas Somerset conduit a I’abolition
de lesclavage sur le territoire anglais - méme si les esclaves
continuent a exister en Angleterre, et les avis de vente d’esclaves noirs
occupent une place importante dans les journaux de la période. En
Ecosse, ol le commerce triangulaire est aussi actif, une sentence
similaire, et encore plus radicale, est émise six ans apres, en 1778, par
la Court of Session : le cas Knight conduit a I'interdiction de I'esclavage
en Ecosse, avec un arrét qui établit que les lois écossaises ne

reconnaissent pas 'esclavage, et que les réglements des colonies ne

s’étendent donc pas au royaume'”’. Il faudra attendre 1807 pour que la
traite des esclaves soit abolie dans I'Empire britannique par un acte du
Parlement, puis 1833 pour que 'esclavage soit aboli par le Slavery
Abolition Act. EnJamaique, sa mise en application ne se fera
qu'entre 1834 et 1838.

La décision prise a Edimbourg, dans le sillage de celle de Londres, ne
fait pas I'objet d’'une unanimité parmi les juges siégeant dans le proces
intenté par le NoirJoseph Knight contre son maitre écossaisJohn
Wedderburn, qui avait construit sa fortune grace au commerce du
sucre dans les Indes Occidentales et était devenu 'un des plus grands
propriétaires terriens de la Jamaique. Le juge Monboddo s’y oppose au
nom de la légitimité juridique de l'esclavage, sur la base du droit
romain : 'esclavage n’est pas un droit de nature, mais de jus gentium,
comme le gouvernement ou la propriété ; sauf a prouver que

« I'esclavage est contraire au jus gentium, il n’y a rien de honteux en lui

18 5. En outre, Monboddo considére que le principe de I'esclavage est
soutenu par la religion elle-méme et par les Anciens, ce qui 'améne a
réélaborer la conception aristotélicienne de l'esclave par nature. Or
Monboddo n’est pas seulement un homme de loi installé et pratiquant
a Edimbourg, il est aussi un philologue érudit et un linguiste réputé de
la république des Lettres écossaise : ses positions politiques anti-
abolitionnistes peuvent alors étre lues a l'aune de ses recherches
savantes sur les origines des langues et sur I'ancienne métaphysique,
qui lui fournissent un socle intellectuel sur lequel construire la



1égitimité de ses prises de position.

Monboddo développe dans ses deux ceuvres majeures, Of the Origin and
Progress of Languages et Antient Metaphysics, une apologie de I’Antiquité
(principalement grecque), qui nourrit un mépris féroce de la
modernité et de ses contemporains, y compris les monstres sacrés de
la philosophie moderne et des Lumiéres, Newton et Locke. C’est de
cette conception qu'il tire une premiere justification de sa défense
outranciere de l'esclavage. Monboddo se distingue aussi de ses
contemporains écossais parce qu’il endosse le point de vue de
Rousseau sur l'existence d'un statut présocial de I'’humanité, et
consacre de longs développements a la question de I’humanité de
I'orang-outan : dans son ouvrage sur 'origine des langues il reprend a
son compte les arguments développés par 'auteur du Discours sur les
fondements de l'inégalité parmi les hommes (1755)*°.

Dans la longue note 10 du Deuxiéme discours, Rousseau fait ’hypothese
que l'orang-outan est une variété humaine, I'exemple de 'homme
dans son état sauvage primordial, que les voyageurs, ignorants de la
nature humaine, avaient pris, « sans beaucoup d’examen », pour des
bétes féroces, « a cause de quelques différences qu’ils remarquaient

dans la conformation extérieure, ou seulement parce que ces animaux

ne parlaient pas?® ». Ainsi, en lespace d'une note, l'orang-
outan/Pygmée de Tyson et le Troglodyte/orang-outan de Linné
deviennent I'homme présocial de Rousseau. Lorang-outan est
présenté comme un étre qui se trouve « encore dans I'état primitif de
nature », n'a eu '« occasion de développer aucune de ses facultés
virtuelles », et n’a « acquis aucun degré de perfection ». Il y a pour le
moins des « conformités frappantes » entre 'homme et I'orang-outan
ou le pongo, note Rousseau, et des différences moins nettes que celles
entre homme et homme. Leur « stupidité », et leur mutisme ne
peuvent pas étre considérés comme des raisons satisfaisantes « pour
refuser aux animaux en question le nom d’hommes sauvages ».
Rousseau explique que « quoique l'organe de la parole soit naturel a
I’homme » - et Tyson avait montré que les orangs-outans étaient

munis d’un tel organe -, « la parole elle-méme ne lui est pourtant pas

naturelle?! ».

C’est la capacité a se perfectionner qui « a élevé 'homme civil au-
dessus de son état originel », et qui a rendu le progres possible, ainsi
que le développement des autres facultés humaines ; c'est la
perfectibilité qui permet au sauvage idiot et silencieux d’agir comme

un agent libre??, Cependant celle-ci ne se développe pas de maniére
autonome, mais seulement sous certaines circonstances, qui peuvent
ne pas se présenter. Exclure les orangs-outans de 'humanité sur la
base de leur incapacité a penser ou a parler signifie en exclure aussi les
« enfants sauvages ». En liant orang-outan, homme naturel et enfant

sauvage, Rousseau formule la question suivante : qu'en serait-il des



enfants sauvages si on les confiait a des voyageurs ignorants de la
nature humaine plutdt qu'a des philosophes ? La réponse est simple :
au lieu de leur apprendre le langage, les voyageurs les auraient traités
comme des animaux, les auraient chassés, ou mis dans des zoos,

comme des bétes féroces.

Monboddo se fait I'écho de Rousseau : selon lui, les orangs-outans
appartiennent a l'espece humaine, puisqu’ils partagent avec les
hommes les mémes caractéristiques physiques (larynx, pharynx et
langue inclus), puisqu’ils marchent sur deux jambes et non pas sur
quatre pattes, contrairement a beaucoup des enfants sauvages trouvés
dans les bois d’Europe, puisqu’ils utilisent des batons pour se défendre,
construisent des cabanes, connaissent I'usage du feu ainsi que la
valeur du fer (a la différence des peuples américains, par exemple), et
briilent leurs morts : en un mot, puisqu’ils vivent en société. Ils sont
modestes, sensibles et amicaux, tout comme I'avait déja indiqué Tyson.
En outre, ils s'emparent des femmes noires qu'ils utilisent comme
esclaves, pour leur plaisir et pour la copulation. Penser que des étres
de ce genre, aussi semblables aux hommes, puissent appartenir a une
espece différente contredit toute loi de la nature. C’est pourquoi la
seconde édition du premier volume de Of the Origin and Progress of
Languages, en 1774, enrichie de deux chapitres sur les orangs-outans
fondés sur le travail de Tyson, indique que « nous » devons déclarer

humains ces derniers, comme le pape Paul III en avait indiqué la voie

avec les Indiens d’Amérique au xvi e siécle 23,

Monboddo est donc aux prises avec les différentes théories qui
composent le champ scientifique de son temps : il répond a Buffon,
réélabore les conclusions de Tyson et celles de Linné, et prend
Rousseau pour modele, dans une entreprise qui vise a retracer le
progreés de 'espéce humaine dont la caractéristique principale est la
perfectibilité. Suivant la hiérarchie proposée dans le volume 3 de
Antient Metaphysics (1784), les hommes primordiaux sont des
« hommes brutes et avec une queue » ; suivent les orangs-outans et les
« sauvages privés du langage », parmi lesquels on repére les premiers
signes de civilisation et de vie sociale, puisqu’ils sont déja policés et
grégaires ; puis arrivent les « sauvages proprement dits », avec
lesquels les arts et les sciences sont inventés. Le point culminant de la
parabole est composé par les Anciens, qui, avec les Grecs, ont porté le
progres a son degré de développement le plus haut. Avec Rome
commence la décadence, qui conduit aux modernes. En analysant le
méme phénomene sous I'angle du langage, The Origin and Progress of
Language s’ouvre sur le constat que « le langage n’est pas naturel a
I'homme », soit parce que les idées doivent étre formées avant de
trouver une expression, soit parce que I'articulation n’est pas naturelle
chez '’homme. Le deuxiéme livre indique que « I’état politique est
nécessaire a I'invention du langage » et que « un tel état n’est pas non
plus naturel a 'homme, non plus que le langage, auquel il donne



naissance » ; avant de traiter, dans le troisiéme, le « premier
développement de la langue » dans 'Egypte antique. On assiste, selon
Monboddo, a une lente transformation historique de la nature
humaine, accompagnée d’une mutation physique paralléle, au sein de

laquelle I'« homme-singe » se transforme, avec le temps, en « homme

civilisé?* ».

Dans ce raisonnement, la relation entre l'orang-outan et I'enfant
sauvage joue un rdle central. Monboddo le dit clairement, apres avoir
rencontré deux fois Peter, le garcon sauvage trouvé dans les bois de la
région de Hanovre, emmené a la cour de Georges ler et confié (sans
résultat) a l'un des médecins les plus fameux de I'’époque,John
Arbuthnot, membre de la Royal Society, médecin de la Reine :

A part lorgueil, rien ne peut nous empécher d'étre
convaincu que l'orang-outan est un homme. Si 'orang-

outan n’est pas un homme, alors Peter le garcon sauvage

n’en est pas un®°.

La référence polémique a Buffon devient alors directe :

Dong, si I'orang-outan de M. Buffon n’était pas un homme
parce qu’a I'dge de deux ans il n’avait pas appris a parler, il
est impossible de croire que Peter, qui, a soixante-dix ans,

apres avoir passé plus de cinquante ans en Angleterre et qui
26

n’a appris a articuler que quelques mots, est un homme=°.
Linné, qui fait de I” Homo ferus une catégorie taxinomique, une variété
de I" Homo sapiens, et donc un objet de discussion savante, integre,
entre 1758 et 1766, dans sa classification les cas particuliers de Peter
(Juvenis hannoveranus), et de Marie-Angélique, la jeune fille sauvage
trouvée en Champagne (Puella campanica). Puisque la fonction méme de
la taxinomie est celle de construire des classes, Linné ne se référe pas a
leur histoire particuliére, mais seulement a leur sexe et au lieu de leur
découverte. Monboddo, en revanche, part de ces cas pour retracer le
progres de I'espéce, du stade sauvage au stade civilisé. 1l se réfere de
nombreuses fois a« Peter the Wild boy » dans son ouvrage sur les
origines des langues, et décrit minutieusement Marie-Angélique, the
« Savage Girl of Champagne » dans la préface a la traduction anglaise de I
Histoire d’une jeune fille sauvage trouvée dans les bois a l'dge de dix ans
(1755), attribuée a Charles-Marie de La Condamine. Contrairement a
Peter, Marie-Angélique se civilise : elle apprend a parler le frangais,
elle devient catholique et finit sa vie dans un couvent. Je n’entre pas
dans les détails de cette histoire tout a fait passionnante, qui décrit le
processus de domestication de la fille sauvage, sale, au point de
paraitre noire, avec des dents pointues et des ongles épais, et qui finit

civilisée, mais édentée, sans ongles, et malade...?”

Mais ce qui m’intéresse ici est que Monboddo reprend I'histoire de



Marie-Angélique pour en faire un laboratoire expérimental en vue
d’étudier le cheminement universel de 'espéce humaine, depuis sa
condition animale jusqu'a un état civil. 11 complete donc 1I'édition
francaise par des détails rapportés de ses conversations directes avec
la protagoniste, qu'il rencontre en 1764 a Paris - ou il voit aussi, pour
la premiére fois, un orang-outan (chimpanzé) dans le jardin royal de
Buffon. Car Monboddo est allé voir cette femme « désensauvagée », et
dans son texte, il devient a la fois un témoin et un philosophe. La
description lui permet d’aborder la thématique centrale de sa
recherche, celle du progres du langage, depuis des cris et des sons
gutturaux jusqu’a un langage articulé, et d’esquisser ainsi I'idée du lien
indissoluble entre capacité de s’exprimer et progres de lesprit
humain. Les pages finales du récit de la « jeune fille sauvage » disent
ce quenseigne son histoire : si le lecteur « vulgar » y trouve un
divertissement, comme s'il lisait Robinson Crusoé, le philosophe peut
en tirer bien d’autres conclusions. Il peut retracer les étapes du
progrés humain a partir de la condition la plus sauvage, celle de
« mutum et turpe pecus », comme le postulaient les Anciens, Horace et
Diodore de Sicile. Les spéculations des philosophes modernes, qui
prétendent que ’homme est toujours le méme animal méme s’il passe
a travers différentes étapes et conditions, ne sont pas seulement
absurdes, mais elles sont aussi « contredites » par toute I'histoire de
'espece humaine. Autrement dit, il y a une discontinuité totale dans la

nature humaine, et celle-ci est due a son histoire.

Lhistoire du genre humain se donne donc a lire comme celle d’'un

cheminement de I'animalité a ’humanité complete :

A Torigine, I'homme lui-méme était un animal sauvage,
jusqu’a ce qu'il soit apprivoisé, et, si je puis dire, humanisé,

par la civilité et les arts?®,

En soulignant les traits bestiaux de la jeune fille sauvage et les
caractéres humains de l'orang-outan (capables de perfectibilité),
Monboddo prouve lorigine animale de I'humanité. Mais en tant
qu'ardent défenseur de l'antique méritocratie, il voit dans I'orang-

outan moins la société égalitaire de Rousseau que sa capacité
29

« aristocratique » a émerger d’un troupeau indifférencié*”.
Monboddo est non seulement un farouche opposant a la loi écossaise
antiesclavagiste de 1778, mais, selon le témoignage de son adversaire
politique et philosophique d’Aberdeen, James Beattie, il se serait méme
exprimé en faveur d’un retour de l'esclavage dans la métropole
britannique, pour les classes les plus pauvres, qui devaient étre liées a
la terre avec (et comme) les animaux>°, Monboddo, toujours selon
Beattie, affirmait sans pudeur que « pour les hommes, comme pour les
chevaux, rien ne peut étre grand sinon ce qui est noble > ». C'est pour
lui un fait « indéniable » que les hommes sont « différents par nature »

et que la grande majorité d’entre eux est faite pour étre esclave,



comme l'indiquait Aristote : c’est pourquoi « il n’y a rien contre nature

dans I'état d’esclavage®” ».

Cependant, il s’oppose a une infériorisation des Noirs sur la base de
leur physique. L Antient Metaphysics invite le lecteur a ne pas croire
que les « qualités de 'esprit dépendent des traits du visage, plutét que

de la couleur de la peau ou de la nature des cheveux>® ». Monboddo
s’oppose a ses confréres écossais préts a défendre I'infériorité des uns
contre la supériorité des autres, les Européens. Il attaque I'historien et
philosophe écossais David Hume qui, dans un passage de son essai sur
les « caractéres nationaux », avait affirmé I'infériorité des Noirs et mis

en doute leur capacité a se civiliser, tout en s’opposant au systeme de

I'esclavage®®. Contre ce pilier des Lumiéres écossaises, Monboddo
n’hésite pas a rappeler que les Egyptiens, la vraie source du savoir
grec, étaient un peuple noir, que I'Europe moderne n’est jamais
parvenue a égaler.

Lorang-outan au service de I’esclavagisme du

planteur

Le débat britannique sur 'humanité ou la bestialité des Noirs n’est
donc pas tranché par 1'érudit Monboddo, préoccupé plutét de la
question des origines sauvages de 'homme et de Il'invention du
langage : ses arguments pro-esclavagistes se fondent en premier lieu
sur la conception aristotélicienne de 'esclavage naturel, et non sur
I'idée d’'une infériorité inhérente des Noirs. C’est a Edward Long,
secrétaire du lieutenant-gouverneur Sir Henry Moore, puis membre
de I’Assemblée et juge de la Vice Admiralty Court de la Jamaique, qu'il
revient de mettre I'accent sur les Noirs esclaves.

La History of Jamaica est publiée en 1774 : le livre parait alors que son
auteur est de retour dans la métropole, apres un séjour de plus de dix
ans enJamaique au service de la Couronne. Il est regu tres
positivement par les principales revues britanniques et s’impose
rapidement aupres du public par la qualité des détails et des
informations utiles et de premiére main qui sont fournies sur
I'économie d’une colonie pivot du systeme impérial britannique. La
Monthly Review recommande l'ouvrage de Long a toutes sortes de
lecteurs, le voyageur comme le politique, le philosophe ainsi que le

marchand ou le médecin, qui pourra aussi y trouver des informations



importantes>. De maniére symptomatique, il ne fait 4 aucun moment
allusion a un aspect central de I'ouvrage : celui-ci est, d’abord et avant
tout, un fervent plaidoyer en faveur du systéme esclavagiste et, dans
cette lignée, il est porteur d’une image extrémement négative des
Noirs. La History of Jamaica s’inscrit en effet au cceur du débat ouvert
par le cas Somerset, et Long, avant de s’imposer comme « I'historien »
de la Jamaique, s’est d’abord illustré comme pamphlétaire : en réaction
a la sentence prononcée dans cette affaire, le juge a la Vice Admiralty
Court de la Jamaique rédige et publie, dés 1772, les Candid Reflections
upon the Judgement Lately Awarded by the Court of King’s Bench, in What is
Commonly Called The Negroe Cause, qui circule sous le sceau de
I'anonymat. En effet, le texte est signé « by a Planter », le choix de
'autodésignation par l'activité économique correspondant a la mise
en exergue d’'une compétence dans le jugement sur le jugement, due a
une expérience de terrain. De ce pamphlet, on ne retiendra qu'un
aspect : Long fait appel a la Common Law pour affirmer que le statut
légal des Noirs est celui d'une « marchandise », un produit, une
propriété. Cela a été établi non seulement par les codes coloniaux,
mais aussi par les principes et coutumes du commerce britannique, et
a été approuvé par la succession des rois et parlements anglais, avec le
consentement de tout le royaume : I'esclavage est partie intégrante de
la Constitution anglaise elle-méme, et les Africains en Amérique ont un
statut 1égal comparable a celui des vilains de I'’Angleterre médiévale.
Un autre élément est ajouté a ce plaidoyer pro-esclavagiste : les

Africains sont les instruments nécessaires a la colonisation de

I'Amérique’®.

Long mobilise le schéma conceptuel de la grande chaine de I'étre pour
reléguer le Noir au niveau le plus bas de I'échelle humaine, selon une
hiérarchie des couleurs qui donne au mulatre une place intermédiaire
entre le Blanc et le Noir. En conclusion, les Noirs different des autres

hommes comme « espéce ». Comme I'a noté Winthrop Jordan dans une

étude qui reste fondamentale®’, la force du modele conceptuel que
représente la grande chaine de I'étre réside dans sa capacité a
universaliser le principe de la hiérarchie. Cette référence devient forte
précisément quand le débat sur I'esclavage met en question le principe
de la hiérarchie des groupes humains au sein de I'organisation sociale.
La History of Jamaica franchit un pas dans ce qui devient une lutte
politique entre deux camps opposés : elle se donne a lire comme une
attaque contre ceux qui cherchent, sur la base des « principes creux
de philanthropie », a combattre I'esclavage en exaltant « a tort » les
capacités des Noirs, et en atténuant leurs monstruosités physiques. En
s’opposant a ce « philanthropisme », le planteur réagit au nom de la

prospérité économique de 'Empire britannique.



En vue d’expliquer les particularités physiques des « Negres », Long
présente et discute les différentes théories anatomiques dont il
dispose : de celles du xvii e siécle a celles, plus récentes, Buffon en
particulier. Par ce systeme de références, il entend asseoir son analyse
sur des considérations d’ordre scientifique et fonder son crédit sur
I'expérience de ’homme de terrain, comme sur la culture du membre
respectable de la sociabilité intellectuelle a laquelle il appartient. En
s’appuyant sur l'autorité de Tyson, Buffon ou Hume, dont il omet
d’indiquer la position antiesclavagiste, Long affirme que les Africains
représentent une exception dans le genre humain, se distinguant
comme l'unique « espece » qui ne dispose d’aucune qualité positive, ou
capacité de progres et perfectibilité dans la vie civile ou dans les
sciences. 1l insiste sur le fait que, par nature, les Négres sont les étres
« les plus vils du genre humain », depuis toujours et a jamais.
Linfériorité des Noirs se fonde sur la superposition de caractéristiques
physiques et mentales : une peau de couleur sombre, de la laine en
guise de cheveux, un nez écrasé, les levres charnues, des femmes aux
tétons énormes, une odeur fétide et bestiale, les Africains sont préts a
tous les exces, privés de toute ingéniosité, sans morale et sans gofit.
Ces caractéristiques sont données et originelles. 1l s’agit, en synthese,

d’« un peuple brutal, ignorant, paresseux, roublard, traitre,

sanguinaire, fripouille, méfiant et superstitieux>® ».

Mélange souvent confus de références a la grande chaine des étres et
au polygénisme ambiant, le systéme général du monde de Long fait
aussi sa place au grand singe, qui constitue le « lien tangible » entre la
race humaine et les quadrupedes, non seulement d'un point de vue
extérieur, mais aussi en termes de qualités intellectuelles. Lourang-
outan a « une sorte de ressemblance triviale avec les singes, mais la
proximité la plus grande avec l'humanité, que ce soit par la
contenance, la figure, la stature, les organes, la position debout, les

actions ou mouvements, la nourriture, le tempérament et la maniére

de vivre®? ». Chumanisation du singe 2 travers le pronom personnel

répété « he » ne peut pas échapper : « he », 'orang-outan, « remplit

I'espace entre ’humanité et le grand singe® ».

Long puise ses références auprés de Tyson, Linné, Buffon et
Monboddo, ainsi qu’aupres d’'une vaste littérature de voyage et des
sources classiques. Tout au long du chapitre consacré aux « Negres »,
il utilise plus particulierement les descriptions de Buffon contre ses
propres conclusions, et il reconnait sa dette envers Monboddo, I'un des
auteurs modernes les plus ingénieux, a son avis. Monboddo permet a
Long de récuser Buffon qui, contre toute logique, décrit I'orang-outan
muni de tous les organes humains, tout en prétendant qu’ils ne
servent a rien. Un naturaliste devrait savoir que 'on manque encore
d’informations sur le cerveau des grands singes, et de travaux sur
leurs capacités a étre éduqués. Long s’installe ainsi dans la position de
I'observateur/savant expérimental par opposition a celle du



naturaliste francais, qui repose sur la seule conjecture :

Pour ma part, je congois que la probabilité porte a favoriser
I'opinion que ces organes humains ne lui ont pas été donnés
pour rien : que cette race a une sorte de langage qui lui
permet de communiquer ; que celui-ci ressemble au son des
dindons qui glougloutent comme les Hottentots, ou au
sifflement des serpents importe peu, du moment qu'il est

intelligible pour eux [...]*!

La référence aux Hottentots n’est nullement accidentelle. Elle permet
a Long d’arriver au point fort de son raisonnement : « [...] pour ce qui

semble jusqu’ici, ils ne paraissent en rien inférieurs, du point de vue

de leurs facultés intellectuelles, 2 nombre de ceux de la race noire*? ».

S'il est possible de trouver des hommes incapables de parler - comme
Rousseau en avait fait 'hypothése et Monboddo I'avait montré -, il
devient également possible, selon Long, d'imaginer I'existence d’étres

capables de parler, sans étre totalement humains“>. C’est la logique de
la grande chaine des étres, reprise des arguments du médecin
anatomiste Tyson, qui permet a Long de tracer la ligne qui descend de
I’homme blanc au noir, puis de 'homme a l'animal. La History of
Jamaica mobilise la divinité elle-méme comme principe ordonnateur
de l'univers. Dans un méme mouvement, Long humanise I'orang-outan
et animalise le Hottentot. Les singes anthropomorphes sont décrits
comme des créaturessui generis, qui se rapprochent fortement de

I’homme ; ils sont capables de compassion, de sensibilité et d’humanité

4 Les Hottentots, en revanche, avec leur nez écrasé « comme ceux
d’un berger hollandais », leurs dents longues et pointues, qui sortent
de leur bouche « comme des défenses de sanglier », et toute une série
d’autres attributs physiques et mentaux négatifs, sont plus proches
des bétes que des hommes. C’est pourquoi Long déclare : « Aussi
ridicule que semble cette opinion, je ne pense pas qu'un mari orang-
outan serait en aucune fagon une honte pour une femelle hottentote

%5 ». Ici, le choix de parler de 'orang-outan comme d’un « mari » et de
la femme hottentote comme d’une « femelle » doit étre lu comme une

maniere explicite d’animaliser I’Africaine et de socialiser 'animal.

Le viol de femmes noires par les orangs-outans est moins choquant,
dangereux et monstrueux que 'union entre ’homme noir et la femme
blanche, puisque celle-ci conduit a la corruption du sang anglais,
comme Long l'avait déclaré dans son pamphlet sur le cas Somerset.
Son discours relie distinction raciale et sociale, dans une vision

sexiste :

Les femmes de basse condition en Angleterre sont
remarquablement attirées par les Noirs, pour des raisons
quil serait trop grossier de mentionner : elles
s’accoupleraient avec des chevaux ou des anes si les lois les



y autorisaient?®,

Une telle assertion n’est pas isolée a cette époque. Long, cependant,
franchit un pas lorsqu’il souligne qu’entre orangs-outans et Noirs il y a
« le lien et la consanguinité les plus intimes », et qu'il s’agit d’'une

information « crédible » :

Les rapports amoureux entre eux peuvent étre fréquents ;
les Negres eux-mémes témoignent que ces rapports
existent en effet ; et il est certain que les deux races

s’accordent parfaitement dans leur disposition a la lascivité
47

Les similarités corporelles et celles de comportement s’inscrivent dans
une méme logique comparative. Laboutissement cohérent de ce
raisonnement se trouve dans la question de Long : « a partir de ce
portrait, le Hottentot a-t-il une figure plus humaine que l'orang-
outan ? » Tyson et Buffon avaient établi toutes les preuves de I'alliance

structurelle entre homme et grand singe, sans en tirer les

conséquences®®, Long fait de la ligne de partage entre ’homme et
'animal une limite constamment perméable. A mesure que les
animaux se rapprochent des hommes, une partie des hommes est
décrite comme de plus en plus proche des bétes, au point de s’y
confondre : la figure du Hottentot se superpose alors a celle de I'orang-

outan qui « présente une bien plus forte ressemblance avec la race des

Négres que ceux-ci avec les hommes blancs*® ».

Appliquées a la question de I'esclavage, ces constructions théorico-
empiriques ne sont pas sans conséquences : le systéme de la traite,
rationalisé et libéré de ses aspects les plus cruels, trouve sa
justification dans la mission civilisatrice de ’homme blanc. Elle
devient, dans les colonies anglaises, une « institution douce et
bienveillante », qui contribue a arracher I'’Afrique a la barbarie, en la
libérant de ses criminels et en I'intégrant dans le systéme commercial
du monde. Dans le méme temps, elle donne aux Noirs la meilleure
opportunité d’éducation, par le travail, seuil d’acces a la société civile.
En mélant ainsi stéréotypes traditionnels et « nouvelle » science de
I’homme, Long abolit toute distinction entre 'dme et le corps, 'animal
et ’humain, et jette les fondements d’une vulgaire philosophie raciste
apte a soutenir le systeme esclavagiste.

Le mouvement antiesclavagiste britannique des années 1770-1780 se
saisit une nouvelle fois de 'orang-outan et I'utilise dans un double
sens polémique et ironique a la fois, en attaquant les spéculations

philosophiques de Monboddo et les prises de position politiques de



Long. A Aberdeen, ot le mouvement abolitionniste est
particulierement actif et trouve dans les cours de philosophie morale
I'une de ses principales tribunes académiques, la défense des Noirs
passe aussi par la « ré-animalisation » de l'orang-outan, désormais
privé de ses caractéristiques humaines et rejeté comme I'ancétre des
hommes. Dans la critique de James Dunbar, qui est, comme James
Beattie, membre de la Philosophical Society et professeur de
philosophie morale, 'arrogance de ’'Europe moderne ne se limite plus
a soumettre politiquement les autres peuples, mais elle cherche aussi a
les dominer par la nature : 'Europe « affecte de se mouvoir dans une
sphere différente que les autres especes. Elle s'offense méme a I'idée
d’un ancétre commun [...] et, en imaginant des différences spécifiques

entre les hommes, empéche ou abroge leurs prérogatives communes

20, C’est ainsi que se justifie 'oppression, voire I'extermination de ce
qu’elle ('Europe) considére comme « une race méchante » (« a meaner
race »). Reprenant sur un mode ironique « I'édit infaillible » par lequel
le pape Paul III avait reconnu '’humanité des Indiens en 1537, et que
Monboddo voulait étendre aux orangs-outans, Dunbar s’adresse aux
philosophes modernes : si jusqu’alors 'Europe n’avait pu qu’« usurper
la souveraineté, pas le pedigree des nations », grace a leurs nouvelles
théories, c’est 'humanité elle-méme qui est usurpée et l'espece
humaine se retrouve réduite au rang de béte. Il s’agit de remettre
I'homme sur ses deux jambes et de le distinguer nettement du
quadrupede, comme le médecin de Groningue, Petrus Camper, venait

de montrer, en rétablissant ainsi les frontiéres « physiques » entre

’humain et 'animal®. Ce faisant, on se retrouve bien dans le nouveau

type d’enquéte sur 'homme queJacques Revel identifiait dans le

tournant francais des Lumiéres des années 1780 °2,

Lhistoricisation, a 'issue de ce parcours aura été double : elle aura
porté sur les entreprises d’historicisation du singe, ausiécle des
Lumiéres, liées au projet de le faire entrer dans une catégorie
d’humain qui implique le sens de la temporalité ; elle aura porté sur les
catégories d’animalité et d’humanité, telles que les construit un
contexte précis. Historicisation de la définition de I'humain,
articulation, dans le contexte des Lumiéres, des paradigmes juridique,
médical et politique en vue de reconfigurer le débat sur 'esclavage :
C’est ici que 'on mesure combien la querelle sur les frontieres de
I'’humain, dés lors quelle est inscrite dans une analyse historienne
située, est partie prenante de la construction de ce qui aura été la

contribution européenne a I'invention de la modernité>>.

Notes

1.Jacques Revel, « Uenvers des Lumiéres. Les intellectuels et la culture



populaire en France (1650-1800) », Enquéte. Cahiers du Cercom, 8, Varia,
1993, p. 27-49.

2.1La nécessité d’historiciser ce théme est d’autant plus forte qu’il
court sur la longue durée. Un des exemples les plus parlants est celui
de Charles Darwin, dont les théories évolutionnistes s’accompagnent
de positions nettement antiesclavagistes. Voir Adrian Desmond et
James Moore, Darwin’s Sacred Cause : How a Hatred of Slavery Shaped
Darwin’s Views on Human Evolution, New York, Houghton Mifflin
Harcourt, 2009.

3.Georges Gusdorf, « Préface » a Franck Tinland, Lhomme sauvage.
« Homo ferus » et « Homo sylvestris », de U'animal a ’homme (1968), Paris,
L'Harmattan, 2003, p. 7.

4. Avec I'Union parlementaire de 1707, 'Ecosse reste indépendante de
I’Angleterre pour ce qui concerne l'instruction, la religion (avec son
église presbytérienne) et le droit : elle maintient ainsi un systéme
juridique fondé sur le droit romain, par opposition a I'’Angleterre,
construite juridiquement sur la base de la Common Law.

5.]. Revel, « Lenvers des Lumiéres », art. cit. ; Id.,, « The Uses of
Comparison : Religions in the Early Eighteenth Century », dans Lynn
Hunt, Margaret Jacob et Wijnand Mijnhardt (eds.), Bernard Picart and
the First Global Vision of Religion, Los Angeles, The Getty Resarch
Institute, 2010, p. 331-347.

6. Voir ici-méme la contribution d’Antoine Lilti.

7. Pour une discussion de ce point, voir Silvia Sebastiani, The Scottish
Enlightenment : Race, Gender, and the Limits of Progress, New York,
Palgrave-Macmillan, 2013, chap. ii.

8 . Buffon, Histoire naturelle générale et particuliere, 36 vol., Paris,
Imprimerie Royale, 1749-1789, vol. 4 (1753), p. 3.

9. Ibid.

10. Edward Tyson, Orang-Outang, sive Homo Sylvestris, or, the Anatomy of a
Pygmie Compared with that of a Monkey, an Ape, and a Man. A Philological
Essay Concerning the Pygmies, the Cynocephali, the Satyrs, and Sphinges of
the Ancients, Wherein It Will Appear that They Are All either APES or
MONKEYS, and not MEN, as Formerly Pretended, 2 vol., Londres, Bennett et
Brown, 1699.

11. Pour une présentation synthétique mais précise, voir Stephen Jay
Gould, « To Show an Ape », The Flamingo’s Smile : Reflections in Natural
History, New York, Norton, 1985, p. 263-280 ; F. Tinland, L’homme
sauvage..., op. cit.

12.Les gravures ont été réalisées par Michael Van der Gucht (1660-
1725), d’apres des dessins de William Cowper (1666-1709), lui aussi
anatomiste et membre de la Royal Society.

13. E. Tyson, Orang-Outang..., op. cit., p. 55.

14. Buffon, Histoire naturelle générale et particuliére, op. cit. , vol. 14 (1766),
p. 32, 62-66. Voir Michéle Duchet, « Uanthropologie de Buffon », dans
Buffon, De I'homme, Paris, Maspero, 1971, p. 7-36 ; Robert Wokler,
« Tyson and Buffon on the Orang-utan », Studies on Voltaire and the
Eighteenth Century, vol. 155, 1976, p. 2301-2319 ; Claude Blanckaert,



« Contre la méthode. Unité de 'homme et classification dans
I'anthropologie des Lumiéres », dans Claude Calame et Mondher Kilani
(eds.), La fabrication de 'humain dans les cultures et en anthropologie,
Lausanne, Payot, 1999, p. 111-126.

15. Carl von Linné, Systema Naturae (1re éd. 1735), 10e éd., Stockholm,
L. Salvii, 1758, vol. 1, p. 24. Voir Lisbet Koerner, Linnaeus : Nature and
Nation, Cambridge-Londres, Harvard University Press, 1999.

16. Linné, Menniskans Cousiner, éd. Telemak Fredbirj, Uppsala Ekends,
1955, p. 4-5. Voir Giorgio Agamben, Laperto. Luomo e l'animale , Turin,
Bollati Boringhieri, 2002, p. 23-27.

17.John W. Cairn, « Knight v. Wedderburn », dans David Dabydeen,
John Gilmore et Cecily Jones (eds.), The Oxford Companion to Black British
History, Oxford, Oxford University Press, 2007, p. 244-246 ; Emma
Rothschild, The Inner Life of Empires : An Eighteenth-Century History,
Princeton, Princeton University Press, 2011, p. 91-96.

18.1Le commentaire de Monboddo est rapporté par David Dalrymple,
Lord Hailes, Decisions of the Lords of Council and Session, from 1766 to 1791 ,
Edimbourg, Tait, 1826, vol. 2, p. 776-779. Voir J.W. Cairn, « The
Definition of Slavery in Eighteenth-Century Thinking : Nor the True
Roman Slavery », dans Jean Allain (ed.), The Legal Understanding of
Slavery : From the Historical to the Contemporary, Oxford, Oxford
University Press, 2012, p. 61-84 ;Id., « Stoicism, Slavery, and Law :
Grotian Jurisprudence and Its Reception », dans Hans W. Blom et
Laurens C. Winkel (eds.), Grotius and the Stoa, Assen, Van Gorcum, 2004,
p. 197-232.

19. Monboddo, Of the Origin and Progress of Language , 6 vol., Edimbourg-
Londres, Balfour-Cadell, 1773- 1792, vol. 1 (1773), p. 172-176, 272 sq.
20.Jean-Jacques Rousseau, Discours sur l'origine et les fondements de
l'inégalité parmi les hommes (1755), Euvres complétes, éd. Bernard
Gagnebin et Marcel Raymond, 5 vol., Paris, Gallimard, 1959-1995, vol.
3, note 10, p. 208. Voir Claude Lévi-Strauss, « Jean-Jacques Rousseau,
fondateur des sciences de 'homme », dans Samuel Baud-Bovy et al.,
Jean-Jacques Rousseau, Neuchitel, La Baconniere, 1962, p. 239-248 ;
Robert Wokler, « Perfectible Apes in Decadent Cultures : Rousseau’s
Anthropology Revisited », Daedalus, vol. 107, 1978, p. 107-134 ;
Christopher Frayling et Robert Wokler, « From the Orang-utan to the
Vampire : Towards an Anthropology of Rousseau », dans Ralph A.
Leigh (ed.), Rousseau after 200 Years : Proceedings of the Cambridge
Bicentennial Colloquium, Cambridge, Cambridge University Press, 1982,
p. 109-129.

21. 1bid.

22.1bid., p. 142, 162 ; Jean-Jacques Rousseau, Essai sur l'origine des
langues, ou il est parlé de la mélodie, et de l'imitation musicale (1781), éd.
Angele Kremer-Marietti, Paris, Aubier Montaigne, 1974, p. 210-213.
Voir M. Duchet, Anthropologie et histoire au siécle des Lumiéres (1971),
postface de Claude Blanckaert, Paris, Albin Michel, 1995, p. 335 sq.
23.Monboddo, Of the Origin and Progress of Language, vol. 1, Second
Edition with large Additions and Corrections, Edimbourg-Londres,



Balfour-Cadell, 1774, chap. iv et v, et notamment p. 347-348.

24. Alan Barnard, « Monboddo’s Orang Outang and the Definition of
Man », dans Raymond Corbey et Bert Theunissen (eds.), Ape, Man,
Apeman : Changing Views since 1600, Leiden, Leiden University, 1995,
p. 72-85.

25. Monboddo, Antient Metaphysics, 6 vol., Edimbourg-Londres, Bell et
Bradfute-Cadell, 1779-1799, vol. 3 (1784), Appendix, p. 336-337. Voir
Richard Nash, Wild Enlightenment : The Borders of Human Identity in the
Eighteenth Century, Charlottesville, Virginia University Press, 2003,
chap. v.

26. Ibid., p. 367.

27.Monboddo, « Preface » a An Account of a Savage Girl, Caught Wild in
the Woods of Champagne. Translated From the French of Madam H-T. With a
Preface, Containing Several Particulars Omitted in the Original Account,
Edimbourg, Kincaid et Bell, 1768 ; Id., Antient Metaphysics, op. cit., vol.
4 (1795), Appendix, p. 403-408. Voir Julia Doutwhaite, « Rewriting the
Savage : The Extraordinary Fictions of the “Wild Girl of Champagne” »,
Eighteenth-Century Studies, vol. 28 (2), 1994-1995, p. 163-192 ;Id., The
Wild Girl, Natural Man, and the Monster : Dangerous Experiments in the Age
of Enlightenment, Chicago, University of Chicago Press, 2002, p. 11-69.
28. Monboddo, Origin and Progress of Language, op. cit., vol. 1 (1774),
p. 144, italiques dans 'original ; voir aussi Id., Account of a Savage Girl,
op. cit., p. Xvii.

29. Aaron Garrett, « Human Nature », dans Knud Haakonssen (ed.), The
Cambridge History of Eighteenth-Century Philosophy, ~Cambridge,
Cambridge University Press, 2006, p. 183.

30. Voir la lettre de James Beattie a Beilby Porteus, évéque de Londres
et actif abolitionniste (17 décembre 1779), dans William Forbes, An
Account of the Life and Writings of James Beattie, 2 vol., Londres, Roper,
1824, vol. 2, p. 64-65.

31.James Beattie, « On the Lawfulness and Expediency of Slavery,
Particularly that of the Negroes, Written in the Year 1778 », dans The
Works of James Beattie, introduction de Roger ]. Robinson, 10 vol.,
Londres, Routledge-Thoemmes Press, 1996, vol. 10, p. 6, italiques dans
I'original.

32. Monboddo, Antient Metaphysics, op. cit., vol. 4, p. 177.

33. Ibid., vol. 3, p. 144-145, note.

34. Ibid. David Hume, « Of National Characters » (1748 ; mais le passage
en question date de 1753 ; il a ensuite été révisé en 1777), dans Essays
Moral, Political and Literary, éd. Eugene F. Miller, Indianapolis, Liberty
Fund, 1985, p. 208, 629-630. Voir S. Sebastiani, The Scottish
Enlightenment, op. cit., chap. i et iv. Monboddo critique la philosophie de
Hume dans plusieurs parties de son ouvrage : voir, notamment, Antient
Metaphysics, op. cit., vol. 1 (1779), liv. I, chap. xxi ; vol. 2 (1782), liv. 1,
11, chap. vi.

35. Monthly Review, vol. 51, 1774, p. 441.

36. Candid Reflections upon the Judgement Lately Awarded by the Court of



King’s Bench, in What is Commonly Called The Negroe Cause, by a Planter,
Londres, Lowndes, 1772.

37. Winthrop D. Jordan, White over Black : American Attitudes toward the
Negro, 1550-1812, Chapel Hill, University of North Carolina Press, 1968,
p. 228.

38. Edward Long, The History of Jamaica, or, General Survey of the Ancient
and Modern State of That Island : with Reflections on Its Situation,
Settlements, Inhabitants, Climate, Products, Commerce, Laws, and
Government, 3 vol., Londres, T. Lowndes, 1774, vol. 2, liv. I1I, p. 353-354.
39, Ibid., p. 358.

40. Ibid.

41, Ibid., p. 369.

42, 1bid., p. 370.

43. Miles Ogborn, « Discriminating Evidence : Closeness and Distance
in Natural and Civil Histories of the Caribbean », Modern Intellectual
History, vol. 11 (3), 2014, p. 629-651.

44, Les descriptions du comportement éduqué et modeste des singes
exhibés dans la haute société contribuaient a la diffusion de cette
image. On peut rappeler notamment « Madame Chimpanzé », en
provenance d’Angola, arrivée a Londres en 1738, amatrice de thé et de
vétements de soie, et devenue une célébrité. Voir Londa Schiebinger,
« The Gendered Ape », Nature’s Body : Gender in the Making of Modern
Science, Boston, Beacon Press, 1994, p. 75-114.

45. E. Long, The History of Jamaica, op. cit., vol. 2, liv. 111, p. 364.

46. Id., Candid Reflections, op. cit., p. 48-49.

47.1d., The History of Jamaica, op. cit., vol. 2, liv. I, p. 370. C’est ici que
Long place sa note dans laquelle il cite favorablement Monboddo.

48. Ibid., p. 365.

49, Ibid., p. 371.

50. James Dunbar, Essays on the History of Mankind in Rude and Cultivated
Ages (1780), Londres-Edimbourg, Strahan-Balfour, 1781, p. 161-162.
51.Ibid., p. 162, 202-203. Camper est cité comme '« anatomiste
capable », celui qui a enfin résolu, au plan médical, la question de
I'identité supposée entre les organes des singes et ceux des humains,
ouverte par Tyson : Petrus Camper, « Account of the Organs of Speech
of the Orang Outang », Philosophical Transactions, vol. 69, 1779, p. 139-
159.

52.].Revel, « L’envers des Lumiéres », art. cit.

53.« LEurope et l'invention de la modernité » est le titre du
programme doctoral international, coordonné par Jacques Revel
entre 2009 et 2015, et dont le coeur a été l'historicisation de la
modernité comme mode spécifique de la contribution des historiens
au devenir des sciences sociales. Mes remerciements vont a Caroline
Béraud et a Philippe Roussin pour leur lecture attentive et
bienveillante de mon francais.



Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDESS

SCIEMCES
2CIALES

haStec

Laboratodre d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques
et des croyances

Makon o s Becharche en Soence
CHAS - URIVERGITE 2§

b NU enssilg'"

strasbourg

CARR

méthades et outils
pour édition structurée

toole nationals supdneurs
whird sciences de mlormation
et des biblothéoues

fondation
maison des
sCiences

de 'homme

cPrL
(AKX

Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisy scherisl 1 chist technicpes
LIMIR 40 I MWL WIS MR IN

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,

POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,

IMAGILE, MY

SCIENCE WORK.

DESIGN : WAHID

MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Comparer l’homme
	Monboddo, juge et érudit : esclavage, orang-outan et enfant sauvage
	L’orang-outan au service de l’esclavagisme du planteur  ⁂
	Nos partenaires

