Voir ’histoire. Théories
anciennes du récit

historique. Présentation

Anabases. Traditions et réceptions de I'Antiquité, n°7, 2008, p. 249-256

Adriana Zangara

Au-dela de I'ceil originaire : 'image et le récit

Reliée par la voie étymologique a lhistoire, la vision occupe
traditionnellement une place de choix dans le cadre de la pensée de
'origine. De lorigine aussi bien au sens du fondement de la
connaissance historique que du commencement de [lhistoire de
I'histoire : la dérivation du mot grec historia de idein (voir) est censée
authentifier la valeur de l'autopsie en tant que principe de véridicité

du récit et autoriser en méme temps lidentification du témoin

oculaire 2 la plus ancienne figure de I'historien’. Entretenue pendant
longtemps par la tradition historiographique, cette double valeur
d’origine attribuée a la vision deviendra par la suite, avec la
transformation de lhistoire en discipline scientifique, un élément
constitutif de 'image moderne de I'histoire des Anciens. Interrogée a
'aune des exigences de méthode formulées par la critique historique,
celle-ci sera alors rangée dans le cadre de ce que Hegel appelait
I'histoire « originale » et ne cessera pas, par la-méme, de nous
apparaitre comme une histoire « originaire », autrement dit : comme

la premiére expression d’'un savoir encore inentamé par I'expérience

moderne de la coupure et de la médiation?.

En choisissant d’étudier non pas la vision au sens premier mais le
comme si de la vision, cet ouvrage propose d’emblée un renversement
de la perspective a laquelle la tradition de I'ceil originaire nous a
accoutumés. Car, tout d’abord, cette « vision » n’est pas origine, mais
effet de I'histoire : c’est une fiction de vision produite par le langage
qui inverse, de facto, 'ordre originaire des termes du rapport entre
voir et histoire. De sorte que le regard que nous portons sur les
commencements de I'histoire change aussi de visée et, quittant la
dimension méthodologique de 1'établissement des faits, se tourne
plutét vers lopération de représentation de ceux-ci. Cette


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=89

problématique, d’ailleurs, loin de nous renvoyer aux temps les plus
reculés de T'historiographie grecque, ne surgit que tardivement, au
courant de I'époque hellénistique et romaine, a un moment crucial ot
les Anciens cessent progressivement de désigner par le mot
historial’enquéte, au sens hérodotéen, et commencent a I'employer
pour signifier le récit de ce qui est advenu. C’est a ce moment que la
question du voir se déplace du témoin vers le lecteur, de I'autopsie du
présent vers la représentation du passé et que la nécessité de « faire
voir » s'impose comme une tache majeure de Ihistoire, dont

I’historien ne s’acquitte que lorsque le lecteur-auditeur « croit voir ce
. fe s 1243 , . . . . , . .

qui a été dit” ». Lattribution explicite d’'une fonction « ostensive » au

récit historique marque un tournant majeur dans la longue histoire de

I’ historia : censé transformer « 'auditeur en spectateur” », et « faire de

> », ce récit ne peut assurer la convertibilité du dire en

'écoute la vue
« voir » quau prix du renversement de l'ancienne opposition sur
laquelle le privilege de la vue, au sens de 'autopsie, était fondé. Dénué
de tout rapport immédiat et spontané avec la vérité, le comme si voir va
entrainer 'histoire dans l'univers polymorphe et ambigu de I'image et
de l'imaginaire d’ou, finalement, elle n’est plus jamais sortie. Car,
chaque fois que I'histoire s’est pensée comme récit, le probleme de la
représentation s’est posé au premier plan, comme en témoigne la
réflexion menée dans les trente derniéres années sur le récit

historique « entre science et fiction », ou encore la toute derniére

réflexion de Paul Ricceur autour de I'aporie de I'image historique®.
Interroger ce lien étroit noué par les Anciens entre le récit historique
et I'image, c’est sortir leur historiographie du paradis originaire ou la
science historique moderne a fini par I'enfermer, et I'envisager comme

le lieu du surgissement d’une problématique de tres longue durée.

Les conditions de ce surgissement, pourtant, nous détournent
d’emblée de la tentation de nous installer hativement dans une trop
grande familiarité avec les soi-disant « péres de I'histoire ». Car force
est de constater que ce qui a rendu possible, de nos jours, le
questionnement épistémologique et rhétorique sur le récit historique
et la fonction poiétique de la représentation du passé, a été
précisément le renversement du présupposé qui, a I'époque
hellénistique et romaine, avait permis a I'histoire de devenir récit et de
se concevoir comme la représentation de ce qui s’est passé. A savoir,
I'idée que les res gestae,contrairement aux res fictae du poéte et a la res
dubia de lorateur, sont déja « faites » et lhistorien n'a qu'a les
« montrer » ; elles sont séparables de 1" historia rerum gestarum comme
le fond l'est de la forme et la cause de son effet ; elles lui sont aussi

antérieures et extérieures que la chose reflétée I'est au miroir qui la

reflete’. Faudrait-il en conclure que cette conception de I'histoire,
devenue l'embléme du réalisme naif, ne laisse transparaitre le
surgissement du probleme de la représentation que dans le travail
qu'elle accomplit pour l'occulter, a grand renfort de distinctions

jusqu’a nous jours ? Mais on manquerait ainsi toute I'ambiguité que



recéle, en fait, cette conception de l'histoire : regarder 'ancien miroir
de T'histoire pour y chercher autre chose que l'image inversée des
présupposés de la réflexion actuelle, c’est découvrir la multiplicité des
manieres dont I” historia a pu étre « vue » et « montrée » par tous ceux
qui, dans I'Antiquité - historiens, rhétoriciens, philosophes ou
scientifiques - ont réfléchi sur son statut et sa fonction. En nous
invitant a traverser la surface apparemment lisse de ce miroir, cet
ouvrage nous propose d’envisager cette multiplicité d’images comme
autant de reflets de différentes « théories » du récit historique : de
différentes facons de construire un point de vue, un dispositif
permettant de « voir » et de « faire voir » lhistoire dans une

perspective plutét que dans une autre.

Deux manieéres de « voir » le récit de I'histoire :

empeiria et epideixis

Saisir cette ambiguité c’est avant tout comprendre le sens de la
problématique qu’engendre le partageres gestae/historia dans un
contexte ou I'absence de considération du sens que le récit donne aux
faits qu’il raconte fut d’abord la conséquence de deux maniéres
assurément antinomiques de concevoir la « vérité » de la matiere
historique et le statut du récit lui-méme. Car, si I'histoire ne devient
récit qu’a partir du moment o, autour du iv® siécle, s’opere le partage
entre historia et res gestae, ce récit place d’emblée I'histoire face a une
alternative qui est aussi, pour les historiens, une double impasse.
Marquée, d’'un coté, par la célebre définition aristotélicienne de la
narration historique comme simple legein ta genomena, et, de I'autre,
par la conception isocratéenne et par la suite latine de Ihistoire
comme opus oratorium, cette alternative explicite toute 'ambivalence
du rapport que I'écriture de I'histoire entretient avec son dehors. Car,
si les faits sont déja « faits » alors, ou bien le récit qui les montre n’est
qu'une simple duplication du réel qui ne vaut que pour ce qu'il
rapporte, ou bien il ne vaut que pour la maniére dont I'historien
raconte, pour son talent et sa maitrise de 'art de I'exposition. Dans le
premier cas l'histoire, prisonniére, contrairement a la poésie, de la
vérité empirique de ce qui a eu lieu, partage les limites
épistémologiques de son objet : incapable de dominer par des liens
conceptuels la dispersion infinie de ses objets, et donc de passer du
particulier a l'universel, elle se range, dans la perspective de
I'opposition épistémologique entre peira et logos, du cdté du constat
empirique. D’Aristote a Sénéque, en passant par Sextus Empiricus et
Galien, l'histoire-récit des historiens sera destinée ainsi a partager,
aux yeux des philosophes, toutes écoles confondues, le méme statut
que lhistoire-information des grammairiens et des médecins
empiristes. Envisagée, en revanche, dans la perspective de I'opposition

rhétorique entre agone t epideixis, I'histoire, libre de toute exigence



probatoire face a un vrai censément avéré et incontestable, sans
rapport avec les enjeux du présent mais visant la postérité et la gloire,
finit par se ranger exactement la ol Aristote avait exclu qu'elle se
trouve, c'est-a-dire a c6té de la poésie, mais d'une poésie
rhétoriquement entendue comme epideixis. C’est pourquoi, d’Isocrate a
Quintilien, les rhétoriciens qui s’intéressent a l'histoire s’en tiennent
aux questions formelles : ils respectent les exigences d'un genre qui

est fait pour I’ ostentatio,non pour la demonstratio.

Constat empirique, performance littéraire : dans les deux cas, ce qui
est nié c’est précisément la fonction enseignante que revendiquent les
historiens : 'ambition de l'histoire d’expliciter le sens du réel et d’agir
sur celui-ci, au moyen de ses « lecons ». Le dispositif de séparation
entre res gestae et historia, ne serait-ce que pour les issues aporétiques
qu’il engendre, apparait alors moins comme la réponse a une question
que les Anciens auraient cru trancher ou occulter de cette maniére
que comme la source du questionnement d’ou découle finalement la
réflexion historienne sur la représentation. Saisir le fonctionnement
de maniéres de « faire voir » aussi complexes que la sunopsisdans la
science de I'histoire universelle polybienne ou de I’ enargeiadans la
rhétorique de | historia magistra vitae, c’est comprendre la question a
laquelle elles s’efforcent de répondre : comment échapper a la fois a la
référence insignifiante d’'un récit-copie et a 'auto-référence d’un récit
ou l'acte de raconter finit par se scinder du réel lui-méme ? Une
question qui, mise en résonance avec les interrogations actuelles, fait
apparaitre les structures profondes, les termes mémes des antinomies
d’ou prennent forme, encore aujourd’hui, nos débats sur le récit : est-il
un constat ou une performance ? montre-t-il ou démontre-t-il ?
rapporte-t-il ou explique-t-il ? La réflexion sur la narration et la
représentation historiques n’a donc cessé de se mouvoir entre ces
deux péles extrémes et antinomiques qui correspondent d’ailleurs
exactement aux deux aspects par lesquels les Anciens définissaient le
statut de I'image mentale : la réplique de I'absent, propre a I'image en
tant que copie (I’ eikon), et I'exhibition d’une présence qui caractérise,
en revanche, I'image en tant que visibilité offerte aux yeux (le
phantasma)®. Effet de trés longue durée de la distinction res
gestae/historia, I'équation ancienne entre raconter et représenter a fini
par survivre a l'effacement de la distinction elle-méme : en liant
étroitement le destin de | 'historia a celui de I'image, les Anciens ont
durablement inscrit dans I'interprétation de la nature et de la fonction
du récit historique les apories qui découlent de ce que nous appelons
aujourd’hui la structure bipolaire de I'idée de représentation, a savoir,

sa double dimension transparente et opaque, transitive et intransitive
9



Deux maniéres de « faire voir » I’histoire : sunopsis

et enargeia

Les deux maniéres de « faire voir » analysées dans cet ouvrage - qui
correspondent aux deux grandes catégories de la vision historienne :
la « vision de loin » et « la vision de prés » - s’inscrivent pleinement
dans cette problématique et explicitent la dialectique complexe de
I'image, entre le renvoi a I'absence et la visibilité de la présence.
Conceptualisées au moyen des notions de sunopsis et d’ enargeia, ces
modalités de la représentation historique sont a la fois deux manieéres
de « faire voir » les res gestae, et deux manieres par lesquelles I historia
rerum gestarum se montre elle-méme aux lecteurs en exhibant sa

capacité de « faire voir ».

Identifiée, par Lucien, au point de vue zénithal et détaché du Zeus

homérique capable de « voir des deux cotés'® », la sunopsis, en tant que
modalité transparente et transitive de représentation des faits,
exprime, a partir de Thucydide, 'exigence d’impartialité d’'un récit
qui, en dépassant tout ce qu'il y a de partiel dans chaque point de vue,
sait offrir a ses lecteurs 'indispensable ressaisissement unificateur des
diverses expériences dans lesquelles se disperse un événement. Mais
comment rendre la synchronie des événements dans la diachronie
inévitable du récit ? L'idéal d’'une représentation synoptique qui serait
une mimésis du tota simul finit par buter sur les limites de I'écriture
narrative ou, plus exactement, sur les limites de la compréhension du
lecteur : obligé de courir apres les événements concomitants, le

lecteur de Thucydide, comme le remarquait Denys d’Halicarnasse, finit

par ne plus rien comprendre’!. Simpose alors une autre conception
de la sunopsis en tant que critére de la bonne composition du récit.
Cest pour rendre a la fois facile et agréable au lecteur la
compréhension d'un récit qu'il faut, comme le recommandent Cicéron,
Denys d’Halicarnasse et Lucien, lui donner une forme « organique ».
Car la forme organique est eusynoptique: le lecteur peut facilement
I'embrasser d'un seul coup du début a la fin, en saisissant le
mouvement continu qui engendre, les uns apres les autres, tous les
éléments qui la composent en les conservant tous simultanément
présents au regard de lesprit. Condition de production et
d’intelligibilité de 1" historia, cette sunopsis n’envisage évidemment la
représentation que dans sa dimension opaque et intransitive, c’est-a-
dire non pas en tant qu’elle montre quelque chose, mais en tant qu’elle

se montre a quelqu’un.

Quant a 1’ enargeia, son pouvoir de susciter, par la force d’'images
particulierement « frappantes », I'émotion et lidentification des
lecteurs aux témoins et aux acteurs de l'histoire, il se préte aussi a des
interprétations divergentes. Envisagé dans sa dimension transparente,

I" enargeia apparait comme la représentation fidele de I'expérience



vivante qu’elle exprime, comme un tableau capable de reproduire,

selon les mots de Polybe, « I enargeia et I’ emphasis des étres réels'? ».
Mais sur quelle ressemblance se fonde I'image mentale du lecteur ? De
lors qu'on prend en compte le regard du lecteur, I ut pictura historia
change de signification. Comme le montre Plutarque, en faisant en
quelque sorte I ekphrasis des « tableaux » de bataille thucydidéens, ce
qui permet finalement de construire I'identité de ce qui est représenté
n’est autre que I'acte méme de présenter le récit comme un tableau :

« Voyez Demosthéne mettant les Athéniens en ligne le long du rivage

escarpé de Pylos °... » La performativité de la parole qui « fait voir »
implique des opérations complexes entre des énoncés « silencieux »
qui laissent la parole aux faits eux-mémes et une énonciation qui doit
se faire entendre afin que la représentation puisse se présenter elle-
méme en tant qu'elle représente quelque chose : voyez Thucydide
donnant a son récit « le relief d’'un tableau »... Et pourtant, lorsqu’on
ne lit Thucydide que pour chercher dans ses « tableaux » des
morceaux de bravoure, comme il arrivera chez les théoriciens de I’
ekphrasis a 'époque impériale, son art de peintre finira par perdre tout
pouvoir de persuasion. C’était ce qu'avait déja compris Polybe,
lorsque, pour critiquer lhistoire « tragique » de Phylarque, il avait

détaillé les ressorts employés par I'art de « mettre sous les yeux » afin

de mieux abuser le jugement des lecteurs'” : réduire la représentation
a sa dimension autotélique, ne 'envisager que dans une perspective

hédoniste, c’est la priver de toute efficacité réelle.

Mais comment faire en sorte que la visibilité de 'image - condition de
possibilité de l'effectivité de la représentation, a I'instar de la lumiére

qui, comme disait Chrysippe, ne « saurait faire voir ce qu’elle

enveloppe sans faire voir 2 la fois elle-méme®

» — ne finisse pas par
occulter, par lexhibition de sa propre présence, la vocation
référentielle de I'image ? Une réponse est fournie par I'emploi de la
sunopsis et de 1 ’enargeia dans le cadre de ces deux phénomeénes
nouveaux de I'historiographie hellénistique et romaine que sont d’'une
part, la science de lhistoire universelle polybienne et, de 'autre, la
rhétorique de I'histoire exemplaire qui aura son apogée dans le Vies de
Plutarque. Dans les deux cas, la maniére de « faire voir » parvient en
quelque sorte a mettre au service du référent les aspects opaques de la
représentation, c’est-a-dire tout ce qui fait de la sunopsis la condition
de possibilité de la compréhension d’'une forme et de I enargeia la
condition de possibilité de la perception d’'une force. Cette réussite
repose sur I'inscription de ces conditions de possibilité dans les faits
eux-mémes. Dans l'histoire polybienne, les événements du monde ont
déja acquis par eux-mémes une forme organique et sont devenus, par
la grace de la conquéte romaine et par le bon vouloir de la Tuché, un



objet « universel ». Dans le cadre de I'histoire exemplaire, les exploits
de la vertu possédent en eux-mémes leur force de persuasion, une
force entrainante capable de susciter des effets puissants d’admiration
et de désir. La fonction ostensive du récit historique devient alors une
fonction de dévoilement de l'invisible. Raconter du début a la fin
I'histoire d’'une conquéte qui, en moins de cinquante trois ans, a
transformé le monde, c’est recomposer ce corps qu'est devenue
I’histoire mondiale, c’est montrer 'intrigue secrete des événements du
point de vue de celle qui en est le véritable auteur, a savoir cette
Tuchéqui a fait de la conquéte romaine « son projet le plus beau et le

plus utile'® », Raconter, d’autre part, les gestes des hommes vertueux

c’est, comme le dit Plutarque, « peindre des 4mes'” » : faire apparaitre
les ressorts cachés de ce « démiurge » plus efficace de n’importe quel
artiste qu’est la vertu, et apprendre aux lecteurs a « voir » ces
« tableaux » avec les yeux de ceux qui 'aiment, bref, comme les héros

eux-mémes.

Le concept crucial de I'histoire polybienne est celui de forme interne :
il permet a la fois de sauver la sunopsis des risques impliqués par la
fermeture du récit sur lui-méme et de lui offrir un objet
« scientifique » a la hauteur de son ambition exorbitante de
compréhension. Un objet qui est « donné » a lhistorien par la
conjoncture événementielle : a partir du moment o, avec la deuxieme
guerre punique, s’affirme la volonté impérialiste de Rome, « " historia
aboutit a former un tout organique, les événements d’Italie et

d’Afrique s’entrelacent avec ceux d’Asie et de Grece et 'ensemble tend

vers une seul et méme fin'® ». On ne saurait comprendre le sens de
cette historia qui est d’emblée événement et récit, sans penser aux
deux autres grands modeles de forme interne que sont d'une part le
kosmos stoicien et de l'autre le muthos aristotélicien. Ils permettent
d’expliciter toute 'ambiguité d’une histoire qui est universelle parce
qu'elle est « mondiale » et parce qu’elle est une « action unique » et
dans laquelle coexistent deux conceptions de la composition
organique : une conception objective et quasi-physique, qui résulte
des effets de la domination romaine, et une conception opérationnelle
et quasi-poétique qui caractérise I'action de la Tuché. Grice a Rome,
I'histoire devient un monde « stoicien » qui, en raison de la connexion
interne et rationnelle entre les événements qui le constituent,
transforme le statut ontologique desres gestae et le statut
épistémologique de leur connaissance. Car, intégrés dans une totalité
dont ils sont les éléments conjoints et solidaires, les faits acquierent
une intelligibilité et une nécessité qui résultent de la place qu'ils
occupent au sein de la totalité. Mais si Rome « mondialise » I'histoire,
c’est la Tuchéqui la rend « merveilleuse ». Le muthos le plus beau, disait
Aristote, est le plus surprenant : des faits nécessaires semblent alors se

produire par I'effet du hasard ( apo tuchés)'®. Inconcevable sans le
recours aux modes d’intelligibilité propre a l'intrigue poétique, la

grande péripétie de I'histoire universelle - des faits éparpillés qui,



contre toute attente, par I'action de la Tuché,s’entrelacent, s’orientent
simultanément vers un seul et méme but et aboutissent a former un
tout organique - utilise et renverse la logique aristotélicienne du
spectacle et de la fiction. La concordance des faits liés par un
enchalnement causal et finalisé devient vraiment 'effet d’'un hasard
qui agit vraiment a dessein : la Tuché est le vrai poete de I'histoire. La
perspective synoptique remplace celle de la fiction : tandis que celle-ci
vise a faire « paraitre » sensé ce qui normalement ne I’est pas, sa force
a elle consiste plutdt a faire « apparaitre » aux lecteurs le sens d’un

spectacle inaccessible aux acteurs eux-mémes.

Faire apparaitre l'invisible : tel est aussi I'objectif de 1" enargeia des
« belles images de la vertu » cheres a la rhétorique de 1" historia
magistra vitae. Portraits de 'esprit, montrant aux lecteurs l'image
vivante des vertus en action, ces « tableaux » sont des anti- ekphrasis :
leur enargeia n’est pas l'effet de I'art de I'écrivain, mais de la chose
qu'ils représentent, I'effet de la force motrice de la vertu. Les admirer
c’est admirer cette force qui les rend puissants et qui les distingue
décidément des images artistiques, « car un ouvrage artistique peut
nous charmer par sa beauté sans entrainer nécessairement
I'admiration pour son auteur [...]. La vertu au contraire, par les actes
qu'elle inspire, nous dispose non seulement a admirer les belles

actions, mais en méme temps a rivaliser avec ceux qui les ont

accomplies? ». Bien plus performante que l'image artistique qui ne
produit que des effets esthétiques, I'image des actions vertueuses
posseéde une force active qui est inépuisable : elle fait de désir de faire
et d’étre et elle engendre, par ce désir, d’autres belles actions. Ce
concept crucial de force motrice emprunte son mode de
fonctionnement a la fois a une notion clé de la gnoséologie
hellénistique - I enargeiades phénomenes vrais - et a la conception
proprement oratoire et poétique de 1" enargeia qui rattache sa force
non pas aux effets d'un « métier », mais aux transports de
I'imagination. Car | enargeia des belles images de la vertu possede a la
fois la force de la vérité de I’ enargeia des philosophes, et la force
« visionnaire » de 1" enargeia qui, de la métaphore aristotélicienne
jusqu’a la phantasia longinienne, est définie par son pouvoir d’« animer
I'inanimé » et de donner forme a l'invisible. Comme un phantaston,
I'objet générateur des images, elle produit par elle-méme un pathos qui
est le révélateur de sa vérité ; comme la phantasia des orateurs et des
poétes « inspirés », elle sait engendrer des effets entrainants
d’enthousiasme et d’exaltation. A cette différence prés que le pathos
produit par les belles images de la vertu doit se convertir en ethos :
monstration d’un paradigme offert a 'admiration et a 'émulation des
lecteurs, cette enargeiapossede une finalité qui fait de lhistoire un
instrument d’amélioration de soi, une « philosophie pratique ».

En profitant de I'ambiguité qui résulte de la double pertinence des
notions de sunopsiset d’ enargeia dans le domaine de la philosophie et



dans celui des arts du discours, ces deux maniéres de « faire voir »
mises en ceuvre la science de I'histoire universelle polybienne et la
rhétorique de T'histoire pédagogique, contredisent radicalement a la
fois la vision rhétorique de T'histoire et celle qu'en proposent les
philosophes. Dépassement, 'une comme l'autre, d’une conception
épidictique de la monstration historique, elles dépassent aussi, par la
mise hors jeu de I'idée de ressemblance, une conception de I'imitation
comme copie : 'image synoptique de I'histoire universelle n’est pas la
réplique du plan de la Tuché, elle est plutét I analogon d’une opération :
« De méme que la Tuché a incliné d’un seul coté et forcé a tendre vers
un seul but tous les événements de la terre, de méme, il faut par les
moyens de 'histoire concentrer dans une seule vue synthétique, pour
les lecteurs, le plan qu’elle a appliqué pour la réalisation d’une série

universelle d’événements®!, » Quant aux belles images de la vertu, ce
qui les caractérise c’est moins leur renvoi a un référent objectif, que
leur fonction de délégués a la représentation d’'un modele, d’une

référence morale.

Faut-il en conclure que ces deux maniéres de « faire voir » marquent
aussi le dépassement de la distinction entre res gestae e t historia ?
Evénement et récit, I' historia somatoeidé polybienne pose pour la
premiere fois la question de 'homonymie de I'histoire, mais si elle
révele tout le pouvoir poiétique de configuration exercé par la forme a
I'égard du contenu, elle ne le fait qu’au moment ot l'historien le dénie
pour l'attribuer a cette instance supérieure et extérieur qu'est la
Tuché. Quant aux images de la vertu, leur pouvoir de faire oublier la
mimésis du « tableau » au profit de " imitatiodu modele est finalement
moins 'effet de I'effacement de la distinction entre faits et récit que
Ieffet de cet oubli de la différence entre représentant et représenté
qu'est le secret méme d’une mimésis réussie. Allons-nous adresser alors
a l'encontre du « faire voir » le soupgon d’avoir « inventé » et installé
durablement l'illusion référentielle au coeur de I'historiographie ? Au

lieu de placer les anciens récits historiques au méme banc d’accusation

que le roman réaliste du xix® siécle, cet ouvrage préfére insister plutot,
en conclusion, sur que ce qui est, sans doute, leur véritable
« invention ». A savoir, le corrélat objectif de la représentation
d’ensemble et de la représentation évidente : « I'étre-ensemble » des
faits, '« évidence » des faits.

Notes

1. Isidore de Séville, Etymologiarum sive Originum, 1, 41 : “ Dicta Graece
historia apo tod historein, id est videre vel cognoscere. Apud veteres nemo
conscribebat historiam nisi is qui interfuisset et ea quae conscribenda essent

vidisset. Melius oculis quae fiunt deprehendimus, quam auditione colligimus.



Quae enim videtur, sine mendacio proferuntur.”

2.Cf.F. Hegel, Lecons sur la philosophie de lhistoire, Paris, Vrin, 1987,
p. 17-18.

3. Lucien, Comment il faut écrire Uhistoire, 51.

4. C'est I'expression employée par Plutarque au sujet de Thucydide,
dans La Gloire des Athéniens, 347 A.

5.1a formule est utilisée par Longin a propos d’Hérodote, Traité du
Sublime, XXVI, 2.

6. P. Ricoeur , La mémoire, l'histoire, 'oubli, Paris, Le Seuil, 2000.

7. Pour cette image du miroir voir notamment Lucien, Comment il faut
écrire U'histoire, 50 et Plutarque, La Gloire des Athéniens, 354 E.

8. Pour une analyse de cette double dimension de I'image chez Platon
et Aristote, voir Ricoeur, La mémoire, p. 7-24.

9. Voir L. Marin, De la représentation, Paris, Gallimard-Le Seuil, 1994,
p. 369 sq.

10. Lucien, Comment il faut écrire l'histoire, 49.

11. Denys d’Halicarnasse, Sur Thucydide, XI, 3 ,14.

12. Polybe, Histoires, XII, 25 h 1-6.

13. Plutarque, La Gloire des Athéniens, 347 B.

14. Polybe, Histoires, 11, 56.

15. Cf. Aetius, 1V, 12,1.

16. Polybe, Histoires, 1,4,1.

17. Plutarque, Alex., 1, 3.

18. Polybe, Histoires, 1, 3, 4.

19. Aristote, Poétique, 1452 a 1 sq.

20. Plutarque, Péricles, 2, 2-4.

1. Histoires, 1, 1,4.

N

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui

apportent des

financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE

haStec

CONCEPTION :

EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE

. fondation
SHAUTES I maison des
ETUDES= e of mtheopelegie sciences
SCIFNCFEH-. des ﬁ.‘.:xrn:..dlmr-.-cll;uir}.:u:« de 'homme
SOCIALES . et des croyances
[ ]
PDN = =1 I
_ . =i |
u néthodes et outils

W sbructurée

RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).


https://savoirs-infos.ehess.fr

(‘l- Kxa e DEVELOPPEMENT :

. "g L DAMIEN
enSSI Centre Alexandre-Koyré RISTERUCCI,
Histoine dess scierois ot ches technicpees IMAGILE, MY
|} £ & L

SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.

strasbourg des sciences deeformaton

et des bibkothégues

AnnniA
WS o B,


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Au-delà de l’œil originaire : l’image et le récit
	Deux manières de « voir » le récit de l’histoire : empeiria et epideixis
	Deux manières de « faire voir » l’histoire : sunopsis et enargeia
	Nos partenaires

