
Voir l’histoire. ThéoriesVoir l’histoire. Théories
anciennes du récitanciennes du récit
historique. Présentationhistorique. Présentation

Anabases. Traditions et réceptions de l'AntiquitéAnabases. Traditions et réceptions de l'Antiquité , , n°7n°7 , , 20082008, , p. 249-256p. 249-256

Au-delà de l’œil originaire : l’image et le récit
Reliée par la voie étymologique à l’histoire, la vision occupe
traditionnellement une place de choix dans le cadre de la pensée de
l’origine. De l’origine aussi bien au sens du fondement de la
connaissance historique que du commencement de l’histoire de
l’histoire : la dérivation du mot grec historia de idein (voir) est censée
authenti"er la valeur de l’autopsie en tant que principe de véridicité
du récit et autoriser en même temps l’identi"cation du témoin
oculaire à la plus ancienne "gure de l’historien1. Entretenue pendant
longtemps par la tradition historiographique, cette double valeur
d’origine attribuée à la vision deviendra par la suite, avec la
transformation de l’histoire en discipline scienti"que, un élément
constitutif de l’image moderne de l’histoire des Anciens. Interrogée à
l’aune des exigences de méthode formulées par la critique historique,
celle-ci sera alors rangée dans le cadre de ce que Hegel appelait
l’histoire « originale » et ne cessera pas, par là-même, de nous
apparaître comme une histoire « originaire », autrement dit : comme
la première expression d’un savoir encore inentamé par l’expérience
moderne de la coupure et de la médiation2.

En choisissant d’étudier non pas la vision au sens premier mais le
comme si de la vision, cet ouvrage propose d’emblée un renversement
de la perspective à laquelle la tradition de l’œil originaire nous a
accoutumés. Car, tout d’abord, cette « vision » n’est pas origine, mais
e1et de l’histoire : c’est une "ction de vision produite par le langage
qui inverse, de facto, l’ordre originaire des termes du rapport entre
voir et histoire. De sorte que le regard que nous portons sur les
commencements de l’histoire change aussi de visée et, quittant la
dimension méthodologique de l’établissement des faits, se tourne
plutôt vers l’opération de représentation de ceux-ci. Cette

Adriana Zangara

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=89


problématique, d’ailleurs, loin de nous renvoyer aux temps les plus
reculés de l’historiographie grecque, ne surgit que tardivement, au
courant de l’époque hellénistique et romaine, à un moment crucial où
les Anciens cessent progressivement de désigner par le mot
historial’enquête, au sens hérodotéen, et commencent à l’employer
pour signi"er le récit de ce qui est advenu. C’est à ce moment que la
question du voir se déplace du témoin vers le lecteur, de l’autopsie du
présent vers la représentation du passé et que la nécessité de « faire
voir » s’impose comme une tache majeure de l’histoire, dont
l’historien ne s’acquitte que lorsque le lecteur-auditeur « croit voir ce
qui a été dit3 ». L’attribution explicite d’une fonction « ostensive » au
récit historique marque un tournant majeur dans la longue histoire de
l’ historia : censé transformer « l’auditeur en spectateur4 », et « faire de
l’écoute la vue5 », ce récit ne peut assurer la convertibilité du dire en
«  voir  » qu’au prix du renversement de l’ancienne opposition sur
laquelle le privilège de la vue, au sens de l’autopsie, était fondé. Dénué
de tout rapport immédiat et spontané avec la vérité, le comme si voir va
entraîner l’histoire dans l’univers polymorphe et ambigu de l’image et
de l’imaginaire d’où, "nalement, elle n’est plus jamais sortie. Car,
chaque fois que l’histoire s’est pensée comme récit, le problème de la
représentation s’est posé au premier plan, comme en témoigne la
ré;exion menée dans les trente dernières années sur le récit
historique « entre science et "ction », ou encore la toute dernière
ré;exion de Paul Ricœur autour de l’aporie de l’image historique6.
Interroger ce lien étroit noué par les Anciens entre le récit historique
et l’image, c’est sortir leur historiographie du paradis originaire où la
science historique moderne a fini par l’enfermer, et l’envisager comme
le lieu du surgissement d’une problématique de très longue durée.

Les conditions de ce surgissement, pourtant, nous détournent
d’emblée de la tentation de nous installer hâtivement dans une trop
grande familiarité avec les soi-disant « pères de l’histoire ». Car force
est de constater que ce qui a rendu possible, de nos jours, le
questionnement épistémologique et rhétorique sur le récit historique
et la fonction poïétique de la représentation du passé, a été
précisément le renversement du présupposé qui, à l’époque
hellénistique et romaine, avait permis à l’histoire de devenir récit et de
se concevoir comme la représentation de ce qui s’est passé. À savoir,
l’idée que les res gestae,contrairement aux res fictae du poète et à la res
dubia de l’orateur, sont déjà « faites » et l’historien n’a qu’à les
« montrer » ; elles sont séparables de l’ historia rerum gestarum  comme
le fond l’est de la forme et la cause de son e1et ; elles lui sont aussi
antérieures et extérieures que la chose re;étée l’est au miroir qui la
reflète7. Faudrait-il en conclure que cette conception de l’histoire,
devenue l’emblème du réalisme naïf, ne laisse transparaître le
surgissement du problème de la représentation que dans le travail
qu’elle accomplit pour l’occulter, à grand renfort de distinctions
jusqu’à nous jours ? Mais on manquerait ainsi toute l’ambiguïté que



recèle, en fait, cette conception de l’histoire : regarder l’ancien miroir
de l’histoire pour y chercher autre chose que l’image inversée des
présupposés de la ré;exion actuelle, c’est découvrir la multiplicité des
manières dont l’ historia a pu être « vue » et « montrée » par tous ceux
qui, dans l’Antiquité – historiens, rhétoriciens, philosophes ou
scienti"ques – ont ré;échi sur son statut et sa fonction. En nous
invitant à traverser la surface apparemment lisse de ce miroir, cet
ouvrage nous propose d’envisager cette multiplicité d’images comme
autant de re;ets de di1érentes « théories » du récit historique : de
di1érentes façons de construire un point de vue, un dispositif
permettant de « voir » et de « faire voir » l’histoire dans une
perspective plutôt que dans une autre.

Deux manières de « voir » le récit de l’histoire :
empeiria et epideixis

Saisir cette ambiguïté c’est avant tout comprendre le sens de la
problématique qu’engendre le partage res gestae/historia dans un
contexte où l’absence de considération du sens que le récit donne aux
faits qu’il raconte fut d’abord la conséquence de deux manières
assurément antinomiques de concevoir la « vérité » de la matière
historique et le statut du récit lui-même. Car, si l’histoire ne devient
récit qu’à partir du moment où, autour du iv e siècle, s’opère le partage
entre historia et res gestae, ce récit place d’emblée l’histoire face à une
alternative qui est aussi, pour les historiens, une double impasse.
Marquée, d’un coté, par la célèbre dé"nition aristotélicienne de la
narration historique comme simple legein ta genomena , et, de l’autre,
par la conception isocratéenne et par la suite latine de l’histoire
comme opus oratorium, cette alternative explicite toute l’ambivalence
du rapport que l’écriture de l’histoire entretient avec son dehors. Car,
si les faits sont déjà « faits » alors, ou bien le récit qui les montre n’est
qu’une simple duplication du réel qui ne vaut que pour ce qu’il
rapporte, ou bien il ne vaut que pour la manière dont l’historien
raconte, pour son talent et sa maîtrise de l’art de l’exposition. Dans le
premier cas l’histoire, prisonnière, contrairement à la poésie, de la
vérité empirique de ce qui a eu lieu, partage les limites
épistémologiques de son objet : incapable de dominer par des liens
conceptuels la dispersion in"nie de ses objets, et donc de passer du
particulier à l’universel, elle se range, dans la perspective de
l’opposition épistémologique entre peira e t logos, du côté du constat
empirique. D’Aristote à Sénèque, en passant par Sextus Empiricus et
Galien, l’histoire-récit des historiens sera destinée ainsi à partager,
aux yeux des philosophes, toutes écoles confondues, le même statut
que l’histoire-information des grammairiens et des médecins
empiristes. Envisagée, en revanche, dans la perspective de l’opposition
rhétorique entre agone t epideixis, l’histoire, libre de toute exigence



probatoire face à un vrai censément avéré et incontestable, sans
rapport avec les enjeux du présent mais visant la postérité et la gloire,
"nit par se ranger exactement là où Aristote avait exclu qu’elle se
trouve, c’est-à-dire à côté de la poésie, mais d’une poésie
rhétoriquement entendue comme epideixis. C’est pourquoi, d’Isocrate à
Quintilien, les rhétoriciens qui s’intéressent à l’histoire s’en tiennent
aux questions formelles : ils respectent les exigences d’un genre qui
est fait pour l’ ostentatio,non pour la demonstratio.

Constat empirique, performance littéraire : dans les deux cas, ce qui
est nié c’est précisément la fonction enseignante que revendiquent les
historiens : l’ambition de l’histoire d’expliciter le sens du réel et d’agir
sur celui-ci, au moyen de ses « leçons ». Le dispositif de séparation
entre res gestae et historia, ne serait-ce que pour les issues aporétiques
qu’il engendre, apparaît alors moins comme la réponse à une question
que les Anciens auraient cru trancher ou occulter de cette manière
que comme la source du questionnement d’où découle "nalement la
ré;exion historienne sur la représentation. Saisir le fonctionnement
de manières de « faire voir » aussi complexes que la sunopsisdans la
science de l’histoire universelle polybienne ou de l’ enargeiadans la
rhétorique de l’ historia magistra vitae , c’est comprendre la question à
laquelle elles s’e1orcent de répondre : comment échapper à la fois à la
référence insigni"ante d’un récit-copie et à l’auto-référence d’un récit
où l’acte de raconter "nit par se scinder du réel lui-même ? Une
question qui, mise en résonance avec les interrogations actuelles, fait
apparaître les structures profondes, les termes mêmes des antinomies
d’où prennent forme, encore aujourd’hui, nos débats sur le récit : est-il
un constat ou une performance ? montre-t-il ou démontre-t-il ?
rapporte-t-il ou explique-t-il ? La ré;exion sur la narration et la
représentation historiques n’a donc cessé de se mouvoir entre ces
deux pôles extrêmes et antinomiques qui correspondent d’ailleurs
exactement aux deux aspects par lesquels les Anciens dé"nissaient le
statut de l’image mentale : la réplique de l’absent, propre à l’image en
tant que copie (l’ eikon), et l’exhibition d’une présence qui caractérise,
en revanche, l’image en tant que visibilité o1erte aux yeux (le
phantasma)8. E1et de très longue durée de la distinction res
gestae/historia, l’équation ancienne entre raconter et représenter a "ni
par survivre à l’e1acement de la distinction elle-même : en liant
étroitement le destin de l ’historia à celui de l’image, les Anciens ont
durablement inscrit dans l’interprétation de la nature et de la fonction
du récit historique les apories qui découlent de ce que nous appelons
aujourd’hui la structure bipolaire de l’idée de représentation, à savoir,
sa double dimension transparente et opaque, transitive et intransitive
9.



Deux manières de « faire voir » l’histoire : sunopsis
et enargeia

Les deux manières de « faire voir » analysées dans cet ouvrage – qui
correspondent aux deux grandes catégories de la vision historienne :
la « vision de loin » et « la vision de près » – s’inscrivent pleinement
dans cette problématique et explicitent la dialectique complexe de
l’image, entre le renvoi à l’absence et la visibilité de la présence.
Conceptualisées au moyen des notions de sunopsis et d’ enargeia, ces
modalités de la représentation historique sont à la fois deux manières
de « faire voir » les res gestae, et deux manières par lesquelles l’ historia
rerum gestarum se montre elle-même aux lecteurs en exhibant sa
capacité de « faire voir ».

Identi"ée, par Lucien, au point de vue zénithal et détaché du Zeus
homérique capable de « voir des deux cotés10 », la sunopsis, en tant que
modalité transparente et transitive de représentation des faits,
exprime, à partir de Thucydide, l’exigence d’impartialité d’un récit
qui, en dépassant tout ce qu’il y a de partiel dans chaque point de vue,
sait o1rir à ses lecteurs l’indispensable ressaisissement uni"cateur des
diverses expériences dans lesquelles se disperse un événement. Mais
comment rendre la synchronie des événements dans la diachronie
inévitable du récit ? L’idéal d’une représentation synoptique qui serait
une mimésis du tota simul "nit par buter sur les limites de l’écriture
narrative ou, plus exactement, sur les limites de la compréhension du
lecteur : obligé de courir après les événements concomitants, le
lecteur de Thucydide, comme le remarquait Denys d’Halicarnasse, finit
par ne plus rien comprendre11. S’impose alors une autre conception
de la sunopsis en tant que critère de la bonne composition du récit.
C’est pour rendre à la fois facile et agréable au lecteur la
compréhension d’un récit qu’il faut, comme le recommandent Cicéron,
Denys d’Halicarnasse et Lucien, lui donner une forme « organique ».
Car la forme organique est eusynoptique : le lecteur peut facilement
l’embrasser d’un seul coup du début à la "n, en saisissant le
mouvement continu qui engendre, les uns après les autres, tous les
éléments qui la composent en les conservant tous simultanément
présents au regard de l’esprit. Condition de production et
d’intelligibilité de l’ historia, cette sunopsis n’envisage évidemment la
représentation que dans sa dimension opaque et intransitive, c’est-à-
dire non pas en tant qu’elle montre quelque chose, mais en tant qu’elle
se montre à quelqu’un.

Quant à l’ enargeia, son pouvoir de susciter, par la force d’images
particulièrement « frappantes », l’émotion et l’identi"cation des
lecteurs aux témoins et aux acteurs de l’histoire, il se prête aussi à des
interprétations divergentes. Envisagé dans sa dimension transparente,
l’ enargeia apparaît comme la représentation "dèle de l’expérience



vivante qu’elle exprime, comme un tableau capable de reproduire,

selon les mots de Polybe, « l’ enargeia et l’ emphasis des êtres réels12 ».
Mais sur quelle ressemblance se fonde l’image mentale du lecteur ? De
lors qu’on prend en compte le regard du lecteur, l’  ut pictura historia
change de signi"cation. Comme le montre Plutarque, en faisant en
quelque sorte l’ ekphrasis des « tableaux » de bataille thucydidéens, ce
qui permet "nalement de construire l’identité de ce qui est représenté
n’est autre que l’acte même de présenter le récit comme un tableau :
« Voyez Demosthène mettant les Athéniens en ligne le long du rivage
escarpé de Pylos 13… » La performativité de la parole qui « fait voir »
implique des opérations complexes entre des énoncés « silencieux »
qui laissent la parole aux faits eux-mêmes et une énonciation qui doit
se faire entendre a"n que la représentation puisse se présenter elle-
même en tant qu’elle représente quelque chose : voyez Thucydide
donnant à son récit « le relief d’un tableau »… Et pourtant, lorsqu’on
ne lit Thucydide que pour chercher dans ses « tableaux » des
morceaux de bravoure, comme il arrivera chez les théoriciens de l’
ekphrasis à l’époque impériale, son art de peintre "nira par perdre tout
pouvoir de persuasion. C’était ce qu’avait déjà compris Polybe,
lorsque, pour critiquer l’histoire « tragique » de Phylarque, il avait
détaillé les ressorts employés par l’art de « mettre sous les yeux » a"n
de mieux abuser le jugement des lecteurs14 : réduire la représentation
à sa dimension autotélique, ne l’envisager que dans une perspective
hédoniste, c’est la priver de toute efficacité réelle.

Mais comment faire en sorte que la visibilité de l’image – condition de
possibilité de l’e1ectivité de la représentation, à l’instar de la lumière
qui, comme disait Chrysippe, ne « saurait faire voir ce qu’elle
enveloppe sans faire voir à la fois elle-même15 » – ne "nisse pas par
occulter, par l’exhibition de sa propre présence, la vocation
référentielle de l’image ? Une réponse est fournie par l’emploi de la
sunopsis et de l  ’enargeia dans le cadre de ces deux phénomènes
nouveaux de l’historiographie hellénistique et romaine que sont d’une
part, la science de l’histoire universelle polybienne et, de l’autre, la
rhétorique de l’histoire exemplaire qui aura son apogée dans le Vies de
Plutarque. Dans les deux cas, la manière de « faire voir » parvient en
quelque sorte à mettre au service du référent les aspects opaques de la
représentation, c’est-à-dire tout ce qui fait de la sunopsis la condition
de possibilité de la compréhension d’une forme et de l’ enargeia la
condition de possibilité de la perception d’une force. Cette réussite
repose sur l’inscription de ces conditions de possibilité dans les faits
eux-mêmes. Dans l’histoire polybienne, les événements du monde ont
déjà acquis par eux-mêmes une forme organique et sont devenus, par
la grâce de la conquête romaine et par le bon vouloir de la Tuché, un



objet « universel ». Dans le cadre de l’histoire exemplaire, les exploits
de la vertu possèdent en eux-mêmes leur force de persuasion, une
force entraînante capable de susciter des e1ets puissants d’admiration
et de désir. La fonction ostensive du récit historique devient alors une
fonction de dévoilement de l’invisible. Raconter du début à la "n
l’histoire d’une conquête qui, en moins de cinquante trois ans, a
transformé le monde, c’est recomposer ce corps qu’est devenue
l’histoire mondiale, c’est montrer l’intrigue secrète des événements du
point de vue de celle qui en est le véritable auteur, à savoir cette
Tuchéqui a fait de la conquête romaine « son projet le plus beau et le
plus utile16 ». Raconter, d’autre part, les gestes des hommes vertueux
c’est, comme le dit Plutarque, « peindre des âmes17 » : faire apparaître
les ressorts cachés de ce « démiurge » plus eScace de n’importe quel
artiste qu’est la vertu, et apprendre aux lecteurs à « voir » ces
« tableaux » avec les yeux de ceux qui l’aiment, bref, comme les héros
eux-mêmes.

Le concept crucial de l’histoire polybienne est celui de forme interne :
il permet à la fois de sauver la sunopsis des risques impliqués par la
fermeture du récit sur lui-même et de lui o1rir un objet
« scienti"que » à la hauteur de son ambition exorbitante de
compréhension. Un objet qui est « donné » à l’historien par la
conjoncture événementielle : à partir du moment où, avec la deuxième
guerre punique, s’aSrme la volonté impérialiste de Rome, « l’ historia
aboutit à former un tout organique, les événements d’Italie et
d’Afrique s’entrelacent avec ceux d’Asie et de Grèce et l’ensemble tend
vers une seul et même "n18 ». On ne saurait comprendre le sens de
cette historia qui est d’emblée événement et récit, sans penser aux
deux autres grands modèles de forme interne que sont d’une part le
kosmos stoïcien et de l’autre le muthos aristotélicien. Ils permettent
d’expliciter toute l’ambiguïté d’une histoire qui est universelle parce
qu’elle est « mondiale » et parce qu’elle est une « action unique » et
dans laquelle coexistent deux conceptions de la composition
organique : une conception objective et quasi-physique, qui résulte
des e1ets de la domination romaine, et une conception opérationnelle
et quasi-poétique qui caractérise l’action de la Tuchè. Grâce à Rome,
l’histoire devient un monde « stoïcien » qui, en raison de la connexion
interne et rationnelle entre les événements qui le constituent,
transforme le statut ontologique des res gestae et le statut
épistémologique de leur connaissance. Car, intégrés dans une totalité
dont ils sont les éléments conjoints et solidaires, les faits acquièrent
une intelligibilité et une nécessité qui résultent de la place qu’ils
occupent au sein de la totalité. Mais si Rome « mondialise » l’histoire,
c’est la Tuchéqui la rend « merveilleuse ». Le muthos le plus beau, disait
Aristote, est le plus surprenant : des faits nécessaires semblent alors se
produire par l’e1et du hasard ( apo tuchès)19. Inconcevable sans le
recours aux modes d’intelligibilité propre à l’intrigue poétique, la
grande péripétie de l’histoire universelle – des faits éparpillés qui,



contre toute attente, par l’action de la Tuchè,s’entrelacent, s’orientent
simultanément vers un seul et même but et aboutissent à former un
tout organique – utilise et renverse la logique aristotélicienne du
spectacle et de la "ction. La concordance des faits liés par un
enchaînement causal et "nalisé devient vraiment l’e1et d’un hasard
qui agit vraiment à dessein : la Tuché est le vrai poète de l’histoire. La
perspective synoptique remplace celle de la "ction : tandis que celle-ci
vise à faire « paraître » sensé ce qui normalement ne l’est pas, sa force
à elle consiste plutôt à faire « apparaître » aux lecteurs le sens d’un
spectacle inaccessible aux acteurs eux-mêmes.

Faire apparaître l’invisible : tel est aussi l’objectif de l’  enargeia des
« belles images de la vertu » chères à la rhétorique de l’ historia
magistra vitae. Portraits de l’esprit, montrant aux lecteurs l’image
vivante des vertus en action, ces « tableaux » sont des anti- ekphrasis :
leur enargeia n’est pas l’e1et de l’art de l’écrivain, mais de la chose
qu’ils représentent, l’e1et de la force motrice de la vertu. Les admirer
c’est admirer cette force qui les rend puissants et qui les distingue
décidément des images artistiques, « car un ouvrage artistique peut
nous charmer par sa beauté sans entraîner nécessairement
l’admiration pour son auteur […]. La vertu au contraire, par les actes
qu’elle inspire, nous dispose non seulement à admirer les belles
actions, mais en même temps à rivaliser avec ceux qui les ont
accomplies20 ». Bien plus performante que l’image artistique qui ne
produit que des e1ets esthétiques, l’image des actions vertueuses
possède une force active qui est inépuisable : elle fait de désir de faire
et d’être et elle engendre, par ce désir, d’autres belles actions. Ce
concept crucial de force motrice emprunte son mode de
fonctionnement à la fois à une notion clé de la gnoséologie
hellénistique – l’ enargeiades phénomènes vrais – et à la conception
proprement oratoire et poétique de l’ enargeia qui rattache sa force
non pas aux e1ets d’un « métier », mais aux transports de
l’imagination. Car l’ enargeia des belles images de la vertu possède à la
fois la force de la vérité de l’ enargeia des philosophes, et la force
« visionnaire » de l’ enargeia qui, de la métaphore aristotélicienne
jusqu’à la phantasia longinienne, est dé"nie par son pouvoir d’« animer
l’inanimé » et de donner forme à l’invisible. Comme un phantaston,
l’objet générateur des images, elle produit par elle-même un pathos qui
est le révélateur de sa vérité ; comme la phantasia des orateurs et des
poètes « inspirés », elle sait engendrer des e1ets entraînants
d’enthousiasme et d’exaltation. À cette di1érence près que le pathos
produit par les belles images de la vertu doit se convertir en ethos :
monstration d’un paradigme o1ert à l’admiration et à l’émulation des
lecteurs, cette enargeiapossède une "nalité qui fait de l’histoire un
instrument d’amélioration de soi, une « philosophie pratique ».

En pro"tant de l’ambiguïté qui résulte de la double pertinence des
notions de sunopsiset d’ enargeia dans le domaine de la philosophie et



dans celui des arts du discours, ces deux manières de « faire voir »
mises en œuvre la science de l’histoire universelle polybienne et la
rhétorique de l’histoire pédagogique, contredisent radicalement à la
fois la vision rhétorique de l’histoire et celle qu’en proposent les
philosophes. Dépassement, l’une comme l’autre, d’une conception
épidictique de la monstration historique, elles dépassent aussi, par la
mise hors jeu de l’idée de ressemblance, une conception de l’imitation
comme copie : l’image synoptique de l’histoire universelle n’est pas la
réplique du plan de la Tuché, elle est plutôt l’ analogon d’une opération :
« De même que la Tuchè a incliné d’un seul coté et forcé à tendre vers
un seul but tous les événements de la terre, de même, il faut par les
moyens de l’histoire concentrer dans une seule vue synthétique, pour
les lecteurs, le plan qu’elle a appliqué pour la réalisation d’une série
universelle d’événements21. » Quant aux belles images de la vertu, ce
qui les caractérise c’est moins leur renvoi à un référent objectif, que
leur fonction de délégués à la représentation d’un modèle, d’une
référence morale.

Faut-il en conclure que ces deux manières de « faire voir » marquent
aussi le dépassement de la distinction entre res gestae e t historia ?
Événement et récit, l’ historia somatoeidé polybienne pose pour la
première fois la question de l’homonymie de l’histoire, mais si elle
révèle tout le pouvoir poïétique de con"guration exercé par la forme à
l’égard du contenu, elle ne le fait qu’au moment où l’historien le dénie
pour l’attribuer à cette instance supérieure et extérieur qu’est la
Tuchè. Quant aux images de la vertu, leur pouvoir de faire oublier la
mimésis du « tableau » au pro"t de l’ imitatiodu modèle est "nalement
moins l’e1et de l’e1acement de la distinction entre faits et récit que
l’e1et de cet oubli de la di1érence entre représentant et représenté
qu’est le secret même d’une mimésis réussie. Allons-nous adresser alors
à l’encontre du « faire voir » le soupçon d’avoir « inventé » et installé
durablement l’illusion référentielle au cœur de l’historiographie ? Au
lieu de placer les anciens récits historiques au même banc d’accusation
que le roman réaliste du xix e siècle, cet ouvrage préfère insister plutôt,
en conclusion, sur que ce qui est, sans doute, leur véritable
« invention ».  À savoir, le corrélat objectif de la représentation
d’ensemble et de la représentation évidente : « l’être-ensemble » des
faits, l’« évidence » des faits.

Notes

1 . Isidore de Séville, Etymologiarum sive Originum, I, 41 : “ Dicta Graece
historia apo toû historeîn, id est videre vel cognoscere. Apud veteres nemo
conscribebat historiam nisi is qui interfuisset et ea quae conscribenda essent
vidisset. Melius oculis quae )unt deprehendimus, quam auditione colligimus.



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .

Quae enim videtur, sine mendacio proferuntur.”
2 . Cf. F. Hegel, Leçons sur la philosophie de l’histoire , Paris, Vrin, 1987,
p. 17-18.
3. Lucien, Comment il faut écrire l’histoire, 51.
4 . C’est l’expression employée par Plutarque au sujet de Thucydide,
dans La Gloire des Athéniens, 347 A.
5 . La formule est utilisée par Longin à propos d’Hérodote, Traité du
Sublime, XXVI, 2.
6. P. Ricoeur , La mémoire, l’histoire, l’oubli,  Paris, Le Seuil, 2000.
7. Pour cette image du miroir voir notamment Lucien, Comment il faut
écrire l’histoire, 50 et Plutarque, La Gloire des Athéniens,  354 E.
8. Pour une analyse de cette double dimension de l’image chez Platon
et Aristote, voir Ricoeur, La mémoire, p. 7-24.
9 . Voir L. Marin, De la représentation, Paris, Gallimard-Le Seuil, 1994,
p. 369 sq.
10. Lucien, Comment il faut écrire l’histoire, 49.
11. Denys d’Halicarnasse, Sur Thucydide, XI, 3 ,14.
12. Polybe, Histoires, XII, 25 h 1-6.
13. Plutarque, La Gloire des Athéniens, 347 B.
14. Polybe, Histoires, II, 56.
15. Cf. Aetius, IV, 12,1.
16. Polybe, Histoires, I,4,1.
17. Plutarque, Alex., I, 3.
18. Polybe, Histoires, I, 3, 4.
19. Aristote, Poétique, 1452 a 1  sq.
20. Plutarque, Périclès, 2, 2-4.
21. Histoires, I, 1,4.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
9nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré?exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr


D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Au-delà de l’œil originaire : l’image et le récit
	Deux manières de « voir » le récit de l’histoire : empeiria et epideixis
	Deux manières de « faire voir » l’histoire : sunopsis et enargeia
	Nos partenaires

