
La « civilisation » : critiquesLa « civilisation » : critiques
épistémologique etépistémologique et
historiquehistorique

"Civilization": Epistemological and Historical Critics"Civilization": Epistemological and Historical Critics

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciensCahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens , , La " civilisation " :La " civilisation " :
critiques épistémologique et historiquecritiques épistémologique et historique, , n°11n°11 , , 20182018

La journée d’étude à l’origine de cette publication était consacrée à
une critique de la civilisation gréco-romaine, comme modèle, implicite
ou non, de toute civilisation. Ce qui impliquait en même temps de
réexaminer cette notion de civilisation, utilisée aussi bien par les
enseignants et chercheurs en sciences humaines et sociales – le
fameux intitulé « langue et civilisation » des cursus – que par les
médias d’opinion, dont le fameux « Nous autres, civilisations, nous
savons maintenant que nous sommes mortelles » de Paul Valéry, dans
la Crise de l’esprit (1919), fut le prélude élégant à The Clash of Civilizations
and the Remaking of World Order de Samuel P. Huntington paru en 1996.

Il n’échappe à personne qu’aujourd’hui employer le mot de civilisation
dans l’espace médiatique est devenu problématique. On se souvient de
Claude Guéant, alors ministre de l’Intérieur du gouvernement Fillon,
(le dimanche 5 février 2012) déclarant « que toutes les civilisations ne
se valent pas », lors d’un énième débat médiatique sur le port du voile.
Le Figaro avait alors demandé à quelques anthropologues pourquoi ce
terme était controversé au point qu’ils évitaient soigneusement de
l’utiliser depuis 50 ans et préféraient parler de cultures. François
Flahault1 répondit que ce terme [de culture] était le plus « approprié »
pour désigner « tout ce que les générations humaines se transmettent
les unes aux autres de manière non biologique ». Pour Marc Crépon2,
« le terme de civilisation était di;cilement dissociable des idéologies
les plus meurtrières du xx e siècle qui avaient une idée très précise de
la hiérarchie des civilisations et de leur di<érence de valeur. » Alfred
Grosser3 répliquait à Claude Guéant que son jugement de valeur qui
laissait supposer des hiérarchies entre civilisations sous-entendait que
la civilisation islamique est inférieure à la civilisation française. Claude
Guéant s’attaquait implicitement aux musulmans de France, mais la

Michel Briand, Florence Dupont et Vivien
Longhi

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=48
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=49
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=50


défense de Grosser est désastreuse : il est impossible de comparer la
civilisation française, nationale, à une civilisation islamique, religieuse,
en supposant que l’une et l’autre expressions recouvrent la moindre

réalité. Maurice Godelier 4 distinguait, à son tour, culture et
civilisation de la façon suivante :

Contrairement à la « culture », la « civilisation » ne peut
être pensée seule, car elle comporte toujours implicitement
un jugement de valeur en opposition à un autre, plus
barbare ; par exemple, dans « civilisation » il y a civis, c’est-
à-dire citoyen. Il y a l’idée grecque et romaine que les
civilisés sont ceux qui vivent dans les cités ou les États, par
opposition aux barbares qui sont nomades ou paysans.

Nous voici arrivés au cœur de notre sujet. Civilisation, mot récent en
français (il date du xviii e s.), serait à expliquer par son étymologie
latine et donc par l’idéologie gréco-romaine qui opposait la civilisation
des cives urbains à la barbarie des nomades. On ne reprochera pas à
Maurice Godelier harcelé par un journaliste, ses approximations
historiques ; on peut, au contraire, lui savoir gré d’avoir rappelé la
place que la civilisation gréco-romaine tient dans l’idéologie
contemporaine. La notion de civilisation nous viendrait de l’Antiquité.
Donc, pour certains, la civilisation gréco-romaine serait au début et à
l’origine de l’humanité civilisée, et pour d’autres, c’est d’elle que
viendrait le narcissisme méprisant de la civilisation européenne. Les
débuts de l’anthropologie moderne au xix e s. sont marqués par de tels
jugements de valeur. Dans Ancient Society (1877), Lewis Morgan5

affirme que l’humanité évolue en passant par trois stades successifs : la
sauvagerie, la barbarie et la civilisation. Les plus civilisés étaient, selon
lui, les Américains. Les Européens l’étaient moins car ils conservaient
encore des vestiges féodaux.

Ces commentaires autour de « l’a<aire Guéant » montrent que la
notion de civilisation est aussi Joue qu’explosive. Notion qui de loin
semble évidente, la civilisation s’éparpille en sens divers quand on
utilise le mot. Seul repère solide, la référence à l’Antiquité. Miracle
grec ou péché originel, la civilisation gréco-romaine surgit dès qu’il est
question de civilisation.

Peut-on trouver à la notion de civilisation un statut épistémologique ?
N’est-elle pas déLnitivement écrasée sous ses origines gréco-
romaines ? La notion anthropologique de culture, prééminente depuis
quelques décennies, ne serait-elle pas d’un meilleur usage ?

L’étude liminaire de Claude Calame, « Civilisation et Kultur : de
Friedrich August Wolf à Sigmund Freud », propose des réponses à ces
questions. Chez Wolf, historien de la littérature antique initiateur de
ce qui deviendra la Klassische Philologie, les Grecs se distinguent comme



un peuple disposant d’une « culture de l’esprit »6. Cette Kultur permet
de di<érencier les Grecs, les Romains et leurs successeurs allemands
des autres « civilisations ». La culture gréco-latine lui permet donc de
classer les civilisations. De telles conceptions se retrouvent dans ce que
Calame appelle de « nouveaux avatars du “Grand partage” », chez un
historien des religions contemporain comme J. Assman par exemple,
qui produit une opposition entre civilisation religieuse de l’écrit et
autres cultures religieuses orales7. Or, Calame montre que la religion
des Grecs ne se laisse pas comprendre dans ce partage8. Des notions de
Kultur/« civilisation » plus critiques pourraient guider la réJexion des
anthropologues de l’antiquité, dans le sillage de celle que Freud a
développée dans son Malaise dans la civilisation, œuvre sur laquelle
revient Claude Calame9. On peut sans doute interroger la formation de
l’individu dans la civilisation, c’est-à-dire à travers des réseaux de
sociabilité et de normes. Cela revient en fait à penser des civilisations
en leur donnant, au cas par cas, un statut épistémologique dans
l’analyse des processus de fabrication de l’individu dans une
collectivité. La civilisation, dont on prétend trouver la source dans
l’antiquité, fausse donc profondément la compréhension qu’on peut
avoir de ces mêmes mondes anciens. La notion, si l’on tient à la
conserver, ne pourrait être utile que défaite, vidée de son sens
évolutionniste, et resémantisée dans une perspective
anthropologique.

Il fallait donc reprendre la question au début et faire l’archéologie de
la notion. Rappeler d’abord que la notion et le terme sont modernes,
comme le développe et le précise Jan Blanc au début de son article. Ce
mot apparaît pour la première fois sous la plume du Marquis de
Mirabeau, le père, en 1756 10. Il remplace civilité. Émile Benveniste
écrit :

Pour Mirabeau, la civilisation est un procès que l’on
dénommait jusqu’alors « police », un acte tendant à rendre
l’homme et la société plus « policés », l’e<ort pour amener
l’individu à observer spontanément les règles de la
bienséance et pour transformer dans le sens d’une plus
grande urbanité les mœurs de la société11.

L’Encyclopédie o<re un bon exemple de ce lien primordial de la notion
de civilisation à l’antiquité. Il n’y a encore que très peu d’occurrences
du mot civilisation dans l’ Encyclopédie de Diderot et d’Alembert. Deux
usages, au sens moderne, viennent à l’occasion d’une réJexion sur les
Vies de Plutarque, (art. « Vies » et « Zones tempérées » rédigés par
Louis de Jaucourt). L’auteur égrène les héros civilisateurs de la Grèce



ancienne, Socrate, Solon, Lycurgue, etc. :

Il [Plutarque] me fait converser délicieusement dans ma
retraite gaie, saine et solitaire, avec ces morts illustres, ces
sages de l’antiquité révérés comme des dieux, bienfaisans
comme eux, héros donnés à l’humanité pour le bonheur des
arts, des armes et de la civilisation.

Benveniste prend acte que l’on passe d’une notion d’état, la police des
mœurs, à une notion d’action : la civilisation va avec l’idée de progrès
moral, technique ou autre. Il n’est pas étonnant que cette mutation ait
eu lieu au xviii e s. et que la notion de civilisation s’installe largement
au xix e et début du xx e siècle, en même temps que la colonisation qui
apportait aux « sauvages » les « bienfaits de la civilisation ». Les Grecs
et les Romains n’ont rien à voir avec ce mot qui ne correspond ni à
philanthropia, ni à humanitas, ni à cultus, et pas plus à civilis.

C’est pourquoi dans un premier temps nous avons demandé à
plusieurs chercheurs de faire l’archéologie de la « civilisation gréco-
romaine », telle que nous la connaissons aujourd’hui dans les ouvrages
savants comme dans les jeux vidéo.

Blaise Dufal propose une enquête sur les usages historiographiques de
la notion dans un article intitulé : « Le fantasme de la perfection
originelle. La Grèce antique comme matrice du modèle
civilisationnel. » Dans les manuels d’histoire et ouvrages de
vulgarisation et chez des classiques de l’historiographie française du
xx e s., on voit que la « civilisation », faute de déLnition rigoureuse,
n’est pas un concept scientiLque. Elle produit une vision idéologique
de la culture et de l’histoire, fondée sur un fantasme de la Grèce
antique, idéalisée depuis le xviii e s. Les Grecs de l’Antiquité, dont la
modernité européenne se veut l’héritière, seraient ainsi l’origine
géniale et les exemples parfaits de la science, des arts et de la
politique.

Jan Blanc déplace la question sur le terrain de l’histoire de l’art à la
période moderne. Il interroge le « problème de la civilisation
grecque » chez Winckelmann. Johann Joachim Winckelmann (1717-
1768) est à l’origine du « miracle grec », cette vision de la civilisation
grecque comme un âge d’or politique, moral et artistique. Il parle
certes d’Antiquité grecque et non de civilisation, le mot n’existe pas
encore au sens moderne, mais les deux livres, qu’il a consacrés à
l’Antiquité grecque, l’étudient comme un monde dont il s’agit de
rendre compte des grands principes à travers l’étude de ses œuvres
d’art. C’est ainsi qu’il décrit la Grèce en faisant de sa supériorité
artistique un a priori. Winckelmann commence à écrire sur l’art
antique sans avoir vu la moindre statue. Ses écrits sont et resteront des
constructions imaginaires, déduites de cet a priori. La Grèce est pour lui
un mythe. La Grèce est, pour Winckelmann, la seule civilisation qui,



dans l’histoire, soit parvenue à s’arracher à la barbarie de la simple
nature sans être touchée par la corruption des mœurs, processus
inhérent à la culture. Mais ce miracle fut éphémère et a disparu à
jamais. Après la perfection de l’art classique au v e s., la Grèce a été
entraînée dans une décadence irréversible. L’histoire de Winckelmann
est donc téléologique, parce qu’elle pose a priori la grandeur suprême
de l’art grec. Mais elle est également eschatologique, dans la mesure
où le « grand style » est irrémédiablement perdu. La « civilisation
grecque » n’est pas, pour lui, une « période » de l’histoire mais, plutôt,
une utopie servant aux Modernes à se raconter, en construisant, dans
le temps et le passé, l’origine d’une grandeur perdue dont ils ne
peuvent nullement être considérés comme les enfants ou les héritiers,
mais qu’ils doivent apprendre à regretter. La civilisation grecque telle
qu’elle est inventée par Winckelmann tient donc des deux acceptions
modernes de cette notion. Celle d’un progrès, mais qui n’est
observable que dans les restes et les ruines du passé et celle d’une
décadence inéluctable.

La culture ludique contemporaine permet aussi de voir le lien étroit de
l’antiquité à la notion de civilisation. Dans « Alexandre et Octavien
contre Bismarck et Gengis Khan. Les usages (problématiques) de
l’Antiquité gréco-romaine dans l’univers ludique de Civilization »,
Emmanuelle Valette s’intéresse au jeu vidéo à succès Civilization,
réédité et amélioré plusieurs fois depuis 1991 jusqu’à son ultime
version de 2016. La durée de son succès international en fait un bon
témoin de certaines idées populaires contemporaines sur la notion de
civilisation. Le joueur peut choisir de développer une civilisation, dont
les critères de déLnition sont d’ailleurs problématiques, parmi
plusieurs, sans hiérarchie a priori entre elles. Au centre du jeu, il y a
l’habileté du joueur et sa capacité à faire évoluer sa civilisation. La
victoire viendra de l’inventivité technique qu’il aura su insu[er à
celle qu’il aura prise en main. Le cours du jeu suit un « évolutionnisme
et un ethnocentrisme décomplexés » puisqu’une civilisation avance
vers la domination mondiale à coup d’inventions technologiques
successives, en construisant aussi de fortes et grandes cités. Si toutes
les civilisations sont ainsi calquées sur un modèle occidental, les
mondes anciens ont toutefois un lien encore plus étroit à La
civilisation. Les civilisations antiques apparaissent comme
« originelles » et sont permanentes dans l’o<re du jeu, comme
incontournables, alors que d’autres (Iroquois, Zoulous…) sont des
options qui disparaissent ou reparaissent au Ll des versions. La Grèce
et Rome disposent aussi d’un certain nombre de traits spéciLques et
d’atouts technologiques discrets qui en font des civilisations d’élection
pour les habitués. Par ailleurs la culture antique irrigue l’ensemble du
processus d’évolution inventive : les atouts culturels (les « merveilles »
du monde par exemple) et les innovations que peut développer telle
ou telle civilisation choisie par le «  gamer » sont souvent pensés en
référence aux langues ou cultures grecques et romaines. L’antiquité



proposée n’est donc pas un monde ludique comme un autre ou un
simple facteur d’exotisme : elle est essentielle à l’imaginaire de la
civilisation elle-même.

La civilisation gréco-romaine aurait le privilège d’être la civilisation
par excellence parce quelle aurait civilisé l’humanité, en ayant inventé
des formes culturelles devenues le patrimoine de l’humanité, parce
qu’elle aurait anticipé sur la modernité. Ces « inventions » jusqu’à
celle de la notion même d’« invention », sont en fait des inventions de
notre modernité, comme le montrent les cinq analyses suivantes.

Certains termes grecs présents dans les langues modernes sont des
catalyseurs d’imaginaire ; tel est le cas de « l’enthousiasme », comme le
montre Michel Briand, dans son article « L’invention de
l’enthousiasme poétique ». L’enthousiasme poétique est une invention
moderne, créant une illusion rétrospective. Les modernes, qui
opposent improvisation inspirée et technique d’écriture, attribuent
aux poètes grecs archaïques et classiques un rapport privilégié avec le
divin, l’inspiration ; ils auraient chanté, possédés par une fureur
mystique : « le dieu était en eux ». Or pour les Grecs les aèdes étaient à
la fois aimés des Muses et artisans de vers. Une archéologie des mots
enthéos, enthousiasmos, s’imposait. L’enquête philologique montre que
le sens d’ enthéos n’est pas celui qu’une tradition étymologique lui
donne, par une interprétation possessive – locative de l’adjectif
enthéos. L’adjectif enthéos peut être l’équivalent emphatique de theios,
et signiLer « très divin ». L’inspiration poétique sous l’e<et de
l’intériorisation d’un sou[e transcendant, par laquelle le poète-
prophète a « un dieu en lui », vient (relu par l’antiquité tardive et
certains modernes) directement de Platon, qui a comme souvent joué
avec les mots et rapproché mantis (la divination) de mania (la folie) et
inventé une Lgure du poéte-prophète inspiré. Cette inspiration
prophétique réinterprétée par les néo-platoniciens se retrouve chez
certains mystiques chrétiens ou au contraire chez certains critiques du
paganisme. La reconstruction moderne de l’inspiration grecque
oppose écriture et oralité comme une alternative radicale, projetant
sur l’histoire de la poésie grecque le grand partage constitutif de la
modernité depuis l’âge romantique.

La notion de personne charrie avec elle tout un imaginaire occidental
philosophique, juridique et religieux du progrès de la conscience.
Florence Dupont en critique la prétendue invention par les Romains.
Cette idée souvent reprise a notamment été soutenue par M. Mauss
dans « Une catégorie de l’esprit humain : la notion de personne ». Or,
le raisonnement de Mauss n’est pas une démonstration scientiLque et
repose sur une pensée a priori de la place dominante de Rome dans la
civilisation occidentale. Sous l’apparence d’une enquête portant sur
des faits sociaux, juridiques, et religieux, c’est en fait principalement
l’hypothèse d’une évolution sémantique du mot persona qui sous-tend
l’exposé de Mauss : le « masque rituel » archaïque des ancêtres



deviendrait la « personne juridique » du droit romain, déLnitivement
inventée à la période classique. Le savant superpose en fait, « dans un
coup de force sémantique », les sens d’ imago et de persona : il n’y a
aucune raison probante de penser que la persona était un masque rituel
d’ancêtre au même titre que l’ imago. Quant à la notion juridique de
persona, elle ne renvoie pas non plus à un ensemble de droits liés à la
« personne », mais plutôt à un rôle temporaire pris dans un procès. La
« personne » ne se trouve donc pas déjà dans la persona, et la
dynamique historique d’une invention romaine de la personne voulue
par Mauss disparaît du même coup. D’autres stratégies pour sauver
l’invention de la personne se laissent voir : l’essentialisation de la
notion avant toute enquête philologique préalable ou encore
l’utilisation de catégories modernes préconstruites. Elles ne laissent
pas de surprendre chez un savant de cette ampleur. Quelles sont les
causes possibles de ce discours Lctionnel sur l’« invention » antique,
dans le contexte de travail qui a été celui de l’ethnologue ? En posant
cette question Florence Dupont ouvre la voie à une critique
pragmatique du recours à la notion d’invention chez les antiquisants.

L’histoire de la médecine n’est pas avare non plus d’« inventions », et
les Grecs, avec leur légendaire Lgure d’Hippocrate, ont une large part
dans ce grand récit, comme cherche à le montrer Vivien Longhi dans
un article intitulé : « Hippocrate a-t-il inventé la médecine
d’observation ? ». Les traités de la « médecine hippocratique », par
exemple Épidémies I-III et Pronostic, présentent des relevés de signes
pathologiques apparemment scrupuleux, où le corps malade serait
doté de sens par un médecin expert du pronostic. Au xviii e s.,
médecins et professeurs y voient les fondements de leur médecine
d’observation, Llle de la clinique, alors qu’il s’agit de textes largement
spéculatifs. Une approche pragmatique du regard médical ancien
dégagerait pourtant la médecine grecque même, travestie par la
notion moderne d’observation.

Dans le domaine de l’histoire littéraire s’érigent et pèsent encore sur
les Grecs d’autres « inventions ». Marie Saint-Martin, dans son article
intitulé « L’invention de la tragédie selon Pierre Brumoy : de quelques
pièges du relativisme » s’intéresse aux réJexions modernes de P.
Brumoy sur la tragédie (1730). La recherche des « inventeurs » du
théâtre classique conduit l’auteur à un certain nombre d’apories ou de
thèses paradoxales. Eschyle et Homère sont aussi bien l’un que l’autre
considérés comme ses inventeurs. Les auteurs épiques et tragiques
grecs semblent avoir toujours été aristotéliciens. Si les Grecs ainsi
compris sont à l’origine du théâtre classique, comment expliquer alors
que leurs pièces ne soient plus appréciées sur la scène française ? La
force originelle créatrice des anciens doit être reprise, cultivée et
amendée par les modernes. Conserver les beautés universelles des
anciens, mais en gommant et lissant leur barbarie et leur brutalité. Il
faut une civilisation de la civilisation première, pourrait-on dire en



jouant sur les mots. Après ce travail de polissage le lien doit se rétablir
entre la civilisation grecque et les nations policées, au premier chef
desquelles la nation française. L’histoire de « l’invention » de la
tragédie par les Anciens sert donc à unir entre elles des nations
culturellement supérieures.

La notion même d’invention Lnit par poser problème, d’autant qu’elle
reste utilisée chez ceux-là mêmes qui sembleraient devoir la
contester, comme le montre Anne-Gabrielle Wersinger dans « 
L’invention de l’invention  : archéologie ou idéologie ? ».

En sciences humaines, on constate l’inJation des titres mentionnant le
mot ambigu d’invention. Et même si l’anthropologie prétend en avoir
Lni avec « les inventeurs grecs » et l’archéologie du « Miracle grec »,
Gernet et Vernant ne se sont pas entièrement défaits d’une
interprétation démiurgique et progressiste de l’histoire. Et malgré
l’autoréférentialité de l’anthropologie de Loraux ou Detienne, la
critique des « idéologies » résiste mal au paradigme prométhéen de
l’innovation, qui s’impose dans l’institution de la recherche
contemporaine.

Cette dernière étude notamment, en épilogue provisoire des
précédentes, montre qu’il reste à repérer explicitement d’autres
« inventions », qui seraient à soumettre à une généalogie philologique,
épistémologique, historiographique, critique, en même temps qu’à
l’étude précise de leurs usages idéologiques les plus contemporains.
C’est à une réJexion générale qu’on invite ici, sur le rôle accordé,
voire imposé, aux références antiques, en particulier aux notions et
catégories, comme celles de civilisation et d’invention, dans les
sciences humaines et sociales, et d’autre part sur la valeur de critique
radicale que peut avoir l’étude même de l’Antiquité, pour nos
catégories contemporaines les plus évidentes.

Notes

1. Anthropologue directeur de recherche émérite au CNRS.
2. Philosophe à l’ENS (Paris).
3. Historien.
4. Directeur d’études émérite à l’EHESS.
5. Anthropologue américain.
6. Darstellung der Althertumswissenschaft nach Begri/, Umfang, Zweck und
Werth, Museum der Alterthums-Wissenschaft 1, Berlin, 1807, p. 10-142.
7. Religion und Kulturelles Gedächtnis. Zehn Studien, Munich, 2000 ; trad.
anglaise : 2005, Stanford.
8. C. Calame, Qu’est-ce que la Mythologie grecque ?, Paris, 2015.
9. Édition originale : Das Unbehagen in der Kultur, Vienne, 1930.



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

10. Voir l’étymologie de « civilisation » sur le site du CNRTL (Centre
National de Ressources Textuelles et Lexicales) à l’adresse :
http://www.cnrtl.fr/etymologie/civilisation
11. Émile Benveniste, Problèmes de linguistique générale,  I, Paris, 1966,
p. 336-345.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
<nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réBexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

http://www.cnrtl.fr/etymologie/civilisation
https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Nos partenaires

