
Traditions orales desTraditions orales des
populations des hautspopulations des hauts
plateaux du Sudplateaux du Sud

indochinois à l’époque colonialeindochinois à l’époque coloniale

La Revue de la BNULa Revue de la BNU , , n°11n°11 , , 20152015 , , p. 56-66p. 56-66

Alexandre Koebel

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=172


L’Indochine française est composée de cinq pays : le Laos, le Cambodge
et les trois régions vietnamiennes, le Tonkin, l’Annam et la
Cochinchine. Occupée par la France dès 1859 avec la prise de Saigon, la
colonie s’agrandit grâce à l’instauration des protectorats sur le
Cambodge dès 1863, puis sur l’ensemble du Vietnam en 1884, et en3n
par l’incorporation du Laos en 1893. L’Indochine se caractérise donc
comme un territoire disparate, constitué par un conglomérat d’États
présentant peu de liens entre eux. Mais ce qui frappe surtout les
visiteurs, les colons, les explorateurs et les missionnaires, c’est la forte
disparité du territoire indochinois, tant sur le plan physique
qu’humain. Ainsi l’Indochine se présente comme une terre de
contrastes : contraste géographique tout d’abord avec une étroite
plaine côtière intensément mise en valeur, les hauts plateaux centraux
et le Truong-Son (Cordillère annamitique) – dernier contrefort
himalayen qui s’adoucit vers la cuvette du Cambodge et plonge de
façon abrupte sur l’étroite bande côtière vietnamienne –, qui se
dé3nissent comme insalubres, domaines de la forêt tropicale ;
contraste de peuplement, avec les territoires historiques du Vietnam
densément peuplés, notamment les deltas du Fleuve Rouge et du
Mékong, face aux hautes terres centrales presque vides d’habitants ;
contraste ethnique : aux plaines, peuplées de populations homogènes
tels les Vietnamiens ou les Khmers dans la cuvette du Mékong,
s’opposent les hauts plateaux et les massifs montagneux qui
comprennent une multitude d’ethnies, dont certaines ne sont
constituées que de quelques centaines d’individus, parlant di>érentes
langues souvent éloignées les unes des autres. Ces peuples se
rattachent à deux grandes familles linguistiques : la famille austro-
asiatique ou môn-khmère à l’instar des Bahnars, cohabitant avec la
famille austronésienne d’origine indonésienne comme les Jarais1.

Relevons en outre le contraste politique : les Vietnamiens,
profondément sinisés, ont organisé un empire sur le modèle chinois,
alors que les Cambodgiens ont développé un vieux royaume
d’inAuence indienne, tandis que les Laotiens, de leur côté, conservent
deux royautés tributaires du Siam. Ces vieux États s’opposent encore
une fois aux populations des hauts plateaux ou hautes terres, appelées
Montagnards, qui n’ont développé aucune structure étatique et vivent
selon le mode tribal. En3n, et c’est le plus important pour nous, il y a
un contraste au niveau de la connaissance de l’écriture : si les
Vietnamiens, les Khmers et les Laotiens maîtrisent l’écrit, ce qui
signi3e qu’ils conservent des annales et des archives, en revanche les
peuples du centre de l’Indochine ignorent totalement son usage. Ils
ont donc développé, par compensation, une riche tradition orale.

Figure 1. Figure 1 – Kha du Laos. Extrait de Cupet, Mission
Pavie : Indo-Chine 1879-1895. Paris : Ernest Leroux, 1900,
p. 337 (coll. BNU)



Cette culture orale est recueillie dès l’époque coloniale par les
missionnaires catholiques et les explorateurs français. C’est à partir de
textes et de témoignages de l’époque que nous allons présenter la
« bibliothèque » des Montagnards. Pour simpli3er la démonstration,
nous ne travaillerons que sur quelques ethnies : les Bahnars, les Jarais
et les Rhadés.

Mais tout d’abord, il faut préciser que ces populations des hauts
plateaux indochinois ne vivent pas isolées de leurs voisins. Elles sont
entrées très tôt en rapport avec leurs voisins vietnamiens et khmers.
Ceux-ci, plus évolués, ont considéré ces habitants comme des
primitifs. Ainsi les Vietnamiens les désignent sous le terme péjoratif
de Moi qui se traduit par « sauvage », mot qui sera très souvent repris
par les auteurs français de l’époque coloniale. Les Khmers les
nomment Phnong et les Laos Kha, vocables signi3ant la même chose.
En revanche, nous opterons pour l’expression de « Montagnards »
plutôt que pour celle de « minorités ethniques », terminologie trop
connotée politiquement car utilisée par les États vietnamiens et
cambodgiens. Mais c’est surtout la crainte qu’inspiraient ces peuples
aux Viets des plaines qui se mé3aient de leur magie supposée, de leur
mode de vie souvent nomade à l’ombre des forêts et de leur supposée
violence2, qu’il faut retenir. La cohabitation entre villageois
vietnamiens des marges de l’empire et les Montagnards était souvent
diMcile. Parfois, des marchands vietnamiens sans scrupules
brutalisaient ces populations. En contrepartie, certains groupes de Moi
se vengeaient en razziant les villages vietnamiens proches de leur
territoire et en emmenant de nombreux captifs avec eux pour les
réduire en esclavage. En un mot, pour les Vietnamiens, ce sont des
barbares. De plus, le côté « repoussoir » de ces populations est
accentué par la peur qu’inspire la montagne aux Vietnamiens. Peuple
des plaines et des deltas, il leur répugne de vivre en altitude. D’après
les traditions orales du Vietnam, le massif montagneux est le refuge
des mauvais esprits, ces derniers se manifestant par les maladies telles
que la 3èvre des bois. En outre, ces zones d’altitude ne sont-elles pas le
domaine du tigre, à la fois redouté et vénéré, que les Vietnamiens
nomment par respect ông cop (« Monsieur Tigre ») ?

Si les Vietnamiens ne s’aventuraient guère au coeur des hauts
plateaux, ce ne fut pas le cas des Français. Les premiers d’entre eux à
entrer en contact avec les Montagnards sont les missionnaires
catholiques de la Société des missions étrangères de Paris. Fuyant les
persécutions antichrétiennes orchestrées par les empereurs
vietnamiens Thieu Tri et Tu Duc, le père Pierre Dourisboure fonde
en 1852, dans les hauts plateaux centraux, Kontum ou la Mission des
Bahnars, dans le but d’évangéliser le peuple bahnar. Ces
ecclésiastiques doivent faire preuve de respect pour les croyances
populaires tout en manifestant une forte capacité d’adaptation à leur
nouvel environnement culturel. Ils vont donc s’acculturer en partie à



l’élément bahnar, en adoptant leur langue et en s’ouvrant aux
subtilités des coutumes des Montagnards dans le but de gagner les
coeurs à l’Évangile. C’est pourquoi, en véritables ethnologues, les
missionnaires vont collecter des informations sur les traditions orales,
notamment les légendes, de ces populations a3n de mieux les
comprendre et de cerner leurs croyances3.

Les Bahnars et leurs voisins possèdent une panoplie variée de
proverbes et de sentences qui règlementent la vie quotidienne, que les
missionnaires comparent, non sans malice, aux Proverbes de la Bible.
Leurs thématiques sont toujours les mêmes : des éléments naturels,
des animaux, la référence à la récolte. Mais la culture orale des
Montagnards leur demande un e>ort considérable de mémorisation
car la transmission de ces adages se fait d’une génération à l’autre. Le
p è r e Jacques Dournes note avec raison que pour ces « peuples
analphabètes, la Tradition entendue et la parole qui la reproduit ont
une valeur d’argument correspondant à celle des imprimés chez ceux
qui lisent »4. Citons deux maximes bien emblématiques : « Ne forge
pas la faucille avant l’époque de la moisson » (À chaque jour suMt sa
peine) ; « L’éléphant s’esquive par la droite, le rhinocéros par la
gauche » (il faut reconnaître les manières d’un chacun pour savoir le
prendre).

Ce qui frappe le plus l’esprit des pères est l’importance que les Bahnars
accordent aux serments oraux et, surtout, au respect de la parole qui
s’ensuit. Le père Émile Kemlin décrit parfaitement le fonctionnement
du contrat d’alliance. Il s’agit d’un contrat oral contracté entre deux
individus dans le but de sceller une amitié, d’éviter tout conAit. Le
voyageur de passage, qui, en général, bute sur la mé3ance exacerbée,
voire l’hostilité, des villageois contre tout ce qui vient de l’extérieur, a
intérêt à engager ce genre d’alliance. En devenant ami avec un
villageois, il entre dans sa famille et obtient des avantages tels qu’une
portion de riz et une natte pour se coucher. Ces contrats d’alliance,
véritables piliers de la tradition orale des Montagnards, sont
accompagnés lors de la cérémonie par un poulet et une jarre de vin.
Cette célébration con3rme l’acte auquel les deux contractants doivent
se soumettre. Puis les deux nouveaux amis récitent la formule
ancestrale suivante, transmise de génération en génération :

« Acceptez que tous deux o>rions du vin et une poule pour nous
appeler pô. Que les esprits des monts nous conservent ! Que les esprits
des Aeuves nous gardent en bonne santé ! Que nous atteignions la
longévité ! […] Venez, esprits, buvez et mangez les premiers ce vin et
ce foie de poule ; nous boirons après »5.

Ces serments mi-religieux sont suivis par une beuverie qui scelle
oMciellement l’alliance. Ces usages répétés de l’alcool choquent les
missionnaires qui, au nom de la morale chrétienne, tentent d’en
interdire l’usage aux Bahnars convertis au catholicisme. À un niveau



supérieur, on trouve l’alliance avec le sang, contrat plus fort, qui se
met en place uniquement si on suspecte le futur ami ou allié d’une
probable trahison. On vide un poulet de son sang que l’on recueille
dans un bol. Celui qui préside la cérémonie s’entaille alors l’index et
laisse couler son sang dans ledit bol. Après avoir ajouté d’autres élixirs
et procédé à plusieurs formules, on donne à boire au futur allié son
contenu. L’alliance du sang suppose que l’amitié nouée est indéfectible
et qu’elle impose une entraide sans faille si l’un des alliés doit être
attaqué par un quelconque ennemi. A3n de faire cesser leurs
incursions belliqueuses à Kontum, le père Jean-Baptiste Guerlach
contracta le serment du sang avec les Sedangs, population voisine des
Bahnars en 1887 6. Dès lors, les Sedangs, respectant la parole liée au
contrat, s’allièrent avec les Bahnars et les missionnaires formèrent une
Confédération des Bahnars-Sedangs, prémices d’un État dans la région.
Mais malheur à celui qui briserait ce serment ou se singulariserait par
un comportement irrespectueux lors de la cérémonie. Les
explorateurs Prosper Odend’hal et Henri Maître le payèrent très cher :
le premier fut assassiné en 1904 par des Jarais – dont la réputation de
farouches guerriers dépassait largement la région des hauts
plateaux –, qui n’auraient pas apprécié les gestes déplacés et l’attitude
de l’explorateur. Quant au second, il fut tragiquement tué en 1914 par
un groupe rebelle de Montagnards qui refusaient le dialogue.

Ces serments importants se retrouvent en fait dans le « Code des
Bahnars », sorte de code pénal oral où les légendes se mêlent à un
droit coutumier rigoureux. La justice est symbolisée par l’oiseau,
animal vierge de tout mensonge et d’une honnêteté irréprochable. Il
n’y a rien d’étonnant à ce qu’un animal s’anthropomorphise : les
Montagnards ne distinguent pas l’âme humaine de celle des animaux.
Elle est mise sur un même pied d’égalité, au grand dam des
missionnaires qui luttèrent violemment contre cette croyance.
Pourtant, l’oiseau dans la mythologie des peuples du Sud indochinois
représente le conseiller, l’aide providentielle dans une situation
malheureuse ou celle qui informe et guide ceux qui se sont égarés
dans leur vie. De multiples chants glori3ent cet animal et le rendent
populaire auprès des jeunes générations. Le plus connu et le plus
respecté des oiseaux, celui que les légendes louent pour ses qualités de
justicier, est le b ö r l i n g ou l’oiseau-juge. De nombreux récits
accompagnent ses exploits :

« Autrefois Loe était un grand endetté ; le matin il payait une dette, le
soir il en remboursait une autre ; il n’avait jamais 3ni d’avoir des
dettes. Alors qu’il allait justement s’acquitter envers un créancier, il
rencontra l’oiseau börling qui lui tint ce langage : « Ô mon pauvre Loe,
tu es bien fatigué de rembourser sans cesse ce que tu dois ; les hommes
ne savent donc pas rendre la justice que les dettes retombent toujours
sur toi ! Que celui qui a tué paie les bu[es ; que l’empoisonneur donne
six buffles […]. Ainsi le börling enseigna au début »7.



À la 3n du conte, l’oiseau-juge devient silencieux, suite au Déluge que
nous étudierons plus loin, et transmet son savoir à des hommes qui
rendent la justice selon ses préceptes. Le börling n’est en fait qu’un
transmetteur de progrès, un initiateur à la justice.

Une autre légende, où un animal bienfaiteur guide l’Homme vers le
progrès, est celle du lapin de garenne. Vivant parmi les herbacés, le
lapin a transmis aux Montagnards les remèdes médicaux des plantes.
Là aussi, une fois sa science inculquée aux hommes, le lapin de
garenne perd la parole et se mure dans le silence, laissant le soin aux
humains de se transmettre de génération en génération cette
découverte.

Le bu[e, animal de compagnie et surtout outil de travail pour les
rizières, est vénéré comme un dieu par les populations des hauts
plateaux. Bête utilisée pour les sacri3ces religieux, le bu[e est surtout
regardé comme un homme dans les légendes et les récits de ces
peuples. Il est le personnage familier des villageois, mais également le
héros de nombreuses histoires. Lors de son sacri3ce, on partage sa
viande et on la consomme en communion. Son sang symbolise
l’alliance sacrée des hommes avec les esprits.

Cette perception du sacré dans toute chose, dans tout élément naturel
et espèce vivante, nous fait dire que les Montagnards sont
extrêmement religieux ; ne voient-ils pas des esprits, les Yang, partout
dans la nature autour d’eux ? Contrairement à ce qu’aMrmaient les
premiers missionnaires dans les années 1850, disant que les Bahnars,
païens, vivraient sous l’emprise de « terreurs superstitieuses »8, leurs
confrères de la première moitié du 20e siècle modérèrent leur discours
en reconnaissant la croyance en un Être suprême, appelé Ndu.Dans le
panthéon montagnard, Ndu est un esprit immatériel. C’est lui qui a
donné aux hommes la nourriture. Ainsi, selon la légende, c’est lui qui
surveille la pousse du riz. Mais la fourberie des hommes l’a rendu
colérique et, selon la tradition orale des Montagnards, il a provoqué
un déluge. Cette inondation catastrophique serait responsable de la 3n
de l’harmonie qui régnait entre les hommes, les Yang et les animaux
qui parlaient et vivaient de la même manière que les autres espèces
vivantes. Alors, nous dit la légende, « l’océan grossit, envahit les terres
et ce fut une inondation qui couvrit tout et détruisit tout »9. Les Yang
se réfugièrent dans la terre et dans les éléments naturels et les
animaux cessèrent de parler. Quant aux hommes, ils disparurent tous
sauf un couple. Suite à cette calamité, les Montagnards vénèrent et
craignent particulièrement la nature, les astres, le tonnerre, la foudre
où s’abritent les esprits. Le père Émile Kemlin aMrme qu’une légende
bahnare considère que le soleil et la nuit sont des soeurs rivales10. À la
nuit de la pleine lune, les hommes se rassemblent pour réciter et
chanter les légendes des traditions orales ; c’est une soirée religieuse
et propice à la prospérité. Quant au Ciel et à la Terre, ils forment un



couple harmonieux. Néanmoins, selon les récits religieux, la Terre est
l’essence de la vie, c’est la Mère nourricière qui engendre tout, plantes,
animaux, hommes. On lui voue un culte particulier. En3n, signalons
encore les arbres sacrés à l’instar du banian, qui, d’après les contes, est
symbole de longévité. Mais plus généralement, la tradition orale
enseigne que tout arbre, toute pierre est susceptible d’abriter un génie.
C’est alors que le Montagnard, voyant une pierre à forme étrange ou
un tronc d’arbre, se tiendra respectueusement à l’écart, sachant que
ces éléments abritent un génie. N’y a-t-il pas une similitude Aagrante
avec les neakta cambodgiens et la multitude de génies qui peuple et
hante la campagne vietnamienne ?

Le deuxième groupe de Français qui entre en contact avec les
Montagnards des hauts plateaux du Sud indochinois est constitué
d’explorateurs, et ce dès les années 1860. Ces explorations lancées en
remontant le Mékong devaient assurer aux Français un débouché
commercial éventuel vers le sud de la Chine, soustraire le Laos à
l’inAuence siamoise, leur permettre d’e>ectuer des fouilles
archéologiques dans la forêt cambodgienne et d’intégrer dans
l’administration de l’Indochine coloniale la « tache blanche » que
formaient encore les hauts plateaux centraux, et ce même au début du
20e siècle. En outre, il était urgent de trouver des zones climatiques
plus salubres a3n d’y encourager la colonisation et de permettre aux
colons et aux fonctionnaires de fuir la tou>eur saïgonnaise. Ces
missions d’exploration étaient composées d’hommes au pro3l
hétérogène : militaires, médecins, archéologues ou administrateurs
coloniaux. À l’instar des missionnaires catholiques, ces explorateurs
vont se muer en ethnologues, philologues ou linguistes lors de leur
rencontre avec les Montagnards. Mais la comparaison s’arrête là ; si les
pères s’intéressent davantage à la spiritualité de ces peuplades et au
salut de leurs âmes, les explorateurs en revanche préfèrent axer leurs
études sur l’origine ethnique et la sociologie des populations des hauts
plateaux. D’où viennent ces Moi ? Cette question taraude les
scienti3ques qui ne sont, du reste, pas d’accord. Pour les uns, les
Montagnards sont des autochtones de l’Indochine d’avant la
déferlante mongoloïde en provenance de Chine et l’arrivée des
Khmers. Organisés en îlots isolés, ces autochtones auraient des liens
très étroits avec les Mélanésiens et les Negritos d e s Philippines.
D’autres estiment qu’ils sont un sous-groupe indonésien, donc
également originaires du Paci3que, alors que plusieurs linguistes leur
donnent une 3liation provenant du sud de la Chine. Pour remédier à
ce problème, nombre d’explorateurs vont étudier les langues des
ethnies rencontrées sur leur chemin et noter sur un calepin des mots
de vocabulaire. On tentera alors d’établir des similitudes avec les
groupes voisins. D’aucuns recueilleront les légendes orales ayant trait
à l’origine de ces peuples. Mais cette entreprise se révélera décevante
car les Montagnards ne connaissent pas l’écriture et sont incapables de
situer chronologiquement des événements historiques, à l’instar des



Vietnamiens qui consignent leur longue histoire dans des annales,
corroborées par les témoignages des voyageurs chinois qui se rendent
dans les États indochinois au fil des siècles.

La première mission d’exploration est celle de Doudart de Lagrée qui
remonte le Mékong en 1866 11. Elle se révèle décevante, le Aeuve
n’étant pas navigable au-delà du Cambodge, et ses membres ne
collectent aucune information sur les traditions orales des populations
du centre de l’Indochine. En revanche, le médecin et explorateur Jules
Harmand a plus de chance. En 1877, il devient en e>et le premier
Européen à franchir le Truong-Son (Cordillère annamitique) qui
sépare le Laos du Vietnam. Mais plus préoccupé de mesurer les
individus rencontrés et d’analyser la longueur de leur crâne grâce aux
instruments anthropométriques, il néglige la culture orale et les
traditions ancestrales des habitants du centre du Laos. Il remarque
néanmoins que les habitants d’un village sont terri3és à l’idée de
couper un arbre. Leur croyance ancestrale explique qu’il est habité par
le génie des eaux qui ne doit en aucun cas être dérangé, sous peine de
cataclysme12. Cette tradition orale se manifeste par des prières
d’imploration à genoux, mêlées de formules. Plus tard, installé dans le
village khâ de Kon-Khèn, Harmand ne comprend pas la signi3cation
religieuse du comportement de son hôte : ce dernier prie devant un
autel, sans doute celui de ses ancêtres, en récitant une prière que lui
dicte un autre villageois. Dans la tradition orale de ce village,
l’intrusion à domicile d’un étranger peut en e>et susciter la colère des
esprits…13

Figure 2. Figure 2 – Guerriers jarais. Extrait de Cupet,
Mission Pavie : Indo-Chine 1879-1895 . Paris : Ernest Leroux,
1900, p. 307 (coll. BNU)



Il faut attendre la mission Pavie, qui se déroule de 1879 à 1895, pour
que les Français s’intéressent réellement à l’étude des populations du
centre de l’Indochine. Dirigée par Auguste Pavie, consul et
explorateur, cette mission est composée d’un équipage scienti3que de
qualité, encadré par des militaires. Le Laos est exploré, les plateaux du
centre du Vietnam sont visités et le capitaine Cupet se rend à la
« Mission des Bahnars » à Kontum. Il a l’intention de rencontrer le
Sadète 14, sorcier des Jarais, dont l’inAuence spirituelle est immense
sur les hauts plateaux. En réalité, il y a deux Sadètes : celui du Feu, le
plus terrible, et celui de l’Eau. Des légendes déformées sont colportées
à leur sujet, qui accentuent le mystère de leur personne. De plus, les
Montagnards dissuadent les voyageurs de passage de les rencontrer,
a3n de conserver intacte leur aura mystérieuse. Mais ce qui est
intéressant, c’est leur similitude frappante avec le dieu hindou Indra.
En e>et, le Sadète du Feu possède comme la divinité de l’hindouisme
une épée enfermée dans une gaine. La légende aMrme que s’il tire la
lame de quelques centimètres, le soleil se cache et les hommes, ainsi
que les animaux, tombent dans un profond sommeil. En3n, s’il sort
l’épée du fourreau, c’est la 3n du monde15. Quant au Sadète de l’Eau, la
légende qui l’entoure clame qu’il peut provoquer un déluge qui
noierait le monde, grâce à ses fétiches. Ces deux légendes semblent
indiquer une origine lointaine des Jarais : ils ont été très certainement
à une époque en contact (et fortement inAuencés par eux) avec des
peuples de culture indienne tels les Cambodgiens et les Chams,

Figure 3. Figure 3 – Marche dans les « Raïs » ou
défrichements. Extrait de Malglaive et Rivière, Mission
Pavie : Indo-Chine 1879-1895. Paris : Ernest Leroux, 1900,
p. 196 (coll. BNU)



anciennes peuplades du centre de l’actuel Vietnam. Cependant le
capitaine Cupet, à l’instar de l’ensemble des explorateurs, se trompe
sur la signi3cation du mot Sadète. Selon le missionnaire Jacques
Dournes, les Sadètes désignent le système des pötao qui sont en réalité
trois : le maître du feu, le maître de l’eau et le maître de l’air. Il ajoute
que « chaque pötao est l’expression d’une partie d’un tout : les trois
éléments de la matière, le père, la mère, l’enfant, l’est et l’ouest, le
manche, le fourreau, la lame, les éléments de la forge… Chaque pötao
détient un trésor, comme le sabre du maître du feu qui est le palladium
de son pouvoir »16.

En fait, les Sadètes pötao ne sont pas vraiment des sorciers, mais ils
sont garants d’un système religieux et politique et préservent ainsi
l’harmonie de leur peuple. La mauvaise interprétation des
explorateurs au sujet de ces puissances est due encore une fois à
l’absence d’écriture, à une déformation plus ou moins volontaire de
dires par les Jarais eux-mêmes et, surtout, à l’inAuence des
Cambodgiens qui croyaient que les Sadètes pötao étaient des
souverains et leur envoyaient des présents pour forger des alliances.

En poursuivant sa route, le capitaine Cupet tombe sur un lac sacré, au
sud de la Mission des Bahnars. La légende locale colporte que cette
étendue d’eau n’existait pas autrefois. Sur son emplacement se
trouvaient, dit-elle, de nombreux villages qui furent engloutis par la
terre, laquelle donna naissance au lac. De plus, la nuit, un éléphant
blanc sort de ses profondeurs et on entend au loin un carillon de gongs
sans savoir qui les frappe17. L’idée que la terre engloutit ou bien que
l’on sort de ses entrailles est très répandue chez les Montagnards. Ils
expliqueraient ainsi leur origine. L’explorateur Henri Maître a recueilli
une légende des Rhadés sur la naissance de leur peuple :

« À l’origine du monde », disent-ils, « alors que les autres peuples
habitaient depuis toujours la surface de la terre, les M o i vivaient à
l’intérieur, où ils étaient très malheureux. Un jour, quelques-uns
d’entre eux se décidèrent à aller explorer la surface terrestre et
sortirent par un trou qui communiquait avec elle et était appelé Kband
Prigne, situé à l’est de Ban-Mé-Thuot (village existant encore). Ils
trouvèrent l’aspect du sol merveilleux et résolurent de venir s’y
installer. Ils retournèrent appeler ceux qui étaient encore dans
l’intérieur de la terre et ceux-ci se mirent en devoir d’émigrer avec
tout leur bétail et ustensiles de ménage, mais les jolies femmes moi,
coquettes comme en tout lieu, se crurent obligées de se mettre en frais
de toilette pour cette occasion et restèrent en arrière.
Malheureusement, lorsqu’à leur tour elles voulurent sortir, elles
trouvèrent le trou bouché par un bu[e à deux têtes qui ne pouvait
plus rentrer ni sortir à cause de ses cornes et qui mourut là, laissant le
trou fermé à jamais, et les femmes restèrent dans la terre. C’est pour
cette raison, ajoutent les Moi, qu’on voit peu de jolies femmes en pays
moi » 18.



On retrouve dans cette merveilleuse légende sur l’origine des
Montagnards les thèmes déjà étudiés : la terre nourricière (le sol),
mais aussi maternelle (les entrailles, les Moi qui vivent à l’intérieur). Le
bu[e, animal sacré, utile et familier, partage les conditions de la vie
souterraine avec les hommes. Il sort en même temps qu’eux, mais
bloque les femmes coquettes. On observe encore une fois le rôle de
l’animal mythi3é : par vanité et par narcissisme, les belles femmes se
font piéger par la bête qui les empêche de sortir. Elles sont de facto
punies d’avoir succombé à leurs derniers caprices.

Notes

1 . Philipe Papin, Viêt-Nam, parcours d’une nation, Paris, Belin, La
Documentation française, 2003, p. 29-35. Nous nous contenterons

Figure 4. Figure 4 – Tombeau Bahnar, région de Kontum.
Extrait de Cupet, Mission Pavie : Indo-Chine 1879-1895 . Paris :
Ernest Leroux, 1900, p. 347 (coll. BNU)



d’étudier les ethnies du centre de l’Indochine, soit celles situées aux
con3ns du Vietnam central et du Cambodge. Le nord du Vietnam
(Tonkin) présente lui aussi un aspect fortement multiethnique.
Rappelons qu’oMciellement le Vietnam compte 53 ethnies. Le Laos
voisin est également multiethnique.
2 . Georges Condominas, Nous avons mangé la forêt, Paris, Flammarion,
coll. « Champs », 1982, p. 14
3. Pierre Dourisboure, Christian Simonet, La mission des grands plateaux ,
Paris, France-Empire, 1961, p. 55-59
4. Ibid., p. 116
5 . Émile Kemlin, Les Reungao, rites agraires, songes et alliances, textes
réunis et présentés par Pierre Le Roux, Paris, EFEO, 1998, p. 171
6 . J. P. Daughton, An empire divided: religion, republicanism, and the
making of French colonialism, 1880-1914, Oxford, New York, Oxford
University press, 2006, p. 70
7. Jacques Dournes, Les populations montagnardes du Sud-Indochinois, Dam
Bo, Lyon, Derain, 1950, p. 170-171
8. Pierre Dourisboure, op. cit., p. 127
9. Jacques Dournes, op. cit., p. 197
10. Ibid., p. 202
1 1 . Jean-Pierre Gomane, L’exploration du Mékong : la mission Ernest
Doudart de Lagrée-Francis Garnier, 1866-1868 , Paris, L’Harmattan, 1994
12. Jules Harmand, Explorations coloniales au Laos. Du Mékong aux hauts
plateaux, itinéraire au coeur d’une passion française, Paris, Soukha, 2010,
p. 189
13. Ibid., p. 192
14. Corruption du mot laotien somdet (roi).
15. Pierre-Paul Cupet, Mission Pavie Indo-Chine 1879-1895 : Géographie et
voyages. III, Voyages au Laos et chez les sauvages du sud-est de l’Indo-Chine ,
Paris, E. Leroux, 1900, p. 300
16. Mathieu Guérin, Andrew Hardy, Nguyên Văn Chính, Stan Tan Boon
H w e e , Des montagnards aux minorités ethniques. Quelle intégration
nationale pour les habitants des hautes terres du Viêt Nam et du Cambodge ?,
Paris, Bangkok, L’Harmattan, IRASEC, 2003, p. 22-23
17. Pierre-Paul Cupet, op. cit., p. 322
18. Henri Maître, Les régions moï du sud indo-chinois. Le plateau du Darlac,
Paris, Plon-Nourrit, 1909, p. 36

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
'nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré,exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Nos partenaires

