« Apprends tout » : Saint-
Victor et le milieu des

victorins a Paris, 1108-1330

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 302-322

Dominique Poirel

Dans I'histoire intellectuelle du Moyen Age occidental, le xii® siécle est
un tournant décisif. Avec I'essor économique, les villes renaissent, et
I'Etat se renforce, favorisant une circulation accrue des manuscrits et
des personnes, des textes et des idées. Tandis que déclinent les écoles
monastiques, comme celle du Bec-Helluin qu’avait illustrée saint

Anselme, la « Renaissance du xii® siécle » s’appuie sur un maillage de
plus en plus serré d’écoles urbaines, surtout dans la France du Nord :
écoles cathédrales placées sous I'autorité de 'évéque comme a Laon,
Chartres ou Paris, écoles temporaires, parfois itinérantes, liées a la
personne d’'un maitre fameux comme celle que Pierre Abélard
entrainait a sa suite. Avec 'augmentation progressive du nombre des
maitres et des étudiants se crée un milieu dynamique et cohérent,
propice a I'affinement des méthodes intellectuelles et pédagogiques, a
une curiosité renouvelée pour les ouvrages des Péres et des Anciens,
tout autant qu’a la production de textes nouveaux et a 'accueil de
traductions du grec et de I'arabe. Ainsi apparait un esprit nouveau, fait
de confiance en la nature et en la raison, d'un sens plus vif de
I'individu et d’une relation complexe au passé : réve d’un retour a la

pureté des origines et conscience néanmoins d’un progrés historique’.
Le temps n’est pas loin ou ces écoles urbaines se regrouperont et se

structureront en corporations. Au tournant du xiii siécle apparaissent

alors les premiéres universités.

C’est dans cette période d’effervescence et de mutations accélérées
que s'établit en bordure deParis I'école de Saint-Victor, bient6t
illustre a travers I'Europe entiére par une succession de maitres
prestigieux, 'ampleur du rayonnement qu’ils ont exercé dans les
domaines les plus divers et l'originalité de leur projet pédagogique,
indissolublement intellectuel et spirituel?. A mi-chemin entre les
écoles monastiques du haut Moyen Age et les universités des xiii®-xv

€ siécles, Saint-Victor de Paris attire I'attention par son humanisme


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=252

encyclopédique et la haute place qu’'on y accorde a tous les savoirs, de
la technique a la mystique en passant par les Lettres classiques,
I'érudition, les disciplines scientifiques et une théologie tout autant
spéculative que pastorale. Un mot d’ordre d’Hugues de Saint-Victor
résume cette ouverture a toutes les connaissances : « Apprends tout,

tu verras ensuite que rien n’est inutile>. »

Comment cet idéal illimité s’est-il réalisé en un temps et un lieu
précis ? Quelle conception du savoir a-t-il suscitée ? Comment s’est-il
concilié avec la destination avant tout religieuse d'un établissement de
chanoines réguliers ? Pour répondre a ces questions, on s’attachera
d’abord a la communauté des victorins, en décrivant les grandes
étapes de son histoire, son cadre de vie et les réseaux a travers
lesquels elle exerce une influence sur la société contemporaine.
Passant ensuite du « lieu » au « savoir », on présentera le programme
pédagogique victorin en cherchant a définir son centre de gravité. De
cette facon, on sera en mesure de dégager I'« esprit » de Saint-Victor,
c'est-a-dire la fagon particuliere dont un mode de vie et un idéal
éducatif s’y sont historiquement rejoints pour fagonner une certaine
manieére de penser, de pratiquer et d’honorer le savoir.

La communauté victorine

Saint-Victor de Paris est d’abord une abbaye de chanoines réguliers,

comme il en naquit tant d’autres aux xi®-xii® siecles. Avec l'essor
monastique et le renforcement de la papauté, le renouveau canonial

est en effet une des composantes essentielles de la Réforme

grégorienne”, Au contraire du moine bénédictin, consacré par sa régle
a une existence de solitude et de contemplation, le chanoine régulier
est d’abord un clerc, voué comme tel a la célébration des sacrements,
mais qui, pour mieux exercer son sacerdoce, a choisi de vivre la
pauvreté en communauté suivant la régle de saint Augustin. Son état
de vie tient donc un souple équilibre entre la contemplation et 'action
pastorale. A ce statut commun 2 I'ensemble des chanoines réguliers
s'ajoute chez les victorins une dimension intellectuelle, présente des
les origines de la communauté et qui explique son rayonnement
considérable dés le premier siécle de son histoire.

De Guillaume de Champeaux a Jean de Saint-Victor

Le fondateur, Guillaume de Champeaux (T 1121) est un des principaux
maitres de son temps en rhétorique, en dialectique et en théologie.
En 1108, il se retire sur une pente déserte de la montagne Sainte-
Geneviéve (a I'emplacement actuel de I'Université de Jussieu) pour
mener avec quelques étudiants une vie de solitude et de priére. Apres
quelques hésitations, il y reprend son enseignement. Elu évéque de
Chalons-sur-Marne en 1113, il obtient a ce moment la transformation



de sa communauté en abbaye de chanoines réguliers consacrée a saint

Victor de Marseille °. C’est peu aprés qu’Hugues (T 1141), originaire de
Saxe, entre en scéne. L'un des esprits les plus brillants de son temps, il
ne tarde pas a reprendre la chaire qu'occupait Guillaume et a donner a
Saint-Victor ses caractéristiques intellectuelles : la lecture de la Bible
selon les trois sens (historique, allégorique, tropologique) s’articule
avec un humanisme encyclopédique, ouvert aux sciences et méme aux

techniques®. Aprés lui, son héritage est comme réparti entre une
pléiade d’écrivains et de maitres :Adam le chantre des fétes
liturgiques (T av. 1146) , André le bibliste (f1175) ,Achard le
métaphysicien (f 1171), Richard le spirituel et le théologien de la
Trinité (T 1173), Simon le poéte (T apr. 1173), Gauthier le censeur (T v.
1180), Godefroid 'humaniste (T apr. 1194), Absalon le prédicateur (1 v.
1196), Pierre (T apr. 1216) et Robert (t av. 1234) les théologiens de la
pénitence, Thomas Gallus (T 1246) le commentateur du pseudo-Denys.

A uxiii® siécle, la production littéraire victorine fléchit : I'abbaye
semble avoir eu besoin d’'un temps nécessaire pour s’adapter aux
changements intellectuels que suscitent la naissance de I'Université et
I'essor des traductions de I'arabe et du grec. Face a un aristotélisme
peu a peu triomphant, Hugues et Richard font alors figure d’autorités
traditionnelles. En 1237 toutefois, la chaire de théologie de Saint-

Victor est rattachée a l'Université de Paris, hommage rendu a la

qualité de sa tradition intellectuelle. Au début du xiv® siecle, 'abbé
Jean de Palaiseau (1311-1329) affecte une part des revenus de I’abbaye
a l'entretien d’'un maitre en théologie et de quatre étudiants et
organise un centre d’étude (studium) calqué sur celui des dominicains
et des augustins. Dans un cadre de vie resté monastique, les victorins
ont alors totalement assimilé la nouvelle culture scolastique. C’est ce
qui transparait dans les Quaestionesconservées de Gérard et Jean,
tandis qu’un autre Jean (f wv. 1351) plus fameux compose une
chronique universelle de la création a 'an 1322, sans doute prenant

appui sur un travail d’équipe’.

Ainsi récapitulée, l'histoire littéraire de Saint-Victor peut donner le

sentiment d’un déclin, aprés unxii® siecle singulierement brillant.
Cependant, a Saint-Victor comme dans toute maison de réguliers, la
spéculation, si honorée soit-elle, demeure subordonnée a une
destination religieuse. Or le premier siécle est la période des origines,
ou tout est a fonder : de 12 les traités profanes et sacrés, les sommes et
les aide-mémoire, les programmes d’études comme le Didascalicon
d’Hugues de Saint-Victor %, Passé les premiéres générations, une fois
construit I'environnement intellectuel nécessaire a leur activité

naturelle, les chanoines victorins peuvent se consacrer a celle-ci, c’est-



a-dire a la prédication, 'administration des sacrements et la théologie

pastorale’. Bref, pour comprendre I'école, il faut la réinsérer dans
I’abbaye.

La vie a Saint-Victor

Entrons dans celle-ci, virtuellement du moins, puisque sous la
Révolution et 'Empire les batiments abbatiaux ont été démolis : seules
demeurent des arcades encore visibles au 4 de la rue Linné et au 6 de
la rue Cuvier. 1l faut donc faire appel a I'imagination - nous sommes
bien la dans une tradition victorine - pour reconstituer par '« ceil
intérieur » le cadre spatial ou se déroulait la journée du chanoine, au
milieu d’'une communauté hiérarchiquement ordonnée.

1. Les lieux

Les premieres années, Guillaume de Champeaux et ses compagnons
durent se contenter d’un oratoire dédié a saint Victor, peut-étre aussi
d’un batiment annexe en guise de logement. Autour d’eux des vignes
séparées en « clos » et mouillées a leur pied par les eaux marécageuses
de la Bievre couvrent les pentes de la montagne Sainte-Genevieve.
Bient6t, les donations de 1'évéque de Paris, puis celle d’Hugues,
archidiacre de Halberstadt, entré dans la nouvelle communauté a la
suite d’Hugues, son fameux neveu, enfin les largesses du roi et de la

Cour a partir de 1133 permettent a I'abbaye de se doter des le xii

€ siécle d'un complexe abbatial assez stable jusqu'au début du xvi

€ siecle 1°,

Suivant un plan classique, 'ensemble des batiments s’ordonne autour
d’un cloitre d’environ trente metres de coté, a plusieurs points de vue
le centre véritable de I'abbaye. Lieu de passage entre les divers
batiments, lieu de transition entre l'architecture et une nature
maitrisée, c’est aussi une sorte de sas entre la parole et le silence,
étude et la priere, la convivialité et le recueillement. A certaines
heures, on s’y rassemble en petits groupes pour répéter les chants de
la liturgie, converser sous la direction dun chanoine plus
expérimenté, lire et commenter a quelques-uns le méme ouvrage ;
obligation est alors faite de tenir un livre. Ce cloitre est bordé au nord
par I'église abbatiale, sur les autres c6tés par des batiments réservés
aux chanoines : le réfectoire ot 'on mange en silence, pendant qu’est
lu recto tono un texte édifiant ou une homélie ; le dortoir ou I'on vient
se changer entre les activités et dormir sur une couche rudimentaire ;
la salle du chapitre ot la communauté se réunit pour les affaires
communes. La bibliothéeque a plusieurs fois changé d’emplacement,
sans doute pour faire face a la croissance continue du nombre de

manuscrits, mais la salle de lecture a longtemps occupé un batiment



donnant sur le cloitre. Selon l'usage, les livres liturgiques sont
conservés dans I'église, ceux destinés a la lecture a table sont déposés

dans un batiment attenant au réfectoire.

En retrait se tiennent les lieux dévolus a des catégories particulieres
de membres : noviciat, infirmerie, logement des fréres convers,
résidence des hdtes. Parmi ces derniers, une place a part est faite aux
évéques de Paris, qui aiment a se retirer a Saint-Victor : ils y ont leur
maison, leur chapelle et méme une salle épiscopale. On est mal
renseigné sur 'emplacement originel des écoles : école claustrale et
école des novices. Toutefois la premiére, ouverte a des étudiants

extérieurs au moins jusqu'au milieu du xii® siecle, devait pour cette
raison se trouver a l'écart du cloitre et des lieux réservés aux

chanoines.
2. La journée du victorin

A cette répartition des lieux correspond une distribution des temps et
des fonctions. Le temps, d’abord, est scandé par la liturgie, fin
premiére de la vocation canoniale. De fait, la journée et méme la nuit
du victorin sont rythmées par les deux messes (celle des défunts le
matin et la grand-messe en milieu de journée) et les huit offices
quotidiens : matines, laudes, prime, tierce, sexte, none, vépres et
complies. Dans les espaces de temps intermédiaires, le victorin se
consacre le matin au travail manuel, dans les jardins et les ateliers,
peut-étre aussi dans le scriptorium, local consacré a la copie de
manuscrits. Aux temps fixés, il étudie, converse ou médite dans le
cloitre. A d’autres moments, il rejoint ses confréres dans les lieux
assignés : au réfectoire, pour prendre un petit déjeuner vers neuf
heures et un déjeuner apres la grand-messe ; dans la salle du chapitre,
pour se voir attribuer les taches de la vie commune, pour régler de
facon ritualisée et sous l'autorité de I'abbé les litiges et les
manquements a la régle commune, pour entendre lectures et
prédications et pour se souvenir des défunts ; enfin au dortoir, pour se
changer, faire la sieste en été, dormir apres vépres d’'un sommeil

coupé par matines et laudes.

Figure 1. Miniature extraite du manuscrit De vanitate

mundi de Hugues de Saint-Victor, fol. 230r, xii® siecle.

3. Les fonctions dans ’abbaye

D’un temps a l'autre, d’un lieu a 'autre, la communauté se déplace en
procession, ostension dynamique de son unité et de sa hiérarchie.



L’abbaye est en effet un monde stratifié, ou les différences de statuts et

de fonctions se marquent par le rang et I'habit!!. Les chanoines eux-
mémes, vétus d’un surplis blanc recouvert d’une chape noire a
capuche, se distinguent du premier coup d’ceil des freres convers
vétus de gris. Remplissant des fonctions subalternes, ces religieux
laics, parfois de haute naissance, ont un dortoir et un réfectoire
séparés et communient a part. Certains chanoines sont d’ordinaire
absents : affectés par petits groupes a des prieurés extérieurs
dépendant de I'abbaye, ces « obédientiels » s’y consacrent au service
liturgique et paroissial, parfois a la gestion de domaines assurant les
revenus de I'abbaye parisienne.

La responsabilité de la communauté est assurée par des officiers
claustraux : abbé, prieur et sous-prieur, assistés du chambrier et du
sous-chambrier pour la gestion du patrimoine. L'abbé est librement
élu par un college restreint d’anciens, qui le conseille en cas de
décisions importantes. D’autres officiers ont la charge du
ravitaillement, de I'habillement, de l'infirmerie, des relations avec
I'extérieur - aumones aux pauvres, accueil des étrangers ou service
des hotes - et de la bibliotheque. Celle-ci est administrée par un
armarius, qui est également chantre, archiviste et directeur du
scriptorium. 11 est donc le maitre de chant et des cérémonies en méme
temps que le gardien de I’écrit. C’est lui qui contrdle la communication
des manuscrits, a 'extérieur comme a I'intérieur de 'abbaye, et veille
a leur bonne conservation et a leur copie, soumise a 'autorisation de
I'abbé. L’ armarius n’a guére d’initiative dans I'exercice de sa charge : il
suit les régles internes de I'abbaye et se soumet pour le reste aux
consignes particulieres de I’abbé.

A ces fonctions il faut ajouter celle de maitre, curieusement absente du
coutumier victorin qui ne connait qu'un maitre des novices : sans
doute parce qu’elle était une particularité de I'abbaye mere. On est mal
renseigné sur ce role de maitre, successivement exercé par Guillaume
de Champeaux (jusqu’en 1113), Hugues (jusqu’a sa mort en 1141) puis
sans doute André, Achard, Richard et bien d’autres comme Thomas
Gallus ou Gérard : la liste précise reste a établir. En dehors d’'Hugues,
qui parait avoir été peu mélé au fonctionnement général de I'abbaye,
la plupart des autres maitres ne tardent pas a occuper des fonctions de
prieur ou d’abbé, a Saint-Victor ou dans d’autres établissements
affiliés.

Outre le monde des écoles, I'aristocratie semble avoir spécialement
alimenté la communauté victorine : le coutumier recommande de ne
regarder ni a la naissance ni aux richesses, mais avant tout aux bonnes
meeurs, tout spécialement a la douceur et a la docilité. Pendant un

mois au minimum, les aspirants a la vie canoniale sont coupés du



monde extérieur et confiés au maitre des novices. A son école, ils
apprennent tout ce qui leur permettra de s’intégrer harmonieusement
a la vie conventuelle : mémorisation et chant des Psaumes,
assimilation des rites liturgiques, des coutumes de I’abbaye et du
langage des signes pour les temps de silence, pratique des vertus,
discipline de Thabillement, de la parole, des gestes et du
comportement dans les diverses circonstances de la vie claustrale, par
exemple quand se lever et quand s’asseoir, comment se comporter a
telle heure ou dans tel lieu, quand se taire et quand parler, comment
s’adresser aux divers membres de la communauté. Lorsque prend fin
le temps de probation, ils sont jugés dignes d’étre agrégés et font
solennellement profession au cours d’une messe.

Dans son traité Sur la formation des novices, Hugues de Saint-Victor a

marqué l'importance qu’il attache a I'harmonie du comportement

extérieur et des relations humaines'?

. La juste mesure dans
I'habillement, le geste, la parole et la fagon de manger ne refléte pas
seulement les dispositions intérieures du novice, d’'une certaine fagon
elle les éduque et les fagconne. Le plus petit geste a des répercussions
esthétiques, éthiques, politiques et spirituelles : équilibré, il produit de
la beauté, traduit et renforce la maltrise de soi, affermit la concorde
entre fréres et rapproche 'homme de Dieu. Lieu de sociabilité,

I'abbaye de Saint-Victor enseigne les bonnes maniéres comme moyen

de parfaire les bonnes moeurs .

La communauté de réception

Comme ce traité Sur la formation des novices, pour lequel on compte prés
de deux cents manuscrits conservés dans les bibliotheques publiques
européennes, I'enseignement victorin touche des milieux divers, qui
composent des cercles plus ou moins concentriques. En premier lieu
viennent naturellement les chanoines victorins, dont les effectifs
semblent avoir oscillé autour d’'une cinquantaine. A ces membres
résidents de 'abbaye parisienne il faut ajouter les obédienciers, qui
revenaient réguliérement a Saint-Victor pour les besoins de leur
charge, mais aussi pour se retremper dans le climat intellectuel et
spirituel de la maison mere. Par leur intermédiaire, I'enseignement du
maitre sort des batiments claustraux et se diffuse a travers paroisses et
prieurés, jusqu'a toucher des auditeurs laics. Au-dela de ce réseau,
surtout implanté dans le bassin de la Seine, il existe, principalement

auxiii ¢ siecle, une fédération internationale de Saint-Victor, qui
compte jusqu'a quarante abbayes sousLouis VIII. EnFrance, en
Normandie, en Angleterre, enltalie, enAllemagne et jusqu'en
Scandinavie, des abbayes de chanoines regoivent un victorin pour
abbé et entrent dans la mouvance de celle de Paris. Le coutumier
décrit a leur intention les usages en vigueur dans la communauté
parisienne. Les liens entre ces différentes abbayes qui ne furent jamais

trés stricts se distendent méme et cessent auxiv® siécle. Toutefois,



cette fédération servit la diffusion, dans une large partie de 'Europe

occidentale, des valeurs intellectuelles et spirituelles de 'abbaye meére.

Diverses solidarités, religieuses, politiques et idéologiques, élargissent
encore la sphére d’'influence des maitres victorins. Fer de lance de la
Réforme grégorienne dans le monde canonial, Saint-Victor est a ce
titre I'alliée des nouveaux ordres monastiques, cisterciens, chartreux,
prémontrés, voire clunisiens réformés. Ces liens favorisent les
échanges de manuscrits, de textes, de lettres, comme entre Hugues de
Saint-Victor et Bernard de Clairvaux. En dehors de I'Eglise, I'abbaye
parisienne trouve un solide appui auprés du roi et des grands.
Fondation royale, dotée des lorigine par Louis VI, Saint-Victor
bénéficie plus encore des largesses de ce roi et des princes aprés
I’assassinat du prieur Thomas en 1133, martyr de la Réforme en Tle-de-
France. Son abbé Gilduin devient un familier du roiLouis VI, et
plusieurs victorins entrent au service de la chancellerie royale. Jusque
sous Philippe le Bel (T 1314) au moins, le prestige moral de I'abbaye est
considérable.

Ces réseaux de communautés affiliées ou alliées et d’appuis
ecclésiastiques ou laics renforcent le rayonnement intellectuel de

I'abbaye parisienne, qui s’exerce d’abord a travers I'enseignement oral

et écrit de ses maftres. Au xif® siécle, I’école est ouverte a des étudiants
extérieurs a I'abbaye. Divers témoignages confirment 'attraction que

Iécole de Saint-Victor exerce sur les étudiants frangais et étrangers. A

la fin du xif® siécle ou au début du xiii® siécle, I'’école se ferme peu a peu
pour devenir une école interne, sans doute en réaction contre
I'urbanisation de la montagne Sainte-Geneviéve et I'augmentation
rapide du nombre des étudiants aParis. Cette fermeture ne coupe

cependant pas I'abbaye parisienne du monde universitaire, puisque au

xiii® siécle elle se voit confier la pastorale pénitentielle des étudiants
parisiens. Au nom de I'abbé de Saint-Victor, un chanoine regoit alors la
fonction de « pénitencier » A défaut d’étre restée le lieu par
excellence de tous les savoirs, I'abbaye demeure un lieu privilégié ou

les savoirs sont ordonnés en une sagesse chrétienne, intégrant une
14

éthique et une spiritualité de la connaissance ™.
Par I'écrit plus encore, les maitres de Saint-Victor prennent part aux
débats de leur temps, répondent a des consultations sur la doctrine

chrétienne, discutent avec les théologiens d’alors!?, s’expriment sur
des questions d’actualité : ainsi Hugues écrit-il a l'archevéque de
Séville pour blamer un reniement tactique devant les Sarrasins. De
méme Richard reproche aRobert de Melun, théologien devenu
évéque, sa tiédeur dans le conflit entre Thomas Becket et le roi
d’Angleterre. A la reconnaissance d’une compétence particuliére en
matiere intellectuelle se joint une solide autorité morale, qui fonde les
maitres victorins a faire la lecon a des prélats. Au-dela de leurs

destinataires immédiats, les écrits d’'Hugues et de Richard jouissent



trés tot d’'une vaste diffusion, en raison certes de leur valeur propre,
mais grice aussi a une politique volontariste de I’abbaye. Ainsi a la
mort d’Hugues en 1141, Gilduin a organisé une sorte d’édition des
Opera omnia de son fameux confrere, dont les écrits sont rassemblés,
retranscrits au propre, sans doute en deux exemplaires, puis

largement copiés sur place, cahier par cahier pour accélérer le travail

de copie’®. EnFrance, enAngleterre, en Allemagne, divers
établissements se soucient d’obtenir un corpus complet des ouvrages
du victorin. A leur tour, ils se font le relais de son influence auprés des

établissements voisins.

Humanisme encyclopédique et sagesse chrétienne

Prédication interne et externe, réforme d’autres établissements,
enseignement,  rédaction et copie massive  d’ouvrages,
correspondance, pastorale des étudiants : par tous ces moyens,
'abbaye de Saint-Victor diffuse de proche en proche a travers toute
I'Europe son programme éducatif. En quoi celui-ci consiste-t-il ? Quels
savoirs sont-ils enseignés, propagés ou encouragés a Saint-Victor ? A
lire Hugues, la réponse tient en un mot : tous. Tous les savoirs, y
compris les arts mécaniques, ont leur place dans le modele de sagesse

chrétienne que décrit le Didascalicon 7. Cette tendance 4 I'exhaustivité

se reflete dans un tableau des arts et disciplines profanes :

Cette curiosité universelle n’aurait aucun sens sans les livres

nécessaires pour la satisfaire. Deés lexii ¢ siécle, I'abbaye put
s’enorgueillir d’'une riche bibliothéque, qui ne cessa de croitre au
Moyen Age, jusqu'a sembler a Rabelais le type méme de la collection
burlesquement universelle. Les manuscrits et les premiers inventaires
conservés attestent qu'elle eut tres tot une orientation généraliste,
ainsi qu'un plan de classement sans doute inspiré du Didascalicon. Les
lectures encouragées demeurent cependant la Bible, ses principaux
commentateurs, Péres de I'Eglise notamment, les passionnaires ou
recueils de Viesde saints, les Vies des Péres et les homéliaires, tous
ouvrages destinés au progres spirituel et moral ou a la prédication :
ces livres « communs » ou « quotidiens » sont laissés a la libre

disposition des religieux. Les autres sont communiqués sur demande.

La culture victorine a donc pour centre de gravité les études bibliques
et pour fin le progres indissolublement intellectuel, spirituel et moral
du chanoine. On comprend qu’une forme littéraire privilégiée soit le
commentaire biblique, qui peut étre mené selon les sens historique,
allégorique et tropologique. Par le premier, les maitres de Saint-Victor



ont donné un essor majeur aux sciences bibliques, de la grammaire a

I'histoire en passant par la philologie et le recours aux exégeses

rabbiniques'®. Les travaux sur le sens allégorique - qui montre en quoi
le mystére du Christ est au centre des Ecritures — débouchent sur la
théologie spéculative, trinitaire spécialement. Enfin, la lecture
tropologique de I'’Ancien et du Nouveau Testament se déploie en une
abondante littérature spirituelle.

by

La reprise d'un méme théme d’une ceuvre a une autre montre
comment l'assimilation quotidienne des Ecritures féconde la science
victorine. D’abord, celle-ci s’épanche dans la sentence bréve, sorte de
méditation libre, le plus souvent inspirée par la rumination d’un
verset. A partir de 13, elle se construit dans la discussion - une part
non négligeable de la production victorine prend son origine dans le
dialogue - ou dans I'enseignement oral, dont on conserve quelques
mises par écrit, éventuellement révisées par le maitre, ou encore dans
la forme du commentaire. Si telle question mérite d’étre traitée pour
elle-méme, par exemple pour répondre a une consultation, elle fait
I'objet d’un traité. Lorsqu’elle offre des prolongements propices a
I'édification morale et spirituelle, elle peut donner lieu a un sermon.
Enfin, Hugues et Richard surtout ont tenté de ramasser I'ensemble de
la foi chrétienne en un abrégé synthétique, articulant entre elles les
différentes affirmations de la doctrine : le De sacramentis hugonien est
ainsi le premier exemple d’une longue série de sommes de théologie

médiévales.

E Figure 2. « Hugues de Saint-Victor enseignant a ses

éleves », miniature extraite du manuscrit Laud Misc. 409,
fol. 3v, vers 1250, Oxford, Bodleian Library.

L’« esprit » victorin

Lattitude profonde qui sous-tend et réunit la vie de la communauté et
'orientation générale de son activité intellectuelle définissent
I'« esprit » victorin. Assurément, I'abbaye de Saint-Victor n’est pas la
seule communauté canoniale, elle n’est pas non plus le seul lieu ou
s’acquiert une science aussi complete que possible. Ce qui en revanche
fait l'originalité du projet victorin, c’est la facon singuliére dont un
mode de vie et un modeéle du savoir sarticulent et se fécondent



mutuellement.
Une science canoniale

Par leur statut, les victorins sont avant tout des hommes d’Eglise,
dédiés a la célébration des sacrements chrétiens, a la priere liturgique
et a 'encadrement pastoral et doctrinal des fideles. Cela informe en
profondeur I'enseignement qu’ils dispensent : ces lointains héritiers
de laRenaissance carolingienne sont en effet convaincus que la
réforme de I'Eglise et de la société passe par le savoir ; bien plus,
qu'elle demande des clercs exemplaires non seulement par la vertu
mais encore par la science, celle-ci étant le moyen de consolider,
d’étendre et de faire rayonner celle-1a. Pleinement clercs, ils le sont
donc au double sens de prétres et de savants. Euvrant non seulement
a leur propre salut, mais a celui des autres fidéles, ils ont pour mission

d’« enseigner par la parole et par 'exemple!® ». La science leur est
donc nécessaire a un double titre : pour enseigner une doctrine droite,
mais aussi pour s’attirer I'estime et la confiance de leurs auditeurs. Au
prestige du sacerdoce et au respect qu'inspire la vie réguliere, ils
s’efforcent, pour mieux édifier, d’ajouter I'autorité du savoir.

En retour, cette conscience canoniale informe leur conception du
savoir. Par exemple, si, d’'Hugues aJean de Saint-Victor, I'histoire
occupe une place dominante dans la production littéraire, dans la
pratique de I'exégese et méme dans la spéculation théologique, c’est
probablement parce que les écrivains victorins se sentent les héritiers
d’une longue tradition de prétres et de docteurs. Tandis qu'un Pierre
Abélard applique sa virtuosité dialectique a accorder entre eux les
sens d’énoncés bibliques, conciliaires et patristiques, presque traités
comme des sentences intemporelles, les victorins se démarquent par
la relation de familiarité qu'ils entretiennent avec leurs devanciers les
Péres de I'Eglise, les connaissant intimement mais les citant peu,
comme s'ils étaient de plain-pied avec eux. Etant non leurs serviteurs,
mais leurs fils, ils les expliquent moins qu’ils ne les continuent. Ils
s’appuient moins sur des « autorités » antérieures qu'ils ne parlent a
leur tour avec autorité. La conscience d'étre, par le sacerdoce
hiérarchique, en lien direct avec la tradition de I'Eglise leur donne une
grande liberté d’interprétation. Pour rejoindre et prolonger les Péres
de I'Eglise, ils n’ont pas besoin de se cramponner a la lettre des textes,
puisqu’ils sont déja unis a eux par leur statut de clercs et de
collaborateurs privilégiés de I'évéque. Ces longues listes de
personnages sacrés, d’Adam jusqu'au pape contemporain, qui
traversent la Chronique et 'arche hugoniennes ne sont pas seulement
des jalons chronologiques, elles sont les preuves d'une filiation

apostolique et sacramentelle, qui confére aux maitres victorins une

autorité particuliére?’.

Cette conscience cléricale et canoniale se marque de nombreuses

facons dans leur ceuvre : par la décision de structurer I'exposé de la foi



chrétienne autour de la notion de « sacrement » ; par la préférence
pour certaines options théologiques, comme laffirmation alors
controversée du role majeur du prétre dans 'absolution des péchés ;
enfin par la production massive de sermons et la rédaction d’ouvrages
destinés a I'action pastorale, comme les manuels pour les confesseurs.
Cela explique sans doute aussi I'intérét d’Hugues pour la Hiérarchie
céleste du pseudo-Denys : car que représente pour celui-ci la structure
hiérarchique de l'univers angélique, sinon un modéle épuré de
'organisation ecclésiastique, dans laquelle le clerc est, a I'image de
I'ange, un envoyé, un messager et un intermédiaire entre Dieu et les
hommes ? Entre la théologie monastique d'un Bernard de Clairvaux et
la théologie déja scolastique d’'un Pierre Abélard, les maitres de Saint-
Victor donnent I'exemple d’une tierce fagcon d’explorer et d’enseigner
le mystere chrétien, cette théologie canoniale mi-spirituelle mi-
didactique qui cherche a la fois a instruire et a toucher.

Une sagesse réflexive

Un autre trait caractérise 1'école de Saint-Victor : c’est I'aspect réflexif
de son enseignement. Hugues en particulier ne se soucie pas
seulement de pratiquer la lectio divina, la spéculation théologique et la
recherche du progres moral et spirituel ; par un retour sur lui-méme il
s'efforce en outre de faire la théorie de cette pratique. De 1a les
nombreux « arts » ou traités de la méthode, dont il est 'auteur : art de
lire ou Didascalicon, art de méditer ou De meditatione, art de prier ou De
virtute orandi, art de maitriser son comportement extérieur ou De
institutione novitiorum ; mais aussi art de la mémoire dans la préface du
Chronicon, art de I'exégese dans le De Scripturis et scriptoribus sacris, art
de contempler la création dans le De tribus diebus, art d’unifier les
désirs du cceur dans le De archa Noe, art d’aimer ou Soliloquium de arrha
animae... L'éducation victorine se compose non seulement dune

matiere a assimiler, mais plus encore d’opérations a maitriser.

Quelles sont ces opérations ? Par deux fois, Hugues a décrit les cing
étapes du progres intérieur : lecture, méditation, priere, action et

contemplation?!

. Le terme de tout apprentissage est donc la
contemplation béatifique de Dieu, toujours incompléte ici-bas, mais
que les élus recevront en plénitude. Dans cette vision en effet, ils
retrouveront toute réalité, toute connaissance et tout désir présents,
mais réordonnés, transfigurés et unifiés en un Dieu « tout en tous ».
Pour s’approcher de cette ultime étape, le point de départ est la
lecture, solitaire ou sous la conduite du maitre, aussitot suivie de la
méditation, effort de 'dme pour approfondir et récapituler ce qu'on a
lu et en saisir 'unité. De ce primat de la lecture, il ne faudrait pas
conclure au caractére livresque de la sagesse hugonienne. 1l s’agit
moins de réduire toute connaissance a ce que contiennent les livres
que de faire d’une opération intellectuelle le principe de tout progres
intérieur. La lectiovictorine n’est pas seulement lecture, mais aussi

étude, apprentissage ; c’est 'examen attentif d'une réalité composite



et parcellaire pour en recueillir la signification. Ainsi la nature visible
est-elle comparée a un livre, et son observation a une lecture : comme
s'il se trouvait devant une page, son observateur est convié a dépasser
un regard morcelé sur des objets distincts - les créatures, les lettres -
pour parvenir a une vision globale, ordonnée et signifiante de
I'ensemble. Le regard que jette le victorin sur toutes choses, livres,
monde extérieur, vie intérieure, est d’emblée un regard exégétique,
qui s’efforce de trouver partout I'unité du sens. Apres la lecture et la
méditation, la priere et 'action incorporent ce qui a été découvert a
une existence chrétienne ouverte a la présence de Dieu et a la
transformation du monde. Le savoir, en effet, n’est jamais séparé du
désir, dont la priére est la forme la plus haute, ni de I'action, sans

laquelle il ne serait qu’une vaine curiosité.

Aussi la réflexion d’Hugues sur la méthodologie de I'apprentissage a-t-
elle un volet éthique. Dans le Didascalicon, Hugues ne se demande pas
seulement « que lire ? », mais aussi « dans quel ordre le lire 7 » et
« comment le lire ? ». A la troisiéme interrogation il répond en
commentant les vers deBernard de Chartres : « I'esprit humble,
I'ardeur a chercher, la vie calme, 'enquéte en silence, la pauvreté, la

terre étrangere ; ainsi s’ouvre souvent ce que beaucoup lisent d’obscur

225 Au fond, ces circonstances favorables décrivent bien le cadre de la
vie communautaire propre a Saint-Victor : se retirer du monde pour
mieux se vouer a une contemplation indissolublement intellectuelle et
spirituelle. Chumilité, commentée la premiere et le plus longuement,
n’est pas seulement requise par 'orientation chrétienne du traité : elle
est aussi, simultanément, une vertu épistémologique. Ne dédaigner
aucun savoir, ne rougir d’apprendre de personne, ne pas mépriser les
autres une fois qu’on est devenu plus savant : telles sont les conditions
du véritable progres intellectuel. Vouloir paraitre sage avant I'heure :
tel est en revanche le plus slir moyen de ne jamais le devenir.
Reconnaitre son ignorance et vouloir la combler exige donc un effort

sur soi.

On est la fort loin des écoles séculiéres, comme celle de Pierre Abélard,
ou I’émulation entre étudiants, voire entre maitres, est encouragée au
moyen de la « dispute scolaire », sorte de tournoi rhétorique ou
dialectique, dans lequel chaque orateur cherche a triompher de son
adversaire a force d’arguments logiques. A cette conception
agonistique de la recherche de la vérité s’oppose radicalement la
paisible humilité promue a Saint-Victor : pour Hugues, la controverse
favorise 'orgueil et I'opiniatreté, elle empéche d’accueillir ou méme
d’entendre ce quil y a de valable dans la position adverse. Si lui-méme
prend part aux débats théologiques de son temps, il le fait sans éclat
polémique, mais affirme sa these clairement et avec autorité et sait y
distinguer ce qui, selon lui, s'impose a tous de ce qui ressortit a une
position personnelle et discutable :

Il y a une seule chose que pour ma part jaffirme sans



hésiter. [...] Celui qui ne me croit pas en ce que je crois ceci
ne croit pas bien. Quant au reste, je ne contrains pas, mais
conseille. Qui me croit la-dessus, croit avec moi ; qui ne me
croit pas, qu'il se croie lui-méme, jusqu’a ce qu’il parvienne
la ou il croira avec moi, mais qu’entre-temps chacun
s’efforce d’abonder humblement dans son sens, non de
préjuger hautainement?>,

A la dispute scolastique s’opposent donc la méditation victorine et le
dialogue a 'ombre du cloitre, sous 'autorité d’'un maitre qui guide les
débats et contrdle leur déroulement courtois et dépassionné.

Universalité et unification

De la vient peut-étre que, mieux que tout, le sens de I'universel est ce
qui caractérise ’école de Saint-Victor. Ce que d’autres courants
séparent y est méthodiquement articulé, réconcilié, réuni. Ainsi voit-
on les maitres victorins maintenir I’équilibre entre les arts du langage
et les arts duquadrivium ; entre les arts libéraux au complet et la
science sacrée ; dans celle-ci, entre I'exégese historique et
I'interprétation spirituelle (allégorique et tropologique) des Ecritures.
Contre la tendance dominante, au moins parmi les maitres parisiens, a
une spécialisation et une technicisation des disciplines, Saint-Victor
maintient fermement leur interdépendance et leur complémentarité.
Rien de ce qui est humain ne doit étre laissé en dehors de son projet
pédagogique, et c’est pourquoi méme les arts mécaniques y trouvent
place. 1l est vrai que méme eux participent a leur fagon d'un sens
victorin de l'universel, telle la navigation qui, explique Hugues,
« pénetre les lieux secrets du monde, aborde des cotes jamais vues,
parcourt des déserts horribles et pratique le commerce de '’humanité
avec des nations barbares, dans des langues inconnues. Sa pratique

réconcilie les peuples, calme les guerres, affermit la paix et fait

tourner les biens privés a I'utilité commune de tous?* ».

Bien siir, il n’est pas possible de tout lire, et Hugues lui-méme ne
préne pas une curiosité boulimique, qui accumulerait les
connaissances sans les unifier. La sagesse, selon Hugues, n’est pas une
omniscience invertébrée ; toute son ceuvre apparait au contraire
comme un effort constant pour montrer a ses étudiants, dans la
totalité du savoir ou dans chacune de ses parties, l'essentiel a
connaitre, le cceur de ce qui est a comprendre, le minimum
indispensable auquel tout le reste pourra ensuite, progressivement, se
raccorder. La plupart de ses traités consistent donc en des compendia,
sortes d’abrégés de ce qu’il faut retenir dans un domaine quelconque
du savoir. Le Didascalicon lui-méme ne se contente pas de décrire les
régions du savoir a explorer ; selon son sous-titre : « art de lire », il
définit aussi pour chacune quels sont les auteurs fondamentaux et ce
quil faut lire en priorité. En théologie, par exemple, il déconseille

fortement de tout lire :



Sur 'océan si vaste des livres et les sinuosités si complexes
des pensées, qui souvent abasourdissent I'esprit du lecteur
par leur nombre et leur obscurité, on aura du mal a
recueillir fit-ce une seule chose si on ne reconnait pas

d’abord sommairement, dans chaque genre pour ainsi dire,

un principe certain [...] auquel tout puisse se rapporterZS.

Dans cette perspective, le Didascalicon encourage I'acquisition d'une
culture générale, et le précepte « apprends tout » invite non pas a tout
lire et a tout connaitre indistinctement, mais plutét a ne mépriser
aucune branche du savoir : il n’est aucune science, aucune discipline
qui n’apporte a la sagesse sa contribution spécifique.

A rebours de certains courants monastiques qui expriment leur
méfiance devant l'appétit de connaitre, ou invitent a privilégier
certaines études au détriment d’autres, Saint-Victor se signale par son
regard positif sur la globalité du savoir. Celui-ci est encouragé non pas
malgré la vocation religieuse du chanoine victorin, mais a cause d’elle
précisément. C’est que lire, apprendre et enseigner participent a
I'ceuvre de rédemption. Par le péché originel, 'homme a été blessé
dans toutes ses dimensions : son corps a été touché par la maladie et la
mort, sa capacité de connaitre par I'erreur, sa capacité d’aimer par
'égoisme. Létre humain qui en résulte demeure essentiellement bon,
mais atrophié dans ses facultés et vicié dans leur mise en ceuvre. Il a
donc besoin d’étre guéri, rééduqué, restauré dans toutes ses
dimensions. De méme que la technique est bonne en ce qu’elle pallie
les faiblesses de ce corps mortel, jusqu’a ce qu'il soit restauré dans
I'immortalité prévue par Dieu, de méme l'application a I'étude et la

pratique des vertus sont-elles bonnes, en ce que elles recréent peu a

peu en I'ame la sagesse, avant-gofit de la contemplation des élus®®, La
science et la raison ne sont donc nullement suspectes, elles sont au
contraire ordonnées au salut de '’homme. L'adage « apprends tout »
ne résume pas seulement le manifeste hugonien d'un humanisme
encyclopédique, c’est aussi une invitation a reformer, par 'ascése de
I’étude, I'image et la ressemblance divines en ’homme.

Dans lhistoire intellectuelle duMoyen Age, Saint-Victor de Paris
marque un point d’équilibre fragile entre une ouverture de
I'intelligence a tous les savoirs et la volonté d’articuler ceux-ci dans
une vision chrétienne de la personne humaine et de ses relations avec
Dieu, la nature et les autres hommes. La grandeur de 'idéal victorin est
d’avoir des l'origine fait coincider ce programme avec I'état presque
complet des connaissances disponibles dans la premiere moitié du xii

€ siecle ; sa miseére vient de ce que, la science ne cessant d’augmenter, la
multiplication des livres et des connaissances, surtout l'entrée
d’Aristote et de la littérature gréco-arabe, ont en un siécle rendu ce
programme obsoléte. Désormais « tout apprendre » semble

impossible. Pourtant, a en juger par l'essor actuel des études



victorines, l'idéal pédagogique d'un Hugues continue de fasciner,
peut-étre parce que, en antidote a notre ultraspécialisation, il nous
rappelle que le savoir, si complet soit-il, ne saurait combler 'homme a

moins de se structurer en sagesse.

Notes

1. Verger, 1996.

2 .la bibliographie des études victorines est rassemblée dans
Chatillon, 1952, p. 139-162 et 247-272 et complétée par Poirel, 1998a,
p. 187-207.

3. Hugues de Saint-Victor, Didascalicon, VI, 3, p. 115.

4, Chatillon, 1992.

5. Bautier, 1991, p. 23-52, 253-369.

6. Poirel, 1998a ; Sicard, 1991.

7. Guyot-Bachy, 2000.

8. Giard, 1991.

9. Poirel, 1998c.

10. Willesme, 1991, p. 97-115.

11. Jocqué, 1991, p. 53-95.

12. Feiss et al., 1997, p. 7-114.

13. Schmitt, 1990, passim.

14. Longere, 1991, p. 291-313.

15. Ott, 1935.

16. Poirel, 2002, p. 27-86.

17. Giard, 1991, p. 253-269.

18. Dahan, 1999 ; Smalley, 1983.

19. Bynum, 1982, p. 22-58.

20. Poirel, 2004, p. 643-668.

21. Hugues de Saint-Victor, Didascalicon, V, 9, p. 109-110 ; Hugues de

Saint-Victor, De meditatione, p. 16-19.

22. Hugues de Saint-Victor, Didascalicon, 111, 12, p. 61.

23. De sapientia Christi, in PL, 176, 856CD.

24. Hugues de Saint-Victor, Didascalicon, 11, 23, p. 41.

25. Hugues de Saint-Victor, Didascalicon, V1, 4, p. 120.

26. Hugues de Saint-Victor, Didascalicon, 1, 5-8, p. 12-16 ; Richard de
Saint-Victor, Liber exceptionum, I, 1-5, p. 104-106.

Bibliographie

® Bautier, 1991 : Robert-Henri Bautier, « Les origines et les premiers
développements de [I'abbaye Saint-Victor de Paris », in
J. Longere (éd.), UAbbaye parisienne de Saint-Victor au Moyen Age.

Communications présentées au XIII € Colloque d’humanisme médiéval de



Paris (1986-1988), Paris, p. 23-52.

Buttimer, 1939 : Charles Henry Buttimer (éd.), Hugonis de Sancto
Victore « Didascalicon de studio legendi ». A Critical Text, Washington.
Bynum, 1982 : Caroline Walker Bynum, « The Spirituality of Regular
Canons in the Twelfth Century », inJesus as Mother. Studies in the
Spirituality of the High Middle Ages, Berkeley, 1982, p. 22-58.

Chatillon, 1952 : Jean Chatillon, « De Guillaume de Champeaux a
Thomas Gallus », Revue du Moyen Age latin, t. 8, p. 139-162, 247-272.
Chatillon, 1992 : J. Chatillon, Le Mouvement canonial au Moyen Age,
réforme de 'Eglise, spiritualité et culture, éd. P. Sicard, Paris.

Dahan, 1999 : Gilbert Dahan, L'Exégése chrétienne de la Bible en
Occident médiéval, xii € - xiv ¢ siécle, Paris.

Feiss et al., 1997 : Hugh Feiss, Dominique Poirel, Henri Rochais et
Patrice Sicard, Hugues de Saint-Victor. La formation des novices. La
puissance de la priére. Louange de la charité. Les arrhes de l'dme,
Turnhout.

Giard, 1991 : Luce Giard, « Hugues de Saint-Victor cartographe du
savoir », in J. Longeére (éd.), Abbaye parisienne de Saint-Victor au
Moyen Age. Communications présentées au XIII ¢ Colloque d’humanisme
médiéval de Paris (1986-1988), Paris, p. 253-269.

Guyot-Bachy, 2000 : Isabelle Guyot-Bachy, Le « Memoriale
historiarum » de Jean de Saint-Victor. Un historien et sa communauté au

début du xiv ¢ siécle, Paris.

Hugues de Saint-Victor , De meditatione [La Méditation], in Six
opuscules spirituels, éd. bilingue latin/francais par R. Baron, Paris,
1969.

Hugues de Saint-Victor, Didascalicon de studi legendi,
éd. C. H. Buttimer, Washington, 1939.

Jocqué, 1991 : LucJocqué, « Les structures de la population

€ siécle : un essai

claustrale dans l'ordre de Saint-Victor au xii
d’analyse du Liber ordinis », in J. Longere (éd.), LAbbaye parisienne de
Saint-Victor au Moyen Age. Communications présentées au XIII ¢ Colloque
d’humanisme médiéval de Paris (1986-1988), Paris, p. 53-95.

Longere, 1991 : Jean Longere, « La fonction pastorale de Saint-

e e

Victor a la fin duxii € siecle et au début du xiii € siécle », in

J. Longere (éd.), 'Abbaye parisienne de Saint-Victor au Moyen Age.
Communications présentées au XIII ¢ Colloque d’humanisme médiéval de
Paris (1986-1988), Paris, p. 291-313.

Ott, 1935 : Ludwig Ott, Untersuchungen zur theologischen Briefliteratur
der  Frithscholastik — unter  besonderer  Berticksichtigung  des
Viktorinerkreises, Munster.

Piazzoni, 1982 : Ambrogio M. Piazzoni, « Ugo di San Vittore
“auctor” delle Sententie de diuinitate », Studi medievali, 3¢ série, 23,
p. 912.

PL : Jacques-Paul Migne (éd.), Patrologiae cursus completus, series latina
[Patrologie latine], 1844-1855.

Poirel, 1998a : Dominique Poirel, Hugues de Saint-Victor, Paris.



® Poirel, 1998b : D. Poirel, « Lécole de Saint-Victor au Moyen Age :
bilan d’'un demi-siécle historiographique », Bibliothéque de I’Ecole des
chartes, t. 156, p. 187-207.

® Poirel, 1998c : D. Poirel, « Dominicains et victorins a Paris dans la

premiére moitié du xiii © siécle », in S. Lusignan et M. Paulmier-

Foucart, Lector et compilator, Vincent de Beauvais frére précheur et son

milieu au XIII ¢ siécle, Nancy, p. 170-187.

® Poirel, 2002 : D. Poirel, Livre de la nature et débat trinitaire. Le « De
tribus diebus » de Hugues de Saint-Victor, Paris.

® Poirel, 2004 : D.Poirel, « “Alter Augustinus - Der zweite
Augustinus”. Hugo von Sankt Viktor und die Viter der Kirche », in
Viter der Kirche, Ekklesiales Denken von den Anfingen bis in die Neuzeit.
Festgabe fiir Hermann Josef Sieben SJ zum 70. Geburtstag, éd. J. Arnold,
R. Berndt et R. M. W. Stammberger, Paderborn, p. 643-668.

® Richard de Saint-Victor, Liber exceptionum, éd. J. Chatillon, Paris,
1958.

® Sicard, 1991 : Patrice Sicard (éd.), Hugues de Saint-Victor et son école,
Introduction, choix de textes, traduction et commentaires,
Turnhout.

® Sicard, 1993 : P. Sicard, Diagrammes médiévaux et exégése visuelle. Le
« Libellus de formatione arche » de Hugues de Saint-Victor, Paris.

® Schmitt, 1990 : Jean-Claude Schmitt, La Raison des gestes dans
I'Occident médiéval, Paris.

® Smalley, 1983 : Beryl Smalley, The Study of the Bible in the Middle Ages,
3¢ impr., Oxford.

® Verger, 1996 : Jacques Verger, La Renaissance du xii ¢ siécle, Paris.

e Willesme, 1991 : Jean-Pierre Willesme, « L'abbaye Saint-Victor de
Paris : I'église et les batiments, des origines a la Révolution », in
J. Longere (éd.), UAbbaye parisienne de Saint-Victor au Moyen Age.
Communications présentées au XIII ¢ Colloque d’humanisme médiéval de
Paris (1986-1988), Paris, p. 97-115.

Nos partenaires

Le projetSavoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE .
T':_:HAUTES haSteC rendation

T Labaratoire d Excellend malson Qes
ETUDES= Histoire et anthropalogie sciences
SCIEMCES d e savoirs, des tec a5 e 'homme

SOCIALES t des croyances



® CONCEPTION :

EQUIPE SAVOIRS,
EPFL POLE NUMERIQUE

RECHERCHE ET

PLATEFORME

GEOMATIQUE
(EHESS).

. r& (1“ b’ e DEVELOPPEMENT :
DNU enssib® =% o
Histire chim, seirscan oot ches tithricpn RISTERUCCI,
ISR Bt T HESS-CNES-MMHN
doole nationale supérieure LECCE IMAGILE, MY
strasbourg e @O scmncrwon
DESIGN : WAHID
MENDIL.

PDN

que méthodes et outils
CALN pour édition structurée

Fdle 0 ean Mumi
Mahon de Ly Becherchs en Scence. B
[ ] B UNIVIREITE BF



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	La communauté victorine
	De Guillaume de Champeaux à Jean de Saint-Victor
	La vie à Saint-Victor
	1. Les lieux
	2. La journée du victorin
	3. Les fonctions dans l’abbaye

	La communauté de réception

	Humanisme encyclopédique et sagesse chrétienne
	L’« esprit » victorin
	Une science canoniale
	Une sagesse réflexive
	Universalité et unification

	Bibliographie
	Nos partenaires


