Les scriptoria bouddhiques
dans la Chine médiévale (vi

€-x € siécle)

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 515-536

ean-Pierre Drege

E n Chine, comme en Europe, la culture manuscrite s’est organisée
pour mettre en place des circuits de production et de diffusion du
livre. En tant qu’ensemble matériel constitué, le livre ne revét une

importance en Chine qu'a partir de la période dite des Printemps et

Automnes (v €

siecle av. J.-C.). Les formes qu'il adopte, quoique
différentes de celles qui prévalent dans le monde méditerranéen, n’en
sont en fait pas si éloignées : fiches plutdt que tablettes, ensuite
rouleaux de soie, enfin de papier plutdt que de papyrus. En revanche,
les outils du scribe comme |’écriture ont peu de points communs dans

les deux ensembles culturels.

Malgré tout l'intérét qu’elle mériterait, 'analyse des ateliers de copie
dans la Chine ancienne reste encore, pour quelque temps sans doute,
du domaine de l'impossible, et elle se limite pour I'essentiel aux
quelques notations figurant dans des textes datant de la dynastie Han
(221 av. J.-C.-220 apr. ].-C.). Et cela en dépit du trés grand nombre de
matériaux, datant du v® siécle avant J.-C. au i®" siécle apres J.-C., qui
ont été mis au jour depuis un siecle et dont la quantité augmente de
maniére substantielle presque chaque année. Cependant, le désordre
relatif dans lequel sont retrouvées les fiches, comme les lieux de leur
découverte, des tombes qui sont parfois autant de bibliotheques
funéraires, n’autorise qu'une grande prudence concernant l'usage de
ces manuscrits. Les livres eux-mémes, s’ils apportent des informations
sur la mise en texte, ne laissent a peu pres rien transpirer de leurs
conditions de production et notamment de copie.

Il n’en va pas de méme pour la période qui s’inscrit dans ce que I'on
convient d’appeler par imitation le Moyen Age chinois (iii®-x® siécle),
grice notamment aux fonds de manuscrits découverts dans une grotte
de l'oasis de Dunhuang, aux confins de la Chine occidentale, au début

du xx® siecle !. Ces dizaines de milliers de manuscrits, complets ou

fragmentaires, datent du début du v® siecle et vont jusqu’aux toutes


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=73

premiéres années duxi® siécle, moment d’un renouveau caractérisé
notamment, sous la dynastie des Song (960-1279), par le
développement du livre imprimé en xylographie. A la suite de
plusieurs visites occidentales sur le site, 'ensemble des manuscrits a
été dispersé entre diverses villes d’Europe et d’Extréme-Orient.
Comportant a la fois des livres et des archives, les manuscrits de
Dunhuang intéressent, pour la plus grande part, le bouddhisme sous
toutes ses formes, religieuse, économique, sociale, artistique, littéraire
et, bien entendu, scripturaire. C’est dans ces matériaux que I'on peut
puiser de quoi se faire une idée, bien sommaire cependant, des ateliers
de copie. Les recoupements auxquels on peut procéder portent sur des
périodes plus ou moins éloignées les unes des autres. A vrai dire, les
sources concernent trois moments distincts pour lesquels il est permis
d’avancer quelques éléments sur I'existence et le fonctionnement de
scriptoria.

Le scriptorium de Dunhuang au début du vi® siécle

Les manuscrits bouddhiques qui nous sont parvenus - dont les plus

anciens ont été écrits a la fin duiii® siecle de notre ére et ont été
retrouvés pres de Turfan dans la région du Xinjiang - n’offrent guére
de lumiéres sur les conditions de leur copie. Nous ne sommes pas
mieux renseignés, de ce point de vue, sur les entreprises de copie du

canon bouddhique tout entier a l'initiative de souverains et de princes

au v siécle, entreprises qui devaient nécessairement étre organisées.
Ce n’est que par la dizaine de copies de siitra et de textes de doctrine,
datant des années511 a 514, que 'on peut savoir qu'il existait un
atelier de copie aDunhuang a cette époque. On en connait le
responsable, Linghu Zhongzhe, qui a le titre de « responsable des
écritures canoniques, dianjingshuai », car il se trouve mentionné dans
tous les colophons des manuscrits issus du scriptorium. C’est un laic qui
participe lui-méme a la copie des textes, mais ceux-ci sont
naturellement distribués a I'ensemble des copistes. On ignore leur
nombre, la quantité de travail qui leur était confiée et les conditions
qui régissaient ce travail. Il est seulement possible de dire que la copie
devait s’effectuer au sein d’un monastere, dont le nom apparait sur un
seul manuscrit, le monastére « de la mer de la Loi », Fahai si, et de
constater que les scribes étaient appelés jingsheng, « maitres en
écriture canonique ». Ce sont toujours des laics. On sait aussi que les
copies sont révisées, c’est-a-dire relues de maniere a en corriger les
erreurs de caracteéres, les oublis ou les répétitions, une seule fois. Mais,
assez curieusement, les noms des réviseurs ne sont pas toujours
indiqués: la place prévue a cet effet est restée vide. Dans les deux cas
ou ils sont présents, on remarque que ce sont des moines, repérables
par leur nom monastique. On ne peut croire, dans les autres cas, que

ces copies compleétes aient été rejetées, comme il est d’'usage quand les



fautes ne peuvent étre réparées, puisque, dans ce cas, le nom du
réviseur serait tout de méme indiqué et que son opinion aurait été
signifiée quelque part sur le manuscrit lui-méme. On ne peut non plus
se résoudre a croire que le manuscrit soit resté inachevé, du fait de ce
seul manque, ni qu’il y ait eu une négligence de la part du réviseur ou
du maitre du scriptorium. On est alors réduit a pencher en faveur de

I'inachévement de I'entreprise dans son ensemble.

Dans des manuscrits postérieurs, datant duvi® auix® siécle, on
retrouve cette appellation de jingsheng, maitres en écriture canonique,
qui caractérise les scribes professionnels. Ces scribes portent toujours
des noms laics, quel que soit le contexte de la copie du manuscrit. On
peut noter a ce sujet que ce titre n’apparait pas dans la nomenclature
des fonctions occupées par des moines au sein d’'un monastere telle
qu’on la connait pour des périodes postérieures. Il n’apparait d’ailleurs
pas plus dans la nomenclature des fonctionnaires des dynasties Sui
(581-618) et Tang (618-907) sur lesquels on est assez bien renseigné par
les traités qui leur ont été consacrés dans les histoires dynastiques. On
ne le trouve mentionné qu’une seule fois dans un cadre administratif,
pour la copie d'un exemplaire du « Livre des transformations
[mutations] deLao zi », Laozi bianhua jing, effectuée en 612 par un
maitre en écriture canonique, a la Bibliotheque impériale. Pour autant,
il n'est pas dit que ce scribe ait appartenu effectivement a la
Bibliotheque impériale, et I'on peut se demander si ce qualificatif ne
correspond pas a un savoir-faire, a une maitrise mise au service
d’institutions diverses en fonction de la demande, plutét qu'a une
fonction entrant dans un systeme hiérarchique impérial ou
monastique. Sauf a supposer qu’il s’agirait d'un titre de rang tout a fait

subalterne qui n’apparaitrait pas dans les listes de fonctionnaires.

Les copies de siitra a la capitale au vii® siécle

Un groupe de manuscrits, datés des années 671 a 677, apporte
quelques éléments nouveaux sur 1'étendue des travaux de copie
d’offrande a I’échelle impériale. Quelques sources historiques,

complétées par les manuscrits de Dunhuang remontant aux v® et vi

€ siécles, nous renseignent sur I'ampleur des entreprises de copie de
textes bouddhiques qui ont été lancées par des personnalités
importantes, tant au niveau de 'Empire que des préfectures. En effet,
a plusieurs reprises, empereurs, princes ou hauts fonctionnaires ont
effectué des donations pour faire copier des exemplaires entiers du
canon bouddhique, au nombre d'une dizaine et méme jusqu'a
cinquante, ou encore ont fait copier un sitra a plusieurs milliers

d’exemplaires.

Ces opérations se poursuivent, sans aucun doute, méme si les traces en



sont peu fréquentes. Dans la seconde moitié du vii® siecle, entre les
années 671 et 677, les manuscrits de Dunhuang témoignent d’une
entreprise d’envergure installée dans la capitale. Aucune source
historique se rapportant au régne de I'empereur Gaozong des Tang
(r. 650-683) n’en fait mention. Seule la quarantaine de manuscrits
dispersés dans diverses collections, aLondres, aParis, aPékin, a
Dunhuang, a Tokyo et a Kyoto (dont quelques-uns sont peut-étre des
faux, sauf dans les fonds de Londres et de Paris), nous fournit des
informations. La copie concerne le Sitra du diamant (Jingang banruo
boluomi jing), en un rouleau, et le Sitra du lotus (Miaofa lianhua jing), en
sept rouleaux, tous deux traduits par Kumarajiva (352-409). On ignore
combien d’exemplaires de chaque siitra furent copiés et dans quelle
intention. Lorganisation a été placée sous lautorité de hauts
fonctionnaires de la capitale. Le premier directeur fut Yu Chang, fils
du célébre calligraphe Yu Shinan (585-638). 1l est chargé de superviser
le projet de copie en 671, tache qu’il assume jusqu’en 675. Il occupe
pendant ce temps plusieurs fonctions successives, d’abord sous-
directeur par intérim des ateliers impériaux et sous-directeur des
travaux honoraire, puis vice-président du ministere des Travaux
publics a titre provisoire et, temporairement, vice-président du
ministére de ’Armée remplagant. Le second directeur, Yan Xuandao,
remplace Yu Chang, peut-étre décédé, en 675. Lui-méme possede le
titre de chef du service des appartements de I'empereur a titre
provisoire. Le directeur est assisté d’'un autre fonctionnaire, d’abord
Xiang Yigan, responsable des travaux de fonderie aux ateliers
impériaux, qui est remplacé, en 673, par Li De, appelé également Li
Shande, chef de I'Office des bosquets impériaux, c’est-a-dire des parcs,
jardins et potagers, dépendant de la direction de I’Agriculture. Les
noms de ces fonctionnaires sont signalés a la fin d'un colophon
présenté sous forme de liste tabulaire, sans qu’il soit fait
véritablement état de la nature de leur participation, laquelle ne peut
étre déduite que de leur position dans la hiérarchie.

Figure 1. Chapitre 6 du colophon du siitra du « lotus de la
bonne foi », copié a Chang’an en 675. Texte chinois

manuscrit sur chanvre, retrouvé a Dunhuang par Pelliot.

La copie de chaque rouleau est exécutée par un fonctionnaire,
employé a des travaux d’écriture dans une administration centrale,
shushou ou qunshushou, c’est-a-dire copiste, ou kaishushou, copiste en
écriture réguliére, le style d’écriture le plus lisible et le plus utilisé.
Toutefois, trois copies sont I'ceuvre de jingsheng, maitres en écriture
canonique. Les premiers, shushou, sont rattachés presque toujours a un



service administratif qui est mentionné, Bibliotheque impériale,
College pour le développement de la littérature, Grand secrétariat de
gauche du prince héritier, Chancellerie impériale. Les seconds,
jingsheng, en revanche, ne relévent apparemment d’aucune
administration, ce qui tend a confirmer '’hypothese d'une maitrise

autonome.

Le nom du copiste vient au début du colophon. 1l est suivi de la
mention du nombre de feuilles de papier utilisées pour le rouleau
concerné. Puis vient celle du monteur-teinturier, zhuanghuangshou.
Sauf pour I'un des rouleaux datés de 671, ot 'on trouve un autre nom,
il s’agit toujours de la méme personne, Xie Shanji, appelé parfois Xie Ji,
c'est-a-dire un laic, un technicien et, vraisemblablement, un
fonctionnaire, puisque le titre de monteur-teinturier apparait parmi le
personnel de la Chancellerie impériale, aux cotés des ouvriers chargés
de restaurer les édits impériaux. Si l'on entend ses fonctions a partir
de son appellation, il faut comprendre qu’il était chargé d’assembler
les feuilles du rouleau et de les teindre. Une premiére question se pose,
celle de savoir si le montage s’effectuait avant ou aprés la copie. On
peut penser que la copie se faisait sur un lot de feuilles fournies au
copiste et scrupuleusement comptées. Mais alors comment connaitre,
une fois copiées, 'ordre de succession des feuilles qui ne comportent
aucun signe de foliotation apparent ? Plus tard, dans les premiers
temps de l'usage du livre imprimé, les numéros seront indiqués au
début de chacune des feuilles, avec le titre courant de I'ouvrage, ces
indications disparaissant souvent lors de I'assemblage des feuilles.
C’est pourquoi on peut imaginer que le copiste écrivait sur un rouleau
déja constitué. Cette procédure semble avoir été utilisée, mais dans un
contexte particulier et beaucoup plus rarement, dans la mesure ou il
devenait difficile de retirer une feuille contenant des fautes. Notons au
passage comment les feuilles étaient assemblées a la suite les unes des
autres: le bord gauche de la précédente était généralement collé sur le
bord droit de la suivante. Lespace encollé, avec une colle composite a
base de farine, s’étendait sur la hauteur de la feuille, soit environ
26 centimétres et dans certains cas jusqu’a 28 ou 30 centimeétres, en
une bande de 2 millimétres environ. Le rouleau s’ouvrait sur une

feuille de couverture, souvent faite d’une feuille entiére (26 x 45 cm en

moyenne auvii€ siécle), pliée en deux sur elle-méme (soit 26 x
22,5 cm). Dans la pliure était insérée une mince tige de bambou qui
rendait ce bord rigide. Au centre de la tige était fixé un ruban de soie
de couleur, parfois multicolore, qui permettait de maintenir fermé le
rouleau une fois qu'il était roulé et protégé par sa feuille de
couverture. Sur le bord externe de la feuille de couverture et sur sa
face extérieure, a proximité de la baguette de maintien, étaient
inscrits le titre de 'ouvrage, le numéro du rouleau et, assez souvent
lorsquil s’agissait d'un texte bouddhique canonique, un caractere
désignant la cote de I'ouvrage dans I’ensemble du canon. Le rouleau

s’achevait par une feuille vierge ou partiellement vierge dont les coins



gauches étaient coupés en biais. Le bord final était fixé a un baton de
roulage en bois, parfois teinté ou laqué, aux extrémités évasées et,
pour les rouleaux les plus précieux, quelquefois en ivoire. Outre ce
travail de montage, le monteur-teinturier avait a teinter le papier en
jaune, souvent avec une mixture a base de berbérine qui avait pour
fonction de protéger le papier des attaques des insectes. Il arrivait
également que l'on fit usage d’orpiment, dans le méme but, mais ce
pigment était beaucoup plus coliteux et par conséquent moins

employé. Il est possible que, dans certains cas, aux ix® et x° siécles, on
ait teinté le papier apres |'écriture, comme l'indiquent quelques
mentions éparses portées sur des manuscrits ; mais, dans ce cas, il
fallait teinter les feuilles du manuscrit sur leur revers. Ces tiches
n'étaient pas les seules qui incombaient au monteur-teinturier.
Quoique rien ne I'indique pour les manuscrits chinois de Dunhuang, si
I'on s’en rapporte a I'organisation des travaux de copie qui prévalut au

Japon auviii€¢ siécle et qui est plutdt mieux connue, le monteur-
teinturier avait également a tracer marges et réglures pour chaque
feuille a écrire. Celles-ci étaient tracées au pinceau, a I'encre pale, ou a
la mine. Elles définissaient I'espace dans lequel devaient s’inscrire les
caracteéres chinois, dont le nombre était fixé : 17 caracteres par

colonne et 28 colonnes par feuille pour les sttra bouddhiques aux vii®

et viii® siecles. Si le nombre des caractéres reste quasi fixe quelle que
soit la période, le nombre de colonnes peut varier en fonction de la
longueur des feuilles, qui change a plusieurs reprises, selon I'époque
ou le lieu de fabrication du papier. Le monteur avait aussi a rogner les
feuilles, dont la hauteur était souvent de 27 a 30 centimeétres au sortir
de la cuve et dont il coupait les bords supérieur et inférieur, ramenant
la hauteur a environ 26 centimeétres pour les copies de siitra
bouddhiques. 11 s’occupait sans doute également du polissage des
feuilles qui permettait de faciliter I'écriture. Le monteur-teinturier

intervenait donc avant et aprés la copie.

Dans les colophons de copies, a la suite du nom du monteur-teinturier,
viennent les noms des réviseurs. Dans cette entreprise, chaque copie a
été révisée trois fois. Parfois, c’est le copiste lui-méme qui effectue la
premiére révision, mais ce peut étre aussi un autre copiste, soit un
maitre en écriture canonique, soit un scribe de I'administration. Il
arrive que les trois révisions soient effectuées par un scribe, différent
du copiste, mais généralement les révisions sont partagées entre
plusieurs personnes, scribes fonctionnaires ou moines de plusieurs
monasteéres de la capitale, qui exécutent une ou plusieurs des trois

révisions.

On peut se demander s'il revenait au dernier réviseur ou a un autre
intervenant de corriger effectivement les caracteres fautifs. Lorsqu’ils
étaient peu nombreux, il suffisait de les faire disparaitre en les

couvrant d’une pite jaune, élaborée avec de l'orpiment, assez

semblable aux produits de correction dactylographiques du xx® siécle,



puis de récrire par-dessus les caractéres corrects.

Entre les réviseurs des copies et les directeurs de I'entreprise viennent
s'intercaler les superviseurs, ou examinateurs en détail, xiangyue. A
I'exception d’'un manuscrit, daté de 671, ou ils sont six, coiffés de
surcroit par deux inspecteurs, ces superviseurs sont au nombre de
quatre. Ce sont toujours les mémes, a savoir quatre moines du méme
monastere Taiyuan, dont deux dade (traduction de bhadanta), un titre
marquant une position peu élevée dans la hiérarchie monastique, ainsi
qu'un supérieur et un doyen. La permanence de leur présence dans ces
colophons laisse a penser que leur fonction dans cette opération reste
honorifique. A voir I'erreur due a la répétition du nom du doyen
Daocheng et a 'oubli de son acolyte, le supérieur Huili, dans une copie
du Siitra du lotus, deuxieme rouleau, datée de 673, erreur non corrigée,
on peut méme penser que les superviseurs ne relisaient pas
systématiquement les copies, si toutefois ils avaient a les lire. Leurs
fonctions étaient peut-étre plutét d’organisation.

Il est vrai que de cette entreprise on ignore jusqu'au but précis. 11
s’agissait tres probablement d’effectuer une offrande sans que l'on
sache au profit de qui. D’autres manuscrits écrits prés d’'un siecle et
demi plus tard répondent a quelques-unes des questions demeurées

ici sans réponse.

Les copies sino-tibétaines de Dunhuang auix

€siécle

A partir de la fin du viii® siécle, la région de Dunhuang est conquise par
le royaume du Tibet, alors en pleine expansion, isolant quasiment
I'oasis de 'Empire chinois pour plus de soixante ans, jusqu’en 848. Le
tibétain est alors parlé et écrit aDunhuang, et des milliers de
manuscrits en tibétain se sont trouvés mélés aux manuscrits chinois
dans la niche ou ils ont été découverts en 1900. Parmi ceux-ci,
quelques-uns permettent de reconstituer partiellement une autre
entreprise de copie qui eut lieu a Dunhuang dans la premiére moitié

duix® siécle. 1l s’agit a la fois des copies elles-mémes en nombre
considérable, en chinois et en tibétain, ainsi que de divers documents
se rapportant aux conditions de réalisation.

Ces documents sont écrits tant6t en chinois, tantdt en tibétain. En
premier lieu, un manuscrit tibétain conservé a Londres fait état d'une
donation, lors d’'une année du cheval, pour la copie du Grand siitra de la
perfection de gnose  (en sanskrit Mahdprajiiaparamitasiitra ; en chinois Da
banruo boluomiduo jing), texte traduit en chinois par le voyageur et
traducteur Xuanzang (602-664), composé de 600 chapitres ou rouleaux,
et son équivalent en tibétain de quelque 300 bam-po (rouleaux ?). Ce



manuscrit mentionne également la copie du Sitra d’Amitayus en
chinois. Les lacunes du document ne permettent pas d’affirmer que ce
dernier siitra ait été également copié en tibétain, mais cela est tres
vraisemblable et peut étre déduit des copies signées elles-mémes. Un
autre document se rapporte a la distribution de papier a des scribes,
pendant les années du cheval, du mouton et du singe, pour la copie du
méme Grand siitra de la perfection de gnose. 11 y est précisé que le
donateur n’est autre qu'un prince portant le titre de lha-sras, soit fils
du Ciel a la maniére chinoise, titre porté par le roi du Tibet Khri-gcug-
lde-bcan (r. 815-838). Lannée du cheval correspondrait alors a 826,
celle du mouton a 827 et celle du singe a 828.

Les deux documents n’indiquent pas le nombre de copies a réaliser ou
réalisées. Mais un troisiéme manuscrit conservé a Paris nous apprend
que le roi Khri-gcug-lde-bcan a fait copier au profit de ses sujets 136
bam-po du Siitra d’Amitdyus en chinois et 480 en tibétain, soit 615 ( sic)
rouleaux, et que la reine a fait une donation pour la construction d’'un
stlipa, dont on peut penser qu’il était destiné a conserver tout ou
partie des manuscrits copiés. Le but premier des copies bouddhiques
effectuées en grand nombre n’était en effet certainement pas de les
répandre, mais bien plut6t de recueillir les mérites de leur offrande et
de les conserver dans une statue ou un stlipa, voire une grotte dans
I'attente d’un avenir meilleur. Cette donation a dii avoir lieu peu apres
I'achévement de la traduction du Sitra d’Amitayus en chinois, ou a

cette occasion.

L e Satra d’Amitayus (en chinois Dacheng wuliangshou jing ou Foshuo
wuliangshou zongyao jing) est un texte court, en un chapitre, traduit non
pas du sanskrit, mais du tibétain, peut-étre par le moine tibétain
Chosgrub, nommé en chinois Facheng (mort en 869). Le siitra n’occupe
jamais qu'un seul rouleau ne dépassant pas cinq feuilles de papier
pour 125 a 140 colonnes environ en chinois, nombre variant selon la
quantité de caractéres chinois inscrits dans une colonne verticale de
texte. La variation que I'on constate dans les copies résultant de cette
donation montre que les scribes ont pris, dans la copie, des libertés
que n’auraient pas osé prendre les copistes de siitra dans la capitale au

€ siecle. A la différence du Siitra d’Amitdyus, le Grand siitra de la

vii
perfection de gnose est un trés long texte, composé de plusieurs
recensions ajoutées les unes aux autres, appelé Prajiidparamitdsitra en
cent mille stances ( $loka), et 'on peut supposer qu’il n’a été copié
qu’en peu d’exemplaires, apparemment un en chinois et un en tibétain
d’apres le manuscrit concernant la donation. Il est possible que deux
exemplaires aient été copiés en chinois puisqu’il subsiste parfois deux
copies de certains rouleaux parmi I’ensemble des manuscrits trouvés a
Dunhuang, toutefois 'une des deux copies a été exécutée a une autre
occasion, plusieurs années plus tot ou plus tard sans que I'on puisse
préciser, puisque aucune copie n'est datée. Les copies du Sitra

d’Amitayus en chinois, actuellement conservées et dispersées entre



Londres, Paris, Saint-Pétersbourg, Pékin, Dunhuang et autres lieux, se
montent 2 plusieurs centaines de rouleaux complets ou fragmentaires.
On a pu recenser pres de 950 copies du Siitra d’Amitayus en tibétain,
dont une grande partie vient trés probablement de la donation du roi
Khri-gcug-lde-bcan. 1l faut noter que les copies en tibétain, comme en
chinois, sont exécutées sur des rouleaux de papier, pour les
Prajfiaparamita ainsi que pour le Sitra d’Amitayus. 1l existe bien a
Dunhuang une autre version au moins des Prajiiaparamita en tibétain,
copiée sur de larges feuillets d'un papier épais empilés et reliés a
I'indienne, comme les feuilles de palmier. Cette version est supposée
avoir été écrite auTibet méme. Lécriture tibétaine s’inscrivant
horizontalement et de gauche a droite, les copistes, ou plutét les
monteurs de la donation royale, ont dii contourner I'obstacle créé par
le rouleau chinois qui se déroulait de droite a gauche, la lecture
s’effectuant de haut en bas. Pour les textes courts, il suffisait de
déployer le rouleau de maniére verticale, de haut en bas, et d’écrire les
lignes dans la largeur du rouleau. Ce procédé devenait
particulierement incommode pour des textes longs de plusieurs
rouleaux (jusqu’a des centaines), chacun comportant de dix a vingt
feuilles. Lespace fut donc divisé en plages d’environ 30 cm séparées
par une ligne, parfois double, tracée a 'encre avec un calame. 1l était
donc possible de lire successivement des lignes d’une longueur
correspondant a la fois au champ visuel et a I'espace qui séparait les

deux mains tenant les deux extrémités du rouleau.

Limportance de la donation peut étre évaluée grace aux noms des
scribes et des réviseurs du Siitra d’Amitayus et du Grand sitra de la
perfection de gnose, qui figurent a la fin des copies, soit prés d’'un millier
de noms en tout. Pour les copies en chinois, ce furent aussi bien des
laics que des moines qui ont copié un et parfois plusieurs rouleaux du
Grand sttra de la perfection de gnose . Les copistes laics représentent
environ les deux tiers de l'’ensemble pour le Grand sitra de la
perfection de gnose en chinois. En revanche, les révisions, qui ne sont
faites le plus souvent qu'une seule fois par copie, sont dues a des
moines. Certains des copistes et des réviseurs se retrouvent nommés
comme copistes ou réviseurs du Sitra d’Amitayus, fréquemment en
plusieurs exemplaires, jusqu’a trente. On constate que, la plupart du
temps, les noms des copistes des textes tibétains sont transcrits du
chinois en tibétain, bien qu’il ne soit pas toujours facile de
reconstituer le nom d’origine et surtout le nom personnel en
caracteres chinois. Bon nombre des scribes étaient bilingues.

Les opérations de copie sont plus délicates a décrire. Trop de piéces du
puzzle manquent quant aux procédures mises en ceuvre, sur les textes
de référence qui ont été copiés, les lieux de copie, la répartition des
rouleaux a copier, la gestion et la distribution des feuilles de papier et
des outils d’écriture, pinceaux et encre, la rémunération des copistes,
les regles qu'ils devaient suivre et les sanctions éventuelles. Ce que

I'on sait ou qu'on peut seulement reconstituer, en I'absence de



documents et du caractere fragmentaire de ceux qui subsistent, vient
souvent de piéces indirectement liées aux travaux de copie eux-
mémes, reflétant des difficultés survenues au cours des opérations.
Ainsi d’apres un des documents en tibétain cités plus haut, la donation
ne semble pas avoir été prévue pour rémunérer l'ensemble des
copistes. Elle se montait initialement a 60 charges de blé pour les
Prajfidparamitd en chinois et en tibétain. Apres copie d’'une partie des
textes, les copistes se plaignent a plusieurs reprises de ne pas avoir
recu leur salaire, évalué a 470 charges. Le paiement du papier et de
I'encre ne semble pas avoir été effectué, 'ordre de dépense n’ayant
pas été donné. Les rations dues aux copistes et aux réviseurs ont en
outre été réduites de moitié par les responsables de Dunhuang. La
requéte fait état de 80 copistes et 20 réviseurs pour la copie en chinois
et ajoute que celle du Siitra d’Amitayus en chinois a bien été exécutée.
Une autre requéte jointe au dossier indique que dix ans plus tard le
différend n’a toujours pas été réglé. Aucun ordre n’a été donné
concernant les rebuts, c’est-a-dire vraisemblablement les feuilles
soustraites apres révision en raison d’erreurs de copie. Un autre
document, déja cité lui aussi, confirme que les copies du Sitra
d’Amitayus ont bien été réalisées et qu’elles ont été déposées au
monastére Longxing. Les dépenses ont été effectivement réglées, et
1 700 laics ont contribué au montant de I'offrande du stiipa qui devait
les accueillir. La fourniture du papier pouvait donner lieu a des litiges.
Ceux-ci sont connus par des contrats de prét de papier. En I'année du
dragon (soit probablement 824) déja, un contrat portant sur le prét a
un copiste de dix « pieces » de papier et une enveloppe de tissu,
servant sans doute a envelopper les rouleaux, généralement par dix,
fixe le montant a rendre au cas ou la date de paiement de la dette ne
serait pas respectée, a savoir le doublement des quantités empruntées.

En outre, 'encrier et une housse (servant peut-étre a protéger les

enveloppes3) ainsi que d’autres biens pourront étre confisqués. Au
printemps de la méme année, selon le méme document, un papetier,
au nom chinois, a emprunté deux cents piéces de papier a un collegue
tibétain. La dette n’a pu étre réglée, et le papetier a emprunté la méme
quantité a un troisiéme personnage, tibétain. Il n’a pu une nouvelle
fois s’acquitter de sa dette, alors que le deuxieme préteur était tombé
malade. A la fin de I'année du mouton (sans doute 827), le premier
préteur cherchant a récupérer son bien, 'emprunteur est sommé de
s’exécuter dés le mois suivant. A défaut, ses biens, son bétail et tout ce
qui lui appartient seront confisqués pour la valeur du double de la
dette qu’il a contractée, et lui-méme sera battu pour avoir nui a
I'offrande des siitra. En outre, un document daté des années du cheval
(sans doute 826) et du mouton (probablement 827) se rapporte a la
fourniture de papier pour les Prajiiaparamitaen tibétain dont le roi est
le donateur. Le papier a été fourni a 50 scribes regroupés selon le
district dont ils relevent. Le document précise que, tant qu’ils n’auront
pas achevé leur travail et rendu les quantités de papier qu’ils ont
recues, leur bétail, leurs biens et ce qui leur appartient seront mis en



gage pour deux fois leur valeur. Le responsable, en cas d’insucces,

risque dix coups de fouet par rouleau de papier.

Ces documents en tibétain sont complétés par d’autres en chinois,
datables de la méme époque, mais dont il n’est pas slir qu'ils se
rapportent a la donation du roi du Tibet. Les copistes étant des scribes
professionnels, ils eurent nécessairement a participer a d’autres
entreprises collectives au cours de leur existence. D’une part, des listes
de copistes étaient établies, mélant chinois et tibétains, laics et
moines, entre lesquels les enveloppes étaient réparties. D’autre part, le
compte des copies corrigées était tenu par les responsables. Pour le
Grand sttra de la perfection de gnose, ces inventaires recensaient les
enveloppes regroupant chacune dix rouleaux, soit soixante
enveloppes en tout. 1l s’agissait de savoir si chaque enveloppe était
complete et quels rouleaux étaient manquants. Une requéte émanant
de copistes, moines tibétains et scribes ( jingsheng) chinois, relevant de
deux tribus ou circonscriptions tibétaines, qui réclament
respectivement 17 charges et 85 charges de nourriture, montre que les
copistes étaient rattachés a unscriptorium officiel, jingfang. Dans
d’autres cas, la répartition des copies a effectuer se fait par monastere,
la cité de Dunhuang en comptant une quinzaine. Ces matériaux ne
permettent guére d'étre plus précis quant au déroulement des
activités de copie de textes bouddhiques, mais témoignent de la

grande importance de celles-ci sur ce territoire.

Copie et révision a Dunhuang au x° siécle

Lensemble des manuscrits chinois venant de Dunhuang compte de

multiples documents se rapportant a la copie de textes bouddhiques,

dont un bon nombre semblent devoir étre datés du X siécle, alors que
le territoire, a partir de 848, a refait allégeance au pouvoir central
chinois, quoique avec une autonomie certaine. Des entreprises de
copie sont fréquemment organisées a diverses occasions, qu'il s’agisse
de la maladie du gouverneur de Dunhuang, devenu roi de Shazhou et
d e Guazhou, ou de lapprovisionnement des bibliotheques de
monasteéres. Comptes de feuilles de papier, de pinceaux, répartition de
textes a copier, inventaires d’ouvrages, récolements de bibliotheques,
notes de copistes et de réviseurs, étiquettes diverses se dénombrent
par dizaines. Il faut y ajouter les inscriptions portées sur les copies de
sttra elles-mémes, qui permettent de se faire une idée du systéme de
révision et d’établissement des copies correctes.

Tous ces documents, souvent non datés et échelonnés sur plus
d’un siécle, fragments quelquefois réduits a de simples morceaux de
papier, étiquettes ou bandes étroites, sont malaisés a trier. Les copies
de textes bouddhiques elles-mémes répondent a plusieurs

motivations. Certaines ont été exécutées a la suite d'un voeu ou pour



une offrande au profit d'un parent proche, pére, mere, épouse, sceur,
enfants décédés ou malades. Le destinataire peut étre le souverain ou
le gouverneur, voire dans quelques cas des animaux domestiques ou
encore la personne qui est a l'origine de l'offrande, pour son salut
personnel. Les motifs exprimés peuvent étre plus généraux, comme la
paix et la prospérité dans le royaume, les motifs privés étant passés
sous silence. Il s’agit presque toujours de manuscrits écrits par des
scribes professionnels, laics ou moines. Pour ces copies d’offrande, la
situation est indiquée dans un colophon qui termine le manuscrit. On
ignore dans quel cadre opéraient alors les scribes, et il ne serait pas
étonnant que les copies aient été parfois effectuées a 'avance, le
colophon relatif a I'intention étant ajouté au moment de l'offrande, ce
qui est constaté par une écriture d’'une autre main. On reléve a
I'occasion que certaines copies sont erronées et surtout lacunaires :
certains scribes n’ont en effet pas exécuté leur travail avec le scrupule
attendu. D’apres des sources historiques, la copie devait se faire en
suivant des regles strictes de purification. Une fois achevés, les
manuscrits étaient offerts a un monastére, éventuellement au cours de
cérémonies, puis conservés dans le trésor de ce monastére. Les
cérémonies comprenaient des prieres et des « éloges pour célébrer les
écritures », ainsi peut-étre que des séances de lecture ou plutét de
récitation des sfitra. Un exemple, assez exceptionnel, de ce type
d’événement se trouve consigné au verso d’'une peinture sur papier
présentant un cheval et un chameau. Au début de la dynastie Song,
en 966, le gouverneur de la région du Hexi, ou se trouvait la cité de
Dunhuang, et son épouse ont fait allumer des lampes et briler de
I'encens dans I'ensemble des niches et grottes de Mogao. Pendant la
nuit, on fit jouer de la musique et réciter des prieres, puis, le jour
venu, on fit sonner des clochettes et des claquettes. Le « grand roi » fit
copier dans les grottes mémes le Grand sitra des noms du Bouddha, et
une copie fut donnée a chacun des dix-sept monastéres de Dunhuang,
tandis qu'une copie supplémentaire était envoyée dans la préfecture
de Xizhou (la région de I'actuelle Urumchi) pour accomplir un veeu.

A c6té de ces copies votives, qui sont exécutées probablement dans un
cadre aussi bien collectif qu'individuel, les copies dites « de
bibliothéque » semblent obéir a des reégles plus strictes. Il est possible
de déceler deux raisons de copier des textes bouddhiques, soit pour
compléter les lacunes dans une bibliotheque, soit pour y ajouter de
nouvelles traductions de siitra ou de nouvelles compilations
biographies de moines éminents, documents historiques, catalogues
du canon, etc.

La premiere situation répond aux conséquences de l'usage des
manuscrits. Les ouvrages, conservés dans la bibliotheque d'un
monasteére, sont sortis pour les cérémonies de lecture a diverses
occasions. A vrai dire, on ignore si chaque monastére de Dunhuang
disposait d'un canon bouddhique complet ou bien si 'un d’entre eux,

voire plusieurs, conservaient un exemplaire de référence, a partir



desquels les textes les plus en usage ou les plus prisés étaient copiés.
Tous les monasteres n’eurent pas la méme importance, et il est certain,
d’apres les ex-libris qui subsistent, que beaucoup de manuscrits
appartinrent successivement a plusieurs monastéres. Les manuscrits
sont également prétés aux scribes pour des copies. Leur manipulation
entraine des dommages, perte ou détérioration. Le début des rouleaux
est la partie la plus exposée aux déchirures. Il y a a cela plusieurs
raisons. D’évidence, le début d’'un rouleau est plus souvent manipulé
que le milieu ou la fin, car le déroulage et le roulage provoquent des
tensions fortes, surtout pour les longs rouleaux, et ces tensions
s’accroissent notamment vers la fin du réenroulement. Le ruban qui
tient le manuscrit serré une fois roulé peut aussi entrainer des
déchirures lorsqu’il est libéré au début du déroulage, car I'opération
de roulage de cette partie droite, au fur et a mesure que le manuscrit
est lu ou consulté, se fait autour de la seule baguette de maintien
servant a fixer le ruban, sans que I'on puisse serrer le rouleau autour
d’elle comme on peut le faire autour du baton final qui sert en méme
temps de guide pour le roulage. Le frottement du biton contre le
papier est aussi une source de détérioration. C’est pourquoi les
inventaires et les récolements de bibliotheéques monastiques font état,
a plusieurs reprises, de I'état dégradé des manuscrits. Ils précisent
bien entendu si un rouleau est complet, s’il a disparu, ou bien si une
partie, « la téte », « la queue », ou encore la feuille de couverture, biao,
manquent. Les manuscrits qui ne sont pas ou peu empruntés sont
sujets aux attaques des animaux - morsures de rongeurs, crottes de
mouches -, voire au pourrissement. Il est donc nécessaire de les
restaurer. C’est ce a quoi semble s’appliquer un apprenti bibliothécaire

tel que Daozhen, alors jeune moine 4gé de dix-neuf ans :

La 5° année Changxing, un an jiawu (934), au 15 jour du 6°
mois, le fidéle Daozhen, moine du monastére des Trois
Royaumes, ayant constaté que, dans la bibliothéque de son
monastere, les ouvrages et les enveloppes des écritures et
des commentaires n’étaient pas au complet, a d’abord
frappé le sol du front et, avec dévotion, fait un serment,
exprimant le veeu d’aller dans toutes les bibliotheques et les
maisons pour chercher les ouvrages anciens et
endommagés, de les rassembler dans son monastere, d’en
restaurer le début et la fin pour qu’ils se transmettent aux
générations futures, afin que leur éclat embellisse la

doctrine mystérieuse pendant dix mille générations et mille
4

automnes™.
Il semble que I'année suivante, en 935, Daozhen avait accompli son
veeu. Il a restauré onze exemplaires ou rouleaux d’écritures diverses et
a copié deux sitra. Il a de plus remis en état les soixante enveloppes
regroupant les six cents rouleaux du Grand sitra de la perfection de

gnose, ainsi que treize exemplaires de divers sttra. On ne sait pas si le



jeune monteur-relieur était vraiment aussi copiste ou si son travail n’a
pas consisté plutét a la restauration, comme tend a l'indiquer le
colophon de I'un des siitra qu’il disait vouloir copier. On ne le retrouve
pas mentionné comme scribe par la suite, mais il allait faire carriére et
devenir directeur du clergé a Dunhuang. Ce qui est sir, c’est que les
parties manquantes des manuscrits étaient complétées par I'ajout des
feuilles ou des morceaux de feuilles nouvellement copiées ou parfois
par la réintroduction des passages tirés d’autres manuscrits. C'est
'une des raisons qui nous font estimer qu'un manuscrit a été écrit par
plusieurs mains. Les déchirures qui n’entrainaient pas de lacunes
textuelles étaient réparées a partir du collage de morceaux de papier
venant de manuscrits mis au rebut.

Figure 2. Note du disciple Daozhen concernant son veeu
de restauration des écritures bouddhiques, 935, manuscrit

chinois de Dunhuang.

Ces activités de restauration s’inscrivaient dans un cadre monastique
et, malgré 'exemple particulier mentionné ci-dessus, elles devaient
relever plutdt de I'organisation courante, sauf si elles faisaient suite a
un récolement provoqué par une situation préoccupante. Il fallait dans
ce cas entreprendre de faire venir des exemplaires complets et
corrects afin qu'ils servent de modele. Pour ce qui est des ouvrages
récemment inclus dans le canon bouddhique, il faut sans doute opérer
une distinction entre les textes plus ou moins isolés et les nouvelles
entrées, groupées et intégrées officiellement au catalogue canonique.
Les bibliotheques des monasteres de Dunhuang respectaient les
classifications du canon bouddhique officiel comme son contenu, ce
qui n'empéchait pas la circulation de siitra apocryphes refusés par les
catalogueurs officiels de la capitale ou inconnus d’eux. Parmi les
ouvrages nouveaux, il faut donc compter ces apocryphes qui se
présentaient comme étant de nouvelles traductions. S’ajoutent des
traductions faites en Chine occidentale ou en Asie centrale, qui ne
furent pas incorporées au canon, ainsi que les commentaires dus aux
maitres locaux, comme la traduction du Sttra d’Amitayus a I’époque de
I'occupation de Dunhuang par le Tibet (781-848).

Des listes de nouvelles copies d’ouvrages effectuées au cours de
plusieurs années, s’échelonnant en quatre séries couvrant dix ans,
font état d’'un total d’environ 340 textes en 1 560 chapitres ( juan),
regroupés en 138 enveloppes, ce qui équivaut a preés de 30 % de
I'ensemble du canon bouddhique en volume. 1l s’agissait alors
d’entreprises collectives de copie. La liste des ouvrages a copier étant
dressée, de méme que celle des scribes, les ouvrages a copier sont



distribués le plus souvent par enveloppes. Chacune contient environ
une dizaine de rouleaux, parfois plus s'il s’agit de sttra tres courts qui
peuvent étre écrits sur un méme rouleau. Le terme désignant le
rouleau, juan, désigne également une unité textuelle, un ouvrage
comptant au minimum pour unjuan, mais pouvant s'étaler sur

plusieurs dizaines de juan.

Les documents de Dunhuang contiennent des listes de distribution de
feuilles de papier pour copie des ouvrages par monastére, sans que
I'on puisse savoir quelle était I'instance qui détenait et fournissait les
feuilles. On peut supposer que les quantités de papier nécessaires
étaient acquises par un monastere auquel était versé, par une ou des
donations, le montant du papier. On sait, griace a des comptes annuels
de monasteres, que les magasins de ceux-ci pouvaient conserver des
stocks de feuilles de papier ; mais, pour les années exprimées, ces
comptes ne font pas état de dépenses prélevées sur ces stocks, ni
dailleurs de rentrées de papier. Les documents relatifs a la
distribution de papier qui subsistent ne font état, pour leur part, que
de la répartition par rouleau du nombre de feuilles de papier données
a un scribe. Le compte des feuilles était tenu scrupuleusement et
chaque copiste ne recevait que le nombre de feuilles nécessaires. Le
compte était assez facile a tenir puisque le nombre des caracteres
d’écriture était connu, de méme que le nombre de colonnes total, le
nombre de colonnes par feuille de papier et le nombre de caracteres

d’écriture par colonne.

Si I'on ne sait rien du circuit de 'encre, on dispose d'un compte des
pinceaux. Ceux-ci sont fournis par un laic, peut-étre un fabricant.

Deux cent soixante-huit pinceaux ont été décomptés entre la fin du

4° mois et le début du 11°€ mois, vraisemblablement d’'une méme année.

Quatorze livraisons ont lieu, variant de quatre a quarante-quatre

pinceaux chacune.

En l'absence d’informations claires sur les procédures de copie,
plusieurs questions restent en suspens : la copie se faisait-elle
collectivement ou dans l'isolement ? La copie d’un texte bouddhique
s’effectuait-elle a partir d’'un exemplaire prété au scribe ou bien sous la
dictée ? Existait-il des séances de copie collective pour des sttra qui
devaient étre copiés en de multiples exemplaires comme le Siitra
d’Amitayus au ix® siecle ? On peut penser que différents procédés ont
eu cours. Plusieurs documents mentionnent la présence de tables a
stitra (ou a écrit), dont on peut penser qu'il s’agissait de tables basses
servant a la lecture et a I'écriture. Dans le cas d'un rouleau a copier, le
scribe devait y disposer a la fois le rouleau maitre et celui qu'il avait a
remplir. Comment étaient-ils maintenus ouverts? Plusieurs textes de
stitra traduits au début du viii€ siécle ont été recopiés au ix® et au x

€ siecle, avec une particularité qui montre que la copie se faisait a partir

d’'un exemplaire source. Au début duviii® siécle, I'impératrice Wu



Zetian avait ordonné que quelques caractéres d’écriture, une
quinzaine, soient modifiés. Les nouvelles graphies furent donc
utilisées de maniere systématique jusqua la fin de son régne en 705,
date a laquelle elles furent abandonnées. On constate la régularité de
leur usage jusqu'en des contrées aussi éloignées de la capitale que
Dunhuang. La copie d’exemplaires contenant ces graphies
particulieres posa parfois un probleme aux copistes qui avaient
tendance a rétablir les graphies habituelles. Encore fallait-il pouvoir
identifier avec certitude les graphies particulieres au regne de
I'impératrice Wu. Précisément, on peut constater certaines hésitations

de la part des copistes.

Un seul document se rapporte au paiement des travaux de copie, qui
donne une liste de quinze moines et fonctionnaires auxquels sont
remis une paire de chaussures, un miroir et un ustensile dont on
ignore la nature. L'un des rares moments sur lesquels nous disposons
d’informations est celui de la révision. Deux termes sont employés a
cet effet, kan et jiao. S’ils sont parfois employés I'un pour I'autre, leur
signification différe : le premier indique la comparaison de la copie
avec le manuscrit a copier, tandis que le second indique plutét la
révision et la correction des graphies. Une liste de copistes et de
réviseurs, datée probablement de 942, indique pour chaque personne,
moine ou fonctionnaire, les caractéres fautifs dont ils sont
responsables dans la copie d’'un texte. Une autre liste présente les
passages fautifs d'un texte, repérés dans chaque rouleau, avec
l'indication précise des caractéres erronés ou manquants et des
caracteres corrects. Une troisieme, établie lors de la copie d’un sitra
en caractéres d’or, donne également les caractéres manquants et ceux
qui doivent leur étre substitués, ainsi que les caracteres superflus.
Cette comptabilité était effectuée apres le travail de révision lui-
méme. Chaque feuille comportant une erreur de copie, un caractére
fautif, oublié ou superflu, une colonne en doublon, etc., était marquée
par le réviseur d’'un signe indiquant que la feuille devait étre écartée.
Généralement, la feuille entiére était soustraite au rouleau. Parfois, le
copiste lui-méme s’apercevait qu’il avait commis une erreur avant
méme d’achever la copie d’'une feuille. 11 s’arrétait alors de copier,
laissant la feuille inachevée. Un grand nombre de ces feuilles nous sont
parvenues, car elles furent conservées et réemployées par la suite

pour écrire des brouillons au verso. Au ix® et au x° siécle, il était en
effet courant a Dunhuang, sans doute en raison d’une insuffisance de
papier, de copier des textes bouddhiques au dos de manuscrits
inutilisés, qu’il s’agisse de textes taoiques, souvent mis au rebut a cette
époque, de rouleaux de documents administratifs devenus inutiles,
voire de copies bouddhiques. Parfois méme, un rouleau constitué de
feuilles écartées, mélées ou non a d’autres feuilles de rebut, servait de
support a une nouvelle copie. Une quarantaine de copies fautives,
dont les feuilles ont été écartées lors de la révision et conservées

ensuite ensemble, nous révélent les différents motifs d’erreurs: une



colonne issue d'un autre passage du texte écrite par erreur, un
caractére manquant dés le début du manuscrit, une colonne
manquante, une omission d'un passage de cinquante-trois caracteres,
une répétition de trois colonnes, quelques caractéres manquants,
quelques caractéres erronés, une inversion de caracteére, etc. Dans le
cas d'un passage qui n'est pas a sa place, on peut se demander si
I'erreur vient d’'une mauvaise localisation dans le manuscrit source ou
bien si I'attention du copiste a été perturbée par un passage mémorisé.
D’autres raisons qu’il vaudrait la peine d’explorer sont toutefois

possibles.

Les quatre moments mis en avant pour percevoir certaines pratiques
de copie dans la Chine médiévale ne portent que sur I'expérience de la
copie bouddhique. Il ne saurait étre question, malgré un nombre
important de manuscrits du taoisme dans les fonds de Dunhuang, de
fournir une information quelconque sur les pratiques de copie dans
cette spheére, sauf a avancer que ces pratiques devaient étre assez
semblables. 1 n’en serait pas de méme pour les textes du
confucianisme, autre ensemble canonisé. La copie y est une constante
qui subsistera par-dela la naissance de I'imprimerie. Tandis que la
copie bouddhique ceédera la place a la reproduction mécanique, les
mérites obtenus en paiement des impressions valant ceux de la copie,
la recherche de l'authenticité, la collation des textes, la révision
incessante visant a restituer les paroles et les écrits des sages de

I’Antiquité guideront inlassablement les lettrés.

De méme que dans I'Occident médiéval, les scriptoria chinois sont des
lieux de production du savoir ; il s’agit d’'un savoir essentiellement
canonique, qu’il soit bouddhique ou taoique, voire confucianiste, d’'un
savoir religieux ou moral. Les copies de sfitra et autres textes
bouddhiques, nouvellement traduits et inclus officiellement dans le
canon, sont ainsi disséminées dans 'Empire chinois, jusque dans ses
confins ; chaque bibliothéque d'une certaine importance doit contenir
I'ensemble des textes officiellement reconnus comme canoniques,
qu'il s’agisse des paroles duBouddha rapportées dans les siitra, des
ouvrages de discipline, des textes doctrinaux ou relatifs a I'histoire du
bouddhisme, conformément aux catalogues qui les recensent.

Parallelement, les siitra les plus populaires ou « a la mode » sont
abondamment reproduits par des copistes professionnels, a la
demande des fideles. Ces copies ne sont pas destinées a étre lues,
récitées ou recopiées. Elles finissent généralement dans le trésor du
monastere auquel elles sont offertes, gage de 'acte méritoire opéré
par le fidele.

Le cadre confucéen de la copie est différent. En effet, le savoir
canonisé, constitué par les textes fondateurs du corpus confucianiste,
est d’abord appris et connu par cceur dés la plus tendre enfance. A

I'exception du milieu scolaire, la copie semble beaucoup plus s’exercer



de maniére individuelle, solitaire. Si l'un des objectifs est la
transmission, celle-ci passe d’abord par la restitution du texte
authentique. Les procédures de copie sont envahies par celles de la
collation et de la révision des textes, et de la correction des graphies,
taches primordiales des lettrés.

Notes

1. Voir l'article d’Eric Trombert, p. 942.

2. Selon la traduction de Paul Demiéville.

3. Les manuscrits étaient rassemblés dans des enveloppes de tissu ou
de bambou tissé, elles-mémes protégées par des housses.

4, Pékin, ms., xin 329.

Bibliographie

Drege, 1991 : Jean-Pierre Drege, Les Bibliothéques en Chine au temps des

manuscrits (jusqu’aux ¢ siécle), Paris.

Drege, 2006 : ].-P. Drege, « Les colophons des manuscrits de Dunhuang »,
in J.-P. Drége (éd.), Etudes de Dunhuang et Turfan , Genéve.

Fujieda, 1961 : Fujieda Akira, « Toban shikaiki no Tonkd », Tohé gakuho,
31, p. 199-292.

Fujieda, 1966-1969 : Fujieda Akira, « The Dunhuang Manuscripts : a
General Description », Zinbun, 9, p. 1-32; 10, p. 17-39.

Gernet et Wu, 1970 : Jacques Gernet et Chi-yu Wu, Catalogue des manuscrits
chinois de Touen-houang (fonds Pelliot de la Bibliothéque nationale), vol. 1,
Paris.

Giles, 1957 : Lionel Giles, Descriptive Catalogue of the Chinese Manuscripts
from Tun-huang in the British Museum, Londres.

Lalou, 1939-1961 : Marcelle Lalou, Inventaire des manuscrits tibétains de
Touen-houang conservés a la Bibliothéque nationale, 3 vol., Paris.

Lalou, 1940 : M. Lalou, « Tun-huang Tibetan Documents on a
Dharmadhana », Indian Historical Quarterly, 16, 2, p. 292-298.

Lalou, 1954 : M. Lalou, « Les manuscrits tibétains des grands
Prajfiaparamitd trouvés a Touen-houang », in Silver Jubilee Volume of the
Zinbun-kagaku-kenkyusyo, Université de Kyoto, p. 257-261.

Lalou, 1957 : M. Lalou, « Les plus anciens rouleaux tibétains trouvés a
Touen-houang », Rocznik Orientalistyczny, 21, p. 49-52.

La Vallée-Poussin, 1962 : Louis De La Vallée-Poussin, Catalogue of the
Tibetan Manuscripts from Tun-huang in the India Office Library, Oxford.
Nishioka, 1985 : Nishioka Soshii, « Sashii ni okeru shakyd jigyd », in
Zuichd Yamaguchi (éd.), Koza Tonkd, vol. 6. Tonkd kogo bunken, Tokyo,
p. 379-393.

Savitsky, 1984 : L. S. Savitsky, « Tun-huang Tibetan Manuscripts in the



Collection of the Leningrad Institute of Oriental Studies », in L. Ligeti

(éd.), Tibetan and Buddhist Studies Commemorating the 200 th Anniversary of
the Birth of Alexander Csoma de Kérds, Budapest, p. 281-290.

Schneider, 1995 : R. Schneider, « Les copies de stitra défectueuses dans
les manuscrits de Touen-houang », in J.-P. Drége (éd.), De Dunhuang au
Japon : études chinoises et bouddhiques offertes a Michel Soymié, Geneve,
p. 141-161.

Soymié, 1983-1995 : Michel Soymié (éd.), Catalogue des manuscrits chinois
de Touen-houang (fonds Pelliot de la Bibliothéque nationale), vol. 3, 4, 5, Paris.
Takeuchi, 1995 : Takeuchi Tsuguhito, Old Tibetan Contracts from Central
Asia, Tokyo.

Thomas, 1951 : Frederick William Thomas, Tibetan Literary Texts and
Documents Concerning Chinese Turkestan, Londres.

Van Schaik, 2002 : Sam Van Schaik, « The Tibetan Dunhuang
Manuscripts in China », Bulletin of the School of Oriental and African Studies ,
65,1, p. 129-139.

Sources manuscrites

® Manuscrits de Dunhuang, Londres, ms. Or. 8210 / S. 2711, 4117,
4211, 4411, 5663, 5818, 5824, 6314 ; Ch. 73.xv.5 et vol. 57, fol. 220.

® Manuscrits de Dunhuang, Paris, Pelliot chinois, ms. 2179, 3010,
3017, 3205, 3459, 4525, 4619 ; Pelliot tibétain, ms. 999, 1078.

® Manuscrits de Dunhuang, Pékin, ms. nai 88 / 0747, zhou 43, xin 329
(ex. Otani 333).

® Manuscrit de Dunhuang, Saint-Pétersbourg, Dh.1058.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

s haStec
e i
EHAUTE Laboratoire d'Excellence TI:IHHF?H.F?E
ETUDES= 42 s des echotges de Ihomme
SOCIAL f-.’-}. et des croyances

F F ® CONCEPTION :
] PI-I EQUIPE SAVOIRS,
h POLE NUMERIQUE

methodes et outils
\ Stracture RECHERCHE ET
PLATEFORME

GEOMATIQUE (EHESS).
e DEVELOPPEMENT : DAMIEN RISTERUCCI, IMAGILE, MY SCIENCE WORK DESIGN : WAHID MENDIL.



https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

DNU enssib ity

enatmmlr mrh:ﬂturr:

strasbourg sl o

WIS J D,


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Le scriptorium de Dunhuang au début du vi e siècle
	Les copies de sūtra à la capitale au vii e siècle
	Les copies sino-tibétaines de Dunhuang au ix e siècle
	Copie et révision à Dunhuang au x e siècle
	Bibliographie
	Nos partenaires


