Monastéres zen au Japon :
'impossible utopie

Lieux de savoir, 1. Espaces et communautés, Albin Michel, 2007, p. 343-360

Bernard Faure

Le bouddhisme, dés ses origines, est principalement centré sur la vie
monacale. Uordination monacale se désigne en japonais par le terme
shukke, « sortie de la famille ». Moines et nonnes sont appelés a
renoncer a leurs liens de parenté. L'idéal monacal est un idéal de
renoncement au monde, et notamment a la famille, condensé du
monde et de la société. Les monasteres sont, au sens propre, des « u-
topies » ou « non-lieux ». Ce caractere utopique s’affirme fortement au
Japon dans le bouddhisme zen, notamment dans le zen « pur » de

I’école Soto.

Lécole du zen fut fondée en Chine vers le vii® siécle sous le nom de
« chan » (ce terme correspond a la transcription abrégée du terme
sanskrit dhyana, « concentration », désignant sa pratique éponyme, la
méditation assise). Elle fait remonter ses origines a un moine indien

semi-légendaire, Bodhidharma, qui serait arrivé en Chine dans les

premiéres décennies du vi® siécle de 'ére commune, et a travers lui au

Bouddha historique, censé avoir vécu dans I'Inde du Nord vers le vi

€ siécle avant I'ére commune. Ce n’est toutefois que vers la fin de la
dynastie des Tang (618-907), et surtout sous celle des Song (960-1279),
que le chan se démarque des autres principaux courants bouddhiques
du Grand Véhicule (Mahayana) qui s'étaient transmis en Chine dans
les premiers siécles de notre ére. C’est a cette époque seulement que
I'on peut parler de monasteres chan au sens propre. On voit
notamment apparaitre l'institution dite des Cinq Montagnes (wushan),
qui désigne cinq grands monasteéres officiels au sommet d’une

hiérarchie ecclésiastique contrdlée par I'Etat’.

C’est aussi a 1'époque des Song que le chan se transmet auJapon,
aboutissant a la création de deux écoles japonaises, celle du Rinzai
(que I'on fait remonter a Mydan Eisai, mort en 1215) et celle du Sotd,

fondée par Dogen (1200-1253)%. Ces deux écoles se démarquent par
divers traits des grandes écoles du bouddhisme japonais qui s’étaient


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=225

développées apres levi€ siecle, et notamment du bouddhisme
ésotérique (représenté principalement par les deux écoles du Shingon
et du Tendai). Eisai et Dogen eux-mémes, comme la plupart des
réformateurs religieux de I'époque de Kamakura, avaient fait leurs
études au mont Hiei, le grand centre Tendai situé au nord-est de la

capitale, Heian-ky6 (I’actuelle Kyoto).

E Figure 1. Le Sanmon, porte principale du Kenchd-ji de

Kamakura.

Quelques principes doctrinaux du zen et de son

organisation

Parmi les principaux points sur lesquels le zen naissant s’oppose aux
écoles traditionnelles, on retiendra les suivants : il préne un éveil
« subit », qui en principe ne tient pas compte des méthodes éprouvées
de méditation et de pratique religieuses, mais prétend contréler les
étapes vers I'éveil - ou, plutdt, va méme jusqu'a dénier I'existence
d’étapes vers I'éveil. Léveil subit est un éveil « immédiat », qui rejette
toutes les médiations traditionnelles. Du coup, il est proprement

aporétique - « sans chemin ».

Outre le subitisme, une autre caractéristique essentielle du chan/zen
est son anti-intellectualisme. Prenant le contre-pied du bouddhisme
traditionnel, fortement imprégné par la tradition scripturale, le chan
se définit comme une « tradition spéciale en dehors des Ecritures » (en
chinois, jiaowai biezhuan ; en japonais kydge betsuden). Le monastére zen
est en principe une école pour désapprendre. On ne retrouve donc pas,
dans le zen japonais, I'opposition entre « moines érudits » (gakuryo) et
« pratiquants » (gyonin), en vigueur par exemple dans I'école du
Shingon, et qui aboutit dans le bouddhisme japonais a de graves
conflits.

Le zen se fonde (toujours en principe) sur I'« expérience pure »
- laquelle dérive de la méditation assise. L'accent placé sur la
méditation assise et sur la pratique des kdans (sorte d’énigmes
caractéristiques du zen visant a induire un état de doute propice a
I'éveil) est aussi censé justifier I'antiritualisme du zen - si tant est que
I'on puisse séparer la méditation assise du rituel.

Autre caractéristique découlant d'un subitisme de principe

I'iconoclasme ou aniconisme du zen. Quiconque a visité un monasteére



zen n'a pu manquer d’étre frappé par son aspect minimaliste,
I'absence relative d’images et d’icones, qui forme un contraste marqué
avec le foisonnement iconique quasi sulpicien des monasteres des
autres écoles. Liconographie du zen est d’inspiration essentiellement
chinoise, ce qui explique son relatif aniconisme (I'iconographie
bouddhique traditionnelle étant pour sa majeure partie indienne). A la
différence de I'art bouddhique traditionnel, qui reprend fidelement les
grands themes iconographiques définis par le canon bouddhique, I'art
zen se caractérise par sa liberté de style, évoquant un iconoclasme
figuratif qui semble répondre a 'iconoclasme doctrinal. En somme, le
zen en tant que tradition « en dehors des Ecritures » serait également
« en dehors des images ».

A Torigine, I'institution zen visait & transformer 'homme de fond en
comble, par un bouleversement total qui en ferait un bouddha, un
« éveillé ». Au charisme de loffice le zen opposait le charisme
individuel obtenu par l'expérience de I'éveil. Par ailleurs, cette
institution se voulait essentiellement autarcique, refusant en principe
- et par principe - de s'engager dans les spheres politique et
économique. Si 'adepte du zen restait, comme dans la pure tradition
bouddhique, un moine mendiant, il se distinguait de ses confreres par
son travail manuel. Alors que les monastéres bouddhiques chinois,
spécialisés dans 'étude et la méditation, se caractérisaient par
Iactivité improductive (proche de la notion d’ otium) pieuse et
reposaient sur les donations (et aussi sur le travail de serfs dépendants
du monastere), les monasteres zen se distinguérent tres tot par leur
recours au travail manuel des moines. Ils prenaient pour devise les
paroles du maitre chan Bhaizhang Huaihai (720-814) : « Un jour sans

travailler est un jour sans manger. »

Lidéal zen se traduit par une architecture monastique caractéristique,
celle du « monastere a sept salles » (shichidé garan), structure
complexe, close sur elle-méme et dont les éléments sont reliés par un
corridor circulaire. Les grands monastéres zen de I'époque de
Kamakura, s’inspirant des monastéres chan de laChine des Song,
comportaient en général une porte centrale monumentale a un étage
(sanmon), ou se trouvaient disposées les statues des seize arhat ou
disciples du Bouddha. Ensuite venait la salle du Bouddha (butsuden), ot
avaient lieu les cérémonies publiques ; la salle du Dharma (hdda),ou
I’abbé faisait ses conférences et ol se rassemblaient les moines ; les
quartiers de 1'abbé (hgjo) ; la salle des Patriarches (soshidd), ou se
trouvaient les icones des maitres de la lignée ; ainsi que parfois une
salle des reliques (shariden) ; la salle de méditation (zendo) ; le réfectoire
(kuri), le bain et les latrines, ainsi que divers jardins dont I'esthétique
dépouillée a sans doute autant contribué a la renommée du zen que la
réalité concréte des pratiques. Lidéal d’autarcie transparait
notamment dans le fait que le monastére est symboliquement congu
comme un corps humain. 1l existe ainsi des documents représentant le

monastére comme un corps dont la téte correspond au hodo, les



membres aux diverses autres salles, et le sexe a la porte centrale.

Le champ du rituel

Je me contenterai d’examiner ici le réle paradoxal du rituel dans les
monastéres du zen, école censément antiritualiste. A premiére vue, la
primauté accordée dans cette école a l'expérience immédiate,
spontanée, implique un rejet de tout ritualisme. Mais en fait, c’est
exactement l'inverse qui a prévalu, notamment dans le cas du zen
S6td. Tout comme leurs congéneres des autres écoles bouddhiques, les
moines zen vivaient dans une atmospheére saturée de rituel, et c’est en
fonction de cet arriére-plan que leurs prises de position radicales et
« spontanéistes » peuvent - et doivent - se comprendre. Pour saisir
cette évolution paradoxale, il faut donc se défaire de la conception
traditionnelle telle qu’elle a été vulgarisée en Occident par D. T. Suzuki
(Suzuki Daisetsu, 1870-1966), selon laquelle le zen serait une doctrine

radicalement libre de tout formalisme ou ritualisme>.
Le paradoxe de la transmission

Bien que la plupart des historiens du chan/zen aient fini par admettre,
comme a contrecceur, I'importance du rituel au plan institutionnel, ils
n‘en conservent pas moins un préjugé défavorable envers le
ritualisme. Selon l'interprétation dominante, le « scandale » du rituel
zen est en partie racheté par les intentions qui 'animent. Le rituel est
percu comme un pieux mensonge, un « expédient salvifique » (upaya)
destiné aux ignorants. Il s’agirait a tout prendre d’'un compromis avec
I'esprit du temps, d’'une fagon de répondre aux besoins du
prosélytisme et de s’adapter aux changements sociopolitiques. Cette
interprétation se retrouve, sous une forme ou une autre, dans la
plupart des études sur la question, et peut d’ailleurs se prévaloir de
divers textes normatifs au sein de la tradition chan elle-méme. Mais
précisément, il est clair que l'on est en présence d’'un discours
normatif, partant idéologique, qu’il convient de soumettre a un

examen serré, et non simplement de reproduire.

La conception fonctionnaliste du rituel a exercé une influence
considérable sur l'historiographie de la tradition S6to. L'évolution de
cette tradition apres Dogen a souvent été pergue comme une sorte de
dégénérescence, que semblait confirmer le réle du rituel ésotérique
dans la société médiévale. Avec son disciple Gikai (1219-1309), et
surtout le disciple de ce dernier, Keizan Jokin (1268-1325), les rituels

dérivés de I'ésotérisme bouddhique seraient passés au premier plan?,
Il est pourtant établi que nombre de rites, comme les offrandes aux
arhat, disciples divinisés du Bouddha, existaient déja chez Dogen ; et il
faut peut-étre envisager une plus grande continuité, au niveau du

rituel, que les partisans du zen « pur » de Ddgen ne I'imaginent. Selon



toutes les apparences, le chan/zen « originel », loin d’étre pur, était

hybride et passablement ritualiste.

Néanmoins, se fondant sur des critiques de certains maitres zen a
I'égard d’un ritualisme vide, les historiens du chan se sont empressés
de définir cette école comme iconoclaste et antiritualiste, au lieu,
précisément, d’examiner la nature rhétorique et souvent polémique
de ce genre de critique. En outre, comment ne pas voir que cette
position antiritualiste s’est elle-méme transmise de la facon la plus
rituelle qui soit, au sein dune orthodoxie parfaitement
institutionnalisée ? Il est vrai que les sources fournissent des
arguments en faveur d’un déni du rituel, qui est le plus souvent
présenté comme simple « expédient salvifique » ou « dangereux
supplément » - rendu certes nécessaire par les besoins du
prosélytisme, mais qui risque de conduire a une vulgarisation de la
doctrine ; en tout cas comme une activité inférieure a la méditation.
Toutefois, cette levée de boucliers ne fait que souligner I'importance,
la persistance du rituel dans le chan/zen, et ne représente qu'une
image inversée de la pratique concrete.

Les codes monastiques du chan chinois font mention de divers rites
visant a obtenir des bénéfices purement mondains tels qu'une bonne

récolte (rites pour I'obtention du soleil, de la pluie, contre les insectes

et autres fléaux agricoles, contre les éclipses lunaires et solaires)°. Les
mérites produits par ces rites étaient offerts aux bouddhas et aux
dieux, qui en retour étaient censés faire pleuvoir la manne céleste sur
les fideles, moines et laics. Mais c’est la vertu des moines et leur
pouvoir de concentration qui étaient la source vive de ces mérites et
qui faisaient d’eux les intercesseurs obligés entre le monde des

hommes et celui des dieux.

Le caracteére répétitif et formel du rituel, son efficacité symbolique,
« magique », et par la méme son emprise sur l'imaginaire, sont
pourtant souvent déniés au nom d’une intériorité spirituelle. Voici par
exemple comment Dogen critique la pratique du nenbutsu, ou
récitation du nom du Bouddha Amida (en sanskrit Amitabha) :

Si vous pensez que, a remuer la langue en haussant la voix,
vous faites ceuvre de Bouddha et [en retirez] du mérite,
Clest tout a fait futile. [...] Elever sans cesse la voix, c’est
imiter les grenouilles qui coassent jour et nuit dans les

rizieres au printemps : cela reste également sans effet®.

Mais Dogen en personne était, comme une lecture méme superficielle

de son ouvrage le Shobogenzo [Trésor de I'eeil la vraie Loi] 7 suffit & en

convaincre, grand consommateur (voire producteur) de rituels - il est

méme I'un de ceux qui ont le plus contribué 2 la ritualisation du zen®.

Son exemple est a tout a fait révélateur de 'écart qui existe entre la
théorie et la pratique, entre le discours et I'expérience vécue. Et



pourtant, les érudits de 1’école Sotd, et a leur suite les historiens
occidentaux, préférent trop souvent passer sous silence cet aspect
ritualiste du fondateur de leur école, pour ne retenir que quelques
passages ou il semble rejeter en bloc toute forme de rituel - comme le
suivant, dans lequel ils voient une expression achevée de I'essence du
zen de Dogen :

Lorsque vous aurez trouvé un ami de bien, renoncez aux
offrandes d’encens et aux prostrations, a la récitation du
nom duBouddha, au repentir et la lecture des sitras
simplement assis en méditation, en vous dépouillant du

corps et de I'esprit’,

Cette lecture sélective, qui accentue I'écart entre Dogen et Keizan, les
deux grands patriarches du S6td japonais, prévaut encore, malgré le
rdle central du rituel dans divers ouvrages doctrinaux de Dogen, sans
parler du traité rituel que constitue I’ Eihei shingi [Régle pure d’Eihei],
ouvrage dans lequel Dogen s’efforce d’élaborer une liturgie purement
zen. La pratique deDogen incluait déja nombre de cérémonies
religieuses, dont l'efficacité est attestée par 'occurrence de divers

prodiges'®, Une simple lecture du Shobdgenzo montre par exemple que
Dogen effectuait des récitations des Ecritures bouddhiques lors des
anniversaires impériaux, ou a la demande des patrons laics de I’Eiheiji.
Un document fait état d'une cérémonie de récitation des défenses a
laquelle participerent, en 1247, une vingtaine de laics. Cette cérémonie
se révéla si efficace que des signes auspicieux se manifesterent,

impressionnant nos laics a tel point que ceux-ci se sentirent tenus de

laisser a la postérité leur témoignage irrécusable!’. Dans le « Recueil
extensif des propos de [Dogen au monastere] Eiheiji », Eihei koroku, il
est également fait état de « priéres pour le retour du beau temps »,
effectuées durant la saison des pluies. Ces quelques exemples, que I'on
pourrait multiplier, suffisent a remettre en question la doctrine
officielle du Soto selon laquelle c’est Keizan qui aurait altéré le « zen
pur » de Dogen, en le diluant par des rituels ésotériques, des prieres et
des incantations magiques.

Le rituel du Y6koji, le monastere fondé par Keizan dans la péninsule de
NGto, est codifié dans le Keizan shingi [Régle pure de Keizan]. 1l s’agit
d’une regle tres détaillée, qui devint tres vite la vulgate en matiere de
rituel Sotd. Ce code monastique se distingue de |’ Eihei shingi en ce qu'’il
attache un peu moins d’'importance a la méditation assise individuelle
et met l'accent sur les cultes locaux et le rituel collectif. Le Yokoji
n’était pas seulement un lieu de retraite pour « virtuoses religieux »,
c’était également, et peut-étre avant tout, un temple soutenu par les
offrandes des donateurs laics, et consacré aux priéres et aux rituels
visant a assurer le bien-&tre de ces derniers, ici-bas et dans l'autre
monde. La méditation des moines elle-méme visait moins a leur

assurer 1'éveil qu'a accumuler I'énergie et les mérites nécessaires a



I'efficacité de ces rituels.

Mentionnons a titre d’exemple I'emploi du temps quotidien des
moines du Yokoji selon le Keizan shingi : lever a cinq heures du matin,
méditation jusque vers huit heures, puis ablutions rapides ; de huit a
dix heures : petit déjeuner (gruau) et récitation de sttra ; de dix heures
a midi : méditation ; de midi a quatorze heures : déjeuner rapide, suivi
de récitation de siitra ; de quatorze a seize heures : sermon de 'abbé et
étude des « recueils de propos » (en chinois yulu ; en japonais goroku) ;
de seize a dix-huit heures : méditation ; de dix-huit a vingt heures :
conclusion du sermon de I'abbé, puis repas du soir (gruau) et
récitation de siitra ; de vingt a vingt-deux heures : méditation ; vingt-
trois heures : extinction des feux ; de minuit a cinq heures du matin :
repos bien gagné'?,

Cet emploi du temps reste a peu pres le méme dans les monasteres zen
modernes. Dans les sesshin, sessions intensives de méditation (d’une
semaine) des monasteéres Rinzai, par exemple, les pratiquants se lévent
a trois heures du matin et ajoutent méme un « zen de nuit » (yaza),
volontaire, de vingt-trois heures a une heure du matin, pour faire
bonne mesure. La privation de sommeil est percue comme l'un des
moyens les plus efficaces pour percer la couche des pensées

superficielles qui obstrue la nature de bouddha en chacun de nous.
De l'importance des mots et du langage dans la pratique et dans sa transmission

Le rituel bouddhique traditionnel commence par la délimitation d’'une
aire consacrée, dans laquelle on fait descendre une ou plusieurs
divinités. Ce modele peut s’appliquer a un rituel spécifique du zen,
celui de la « montée en salle » de ’abbé. Pendant son sermon, le maitre
zen se pose comme l'incarnation du Bouddha, il fait revivrein illo
tempore la prédication de Sakyamuni sur le Pic des Vautours. Le rituel
du sermon résume tous les autres, en ce qu'il marque clairement qu'’il
y a, tout comme dans la méditation ou la rumination du kdan, création
d’un espace sacré, une « aire d’éveil » (en sanskrit bodhimanda ; en
japonaisdojo) sur laquelle est censée descendre une force
transcendante. Tous les rites de visualisation ou de confession
consistent a « faire descendre » sur I'aire rituelle le Bouddha (ou les
bouddhas), les bodhisattvas ou autres divinités bouddhiques. Le type
méme du rituel de « descente » bouddhique, trés populaire dans le zen
S6to, est 'invitation de I'arhat Pindola (en japonais Binzuru), 'un des
grands disciples du Bouddha, lors des assemblées monastiques ou du
bain rituel. Cest a cet arhat, en effet, que revient I’honneur
d’inaugurer ces cérémonies et d’attester par sa présence la pureté
d’esprit des pratiquants et le caractere régulier de la cérémonie.

Quand Pindola vient, alors sur les coussins 'empreinte
d’'une personne qui s’est couchée est visible ; dans la
chambre du bain, on voit a des traces que quelqu’un s’est



servi de I'eau du bain'>.

C’est la méme efficacité rituelle dont témoigne 'apparition des seize

grands arhat lors d’une cérémonie pratiquée par Dogen 2 I'Eiheiji'*.

Le rituel zen ne se limitait pas a la performance des cérémonies
annuelles, mensuelles et quotidiennes aux temps forts de I'année
liturgique. Dans la secte Soto en particulier, la ritualisation finit par
gagner tous les aspects de la vie monastique, tous les secteurs de la vie
privée. Mais, en premier lieu, elle affecta la pratique spirituelle par
excellence, la méditation. Si 'on consideére que c’est le corps ou I'esprit
qui devient l'aire rituelle, la méditation assise constitue en effet une
forme d’activité rituelle, une sorte de rituel d’identification.

La méditation assise du zen médiéval doit s’interpréter non comme
une forme d’introspection, mais comme une « re-présentation »
rituelle de I'Eveil primordial, une imitatio du Bouddha : en ce sens elle
est entierement médiatisée par la tradition. C’est précisément au sein
de la secte Sotd que cette formalisation du zazen a atteint son degré
extréme. Ainsi, la ritualisation croissante du zen suggere l'intérét de
considérer celui-ci comme une gestuelle trés élaborée plutét qu'une
doctrine, comme une formalisation, une gestion des postures
corporelles, les quatre « attitudes majestueuses » (marcher, se tenir
debout immobile, assis ou couché). Retenons en tout état de cause que
le rejet apparent de la liturgie bouddhique au profit de la méditation
ne doit pas s'interpréter comme un rejet, de la part des maitres zen, du
rituel en tant que tel, mais bien plutét comme la revendication d'un
rituel épuré, embléme d’une identité sectaire, face aux rituels mélés,
composites, du bouddhisme traditionnel. On trouve également dans le
So6t6 médiéval des formes de méditation ésotérique ou le contenu
psychique prend une grande importance, méme s’il ne s’agit pas
obligatoirement, comme on a voulu le démontrer, d'une influence du
5

shingon®>.
Keizan est certes plus précis que Dogen quand il s’agit de décrire le
contenu concret de la méditation ; il ne se contente pas de formules
poétiques, ou d’allusions nécessairement vagues a la « non-pensée ».
Cela ne I'empéche dailleurs pas de citer a son tour les paroles
attribuées a Rujing, le maitre chinois de Dogen, sur I'inutilité de rites
tels que faire brller de I'encens, se prosterner, réciter le nenbutsu, se

repentir ou réciter les Ecritures'®. Il préne comme Dogen la pratique
exclusive de la méditation assise, shikan taza(litt. « simplement
s’asseoir »), qu’il décrit comme le fait de demeurer « le corps assis sans

mouvement, la bouche sans incantations ésotériques, 'esprit sans



pensée'” ». Toutefois, cette absence de pensée doit se réaliser au sein

méme du rituel.

Les koans jouent aussi un rdle important dans ce contexte rituel.
Comme le souligne Stanley Tambiah, dans son étude sur les aspects
performatifs du rituel :

Qu'ils aient ou non une signification littérale, [...] la valeur
principale de ces dits répétés est leur valeur thérapeutique
comme « mécanismes de focalisation ». Ces formules
répétées comme « supports de la contemplation » ou
inducteurs de transe fonctionnent, non par un assaut direct
sur les sens de l'acteur et en infligeant un colit psychique
immense sur celui-ci ou celle-ci, mais par un emploi
conventionnel illocutoire plus indirect de ceux-ci comme
mécanismes de déclenchement '8,

On a souvent souligné I'importance, dans la maieutique zen, de la
rencontre directe du maitre et du disciple au cours de dialogues,
mondd(litt. « questions et réponses »), trés mouvementés. Mais il faut
insister également sur le fait que, avec l'institutionnalisation du zen,
ces rencontres étaient pour l'essentiel des liturgies parfaitement

orchestrées.

Alors que, dans les monastéres zen officiels relevant du systéme dit
des Cinq Montagnes (gozan), les koans tendaient a devenir un objet
d’étude livresque, dans les autres monastéres (surnommés
collectivement rinka), ils étaient mémorisés et en vinrent a faire I'objet
d’une sorte de fétichisme : on pouvait en effet, moyennant finances,
acquérir des réponses toutes faites aux principaux koans. Linitiation
conférée par un maitre a ses principaux disciples au cours
d’instructions privées finit par consister essentiellement en une
révélation des réponses stéréotypées aux koans classiques. La vente de
ces réponses aux profanes était sévérement critiquée par certains
maitres. C'est ainsi qu'lkkyd Sojun (1394-1481) s’en prend a son
condisciple Y3s6 Soi (1376-1458), devenu abbé du Daitokuji, qu’il
accuse de vendre les questions et réponses des koans a des marchands
d e Kyoto, lesquels pourront ensuite se prétendre initiés. Mais il ne

s’agit 1a vraisemblablement que de voix isolées'.

Par ailleurs, le langage ésotérique et la forme dialogique des koans
envahirent non seulement la sphere de la méditation proprement dite,
mais I'ensemble des autres pratiques et du rituel. On assiste a une mise
en koans, une mise en dialogue de tout le discours bouddhique ou
shint6-bouddhique traditionnel. Deés lors, il parait difficile de



continuer a affirmer que le seul but du kdan est d’induire I'éveil. 11 joue
surtout, de toute évidence, un réle sémiotique et rituel. Les moines
Sotd, en particulier, avaient recours au style hiératique des koans et
aux mondo (dialogues sibyllins entre maitre et disciple) pour légitimer
tous les actes et rites monastiques, de l'initiation aux funérailles. Le
champ de ceux-ci augmenta, débordant largement le terrain du
monasticisme zen pour faire une place de plus en plus grande aux
laics, et relativisant de plus en plus l'idéal de réclusion monastique
proné par Dogen. Utilisés initialement dans les rituels de transmission
ésotérique, les mondd devinrent la marque distinctive d’ordinations
post mortem effectuées au bénéfice des laics. Le style altier de ces
dialogues énigmatiques était en effet propre a évoquer la
transcendance des maitres zen a I'égard de la mort et fournissait aux

postulants a leur succession les mots de passe et la légitimité

recherchés?,

La routinisation des kdans va de pair avec la sacralisation des actes
quotidiens, qui se transforment en séquences liturgiques dont les
moines doivent maitriser non seulement laspect physique ou
technique, mais aussi le sens secret. Ce sens, qui résonne souvent
comme un non-sens a I'attention des observateurs non avertis, est fait
de formules mémorisées au cours de séances initiatiques ou par
I'intermédiaire de documents secrets, les kirigami, « feuilles coupées ».
Cette pratique, sans jamais supplanter celles de la méditation et des
koans traditionnels, vient les doubler, et ce supplément en modifie
profondément le sens. On voit apparaitre, vers 'époque de Keizan, un
nouvel « art de parler » donnant naissance a de nouveaux types de
commentaires (shomono)en langue parlée qui, tout en s’inspirant des
textes zen classiques, en détournent le fonctionnement au profit du

rituel.
La ritualisation du quotidien

La doctrine de I"école SOt se caractérise par une ritualisation intense
de la vie monastique, une tentative de redéfinir toutes les actions
quotidiennes comme sacrées et de fournir des régles strictes, méme (et
surtout) pour les fonctions corporelles les plus triviales. 1l s’agit 1a d’'un
développement extréme de la notion, développée dans le bouddhisme
du Grand Véhicule (Mahayana), selon laquelle le monde phénoménal
ne différe en rien de la réalité ultime - notion qui trouve son
expression dans des formules zen telles que « la pensée ordinaire est la
Voie » ou « cet esprit n’est autre que le Bouddha ». Tous les actes
quotidiens relévent donc en théorie de la sphere du sacré.

La théorie de I'identité de la pratique et de I'éveil, caractéristique du
zen SOtO, a pour effet de sanctifier les formes rituelles traditionnelles
et d’encourager leur préservation. Le rituel est interprété comme une
manifestation de 1’éveil, au méme titre que la méditation, et non

comme une simple routine religieuse. Cette interprétation, qui



prévaut chez certains, sera séverement critiquée par d’autres, qui n’y

voient qu'un retour a la pratique du Petit Véhicule (Hanayana)?'. Au
demeurant, il s’agit d’'une rationalisation théologique, qui masque le
caractere éminemment pragmatique du rituel, dont le but est avant
tout d’obtenir des avantages spirituels ou temporels en cette vie.

Le rituel peut se caractériser comme une formalisation du quotidien,
et cette mise en forme consiste en tout premier lieu en 1’élaboration
d’une gestuelle spécifique. Les gestes ordinaires sont repris dans une
syntaxe gestuelle qui en modifie le sens. La « raison des gestes », pour
reprendre I'expression utilisée par Jean-Claude Schmitt a propos de
I'Occident médiéval, constitue un élément fondamental, quoique

généralement passé sous silence - peut-étre parce que lui-méme
22

silencieux - de la doctrine zen**.

La vie du monastére, fermée sur elle-méme, constitue une sorte de
chambre de résonance pour I'imaginaire individuel. Uindividu y est en
quelque sorte porté par I'imaginaire collectif. Le rituel omniprésent
tend a abolir la coupure entre réel et imaginaire, sacré et profane - ou
en tout cas a la déplacer et a la nuancer. En méme temps, il crée et
maintient paradoxalement la différence qu'il s’efforce d’abolir. Le
pratiquant n’est jamais entierement dupe et, si immergé fiit-il dans le
monde de 1'éveil, il ne perd jamais entierement de vue la réalité
profane, tout ce qui reléve de la vérité conventionnelle. Le réel fait
constamment intrusion, a propos de problémes d’intendance qu'’il
n’est pas toujours facile de sublimer rituellement, par exemple dans
les rapports avec les bienfaiteurs laics qu’il faut savoir ménager et

dont on doit savoir parler le langage.

Dans ce qui précede, on a regroupé péle-méle divers secteurs ou temps
forts du rituel zen (S6td), en incluant sous cette rubrique non
seulement la liturgie proprement dite et les rituels d’ordination, mais
aussi le sermon du mattre, la méditation assise, les « consultations »,
« dialogues » et kdans, enfin, jusqu’aux actes les plus triviaux de
I'existence monastique. Selon cette conception inclusive, aire rituelle
n'est plus un espace sacré, retranché du reste du monde, mais le
champ de tout acte. En gagnant ainsi la sphere privée, la ritualisation
semble effacer la distinction entre sacré et profane, et partant entre
imaginaire et réel, au profit d'une sacralité totalitaire : en lieu et place
de la dichotomie classique (sacré/profane), on en vient a distinguer
différentes zones de sacralité plus ou moins forte, des différences de
tension en quelque sorte.

L’épreuve des faits



Chassez le culturel, il revient au galop. L'idéal intransigeant du zen a
vite d@i se confronter a une réalité récalcitrante. Si la pratique du zen
se veut avant tout désacralisante et démystifiante, on vit trés vite
réapparaitre une tendance sacralisante, qui affecta chaque aspect
- méme les moindres - de cette pratique. Cette sacralisation - qui
allait de pair avec une routinisation - affecta notamment, on I'a vu, les
kdans et, par leur intermédiaire, une catégorie de textes propres au
zen, les « recueils de propos » des maitres. Si 'on ne trouve pas dans
les monastéres zen des archivistes (kike) comme dans le Tendai, par
exemple, on observe toutefois une méme tendance a la sacralisation
des textes que chez ces derniers. Méme des textes en apparence
pragmatiques, comme les régles monastiques, se voient élevés au
statut d’écritures sacrées, a plus forte raison des recueils doctrinaux
comme le Shobogenzo de Dogen, dont la sacralité était telle qu'on le

transmit sous le sceau du secret jusqu’au xvif® siecle.

Sur le plan institutionnel, les monastéres zen, tout en affichant leur
désir d’autonomie, étaient rien moins qu'indépendants. S’ils n’ont pas
connu le sort des monasteres Shingon et Tendai, devenus par la force
des choses des repaires de « moines guerriers », c’est sans doute qu’ils
n'eurent pas besoin de prendre eux-mémes les armes pour se
défendre, étant sous la protection étroite de la caste guerriére (avec
tout ce que cela implique de contraintes administratives et autres).
LU'émergence des grands monasteéres officiels (Gozan ou Cing
Montagnes) transforma le zen d’une religion pour I’élite spirituelle en
religion pour I'élite sociale - mais elle fit aussi de l'institution zen un
rouage administratif du bakufu (gouvernement guerrier). C'est ainsi
que les grands monastéres zen en viennent a jouer des 1'époque de
Kamakura un role diplomatique important dans les relations avec la
Chine (voire, un peu plus tard, avec le Nouveau Monde). Notons, en
passant, que ce rdle était permis par le fait que le zen, a la différence
des autres écoles bouddhiques, était percu comme culturellement
chinois, plutdt qu’indien.

Si la pratique éponyme du zen, le dhydna assis, se chargea (notamment
dans le zen Sotd) de valeurs symboliques qui en firent non pas une
simple forme d’introspection, mais une « imitation » rituelle de la
posture du Bouddha mythique (et non plus simplement historique), il
en alla de méme pour I'autre grande pratique du zen, celle des koans.

On a noté plus haut I'aniconisme présumé du zen. On sait que le zen
critique notamment le culte des reliques. La encore, il y aurait
beaucoup a dire, et il suffit de relever 'existence dans les monasteres
zen de « salles des reliques » (shariden). On peut noter en outre le réle
important que jouent dans cette tradition les « portraits de maitres »
(au sens de représentation des patriarches). On a pu montrer, ailleurs,
le réle cultuel important que jouent ces portraits (chinsg), qui sont
I’équivalent fonctionnel des reliques et reliquaires du Bouddha ou des

patriarches, ou encore des momies des maitres chan??,



Figure 2. Moines en méditation zen au temple d’Elhei-ji,

au Japon.

Au bout du compte, les rituels du zen ne différent guére de ceux des
autres écoles bouddhiques. Par ailleurs, en dépit de la revendication
zen d’'une « transmission spéciale en dehors des Ecritures », la
récitation et I'exégese des textes canoniques, mais aussi bien ’étude
des textes non canoniques, en vinrent a constituer une part
importante de la vie monastique. C'est paradoxalement par
'intermédiaire des monastéres zen des Cinq Montagnes que les
classiques confucéens se sont transmis au Japon, sans doute parce que
ces monasteres, en dépit de leur idéal de spontanéité, étaient déja
fortement imprégnés d’éthique confucéenne. Le systéeme hiérarchique
des Cinq Montagnes, étroitement contrélé par I'’Etat, a joué un rdle
essentiellement éducatif et culturel. Les monastéres qui en
dépendaient étaient devenus des centres artistiques et littéraires, ol

fleurissaient notamment la poésie et la peinture a I'encre de Chine .
Cet essor culturel ne se traduit pas toujours par un déclin de la
pratique, mais il entralne en tout cas une certaine sécularisation de la
doctrine. Au demeurant, les Cinq Montagnes perdirent leur influence
avec la guerre civile d’Onin (1467-1477), et par la suite I'école Rinzai
fut dominée par deux monasteres de Kyoto, le Daitokuji et le
Myoshinji. En s’adaptant aux nouvelles conditions politiques et
sociales, le zen finit par devenir une forme de bouddhisme funéraire,
centrée sur les funérailles des laics et sur le transfert des mérites
permis par le rituel - plutét que sur la recherche personnelle de
I'éveil.

Linstitution zen par excellence, le monastere, a perduré jusqu'a
I'époque actuelle. Quelques grands monasteéres comme le My0shinji, le
Daitokuji, ou le Tofukuji (pour Iécole Rinzai), I'Eiheiji et le Sojiji (pour
I’école Sot5), et le Manpukuji (pour la troisiéme école, plus tardive, du
zen japonais, 1'école Obaku) continuent de nos jours a former de
nouvelles recrues, destinées en principe a I'éveil. Bien qu’ils se soient
transformés, par la force des choses - notamment le besoin de
suppléer a une aide étatique défaillante -, en lieux de tourisme
encombrés, ils se font les gardiens d’une pratique rigoureuse et
restent les témoins d'un passé culturel prestigieux. Mais les novices
qui y font leur apprentissage - rituel et spirituel - les quittent en
général bien avant d’avoir atteint I’éveil, le plus souvent pour devenir
prétres de petits temples provinciaux, ou I'essentiel de leurs fonctions
consistera a pratiquer les rites funéraires pour leurs ouailles. Car le
bouddhisme zen, comme la plupart des autres écoles du bouddhisme



japonais, n’a pu survivre qu’en répondant aux besoins de ses fideles,
plus préoccupés de la mort et d'un éventuel au-dela que d’un éveil

spirituel décidément trop vague et lointain.

Notes

1. Cette institution fut reproduite dans I’école Rinzai au Japon a
I'époque de Kamakura sous le nom de Gozan. Cf. a ce sujet Collcutt,
1981, et 1990, p. 583-652.

2. En réalité, le chan s’était transmis dés I’époque de Heian (794-1185)
au sein de I'école du Tendai, et ce courant avait abouti vers la fin du xii

€ siecle a la constitution d’'une école proprement zen, le Daruma-shi
ou « école de Bodhidharma », qui fut bient6t éclipsée par les écoles
Rinzai et S6t3. Sur cette question, cf. Faure, 1987a, et 1987b, p. 22-55.
3. Suzuki lui-méme dut a diverses reprises concéder que cette vision
d’un zen idéal ne correspondait que de trés loin a la réalité vécue des
monasteres. Toutefois, il n’en continua pas moins d’affirmer que le
rituel n’était qu'une simple excroissance, un accident qui ne remettait
pas en question l'essence du zen. Chez Suzuki comme chez ses
épigones, on discerne une profonde nostalgie pour une spontanéité
originelle, et un dédain prononcé pour toute forme de ritualisme. Sur
cette question, voir Faure, 1993, p. 53-67.

4, Sur Keizan, voir Faure, 1996.

5. Cf. Chokushti Hyakujo shingi, daté de 1338, in T, 48, 2025, 1115a.

6. Cf. Dogen, Bendowa, in T, 82, 2582, 17b ; voir aussi Dogen, 1987, p. 78
et 89.

7 .Louvrage rédigé par Dogen, entre 1231 et 1253, comprenait
75 chapitres auxquels son principal disciple Koun Ejé (1198-1280)
ajouta, selon les souhaits du maitre, 12 autres chapitres « Shinso bon
[Les nouveaux chapitres] ». Ce n’est qu’avec la tentative de retour a la
pensée de Dogen, a I'époque EdD, que le Shobdgenzd est augmenté.
En 1690, il comprend 95 chapitres (édition dirigée par Kdozen),
qu’ensuite Menzan Zuih6 (1683-1769) fit précéder d’un texte de Dogen,

€

retrouvé auxviii ¢ siécle, intitulé Bendowa (cf.Faure, 1987a). Une

premiére édition parut au Japon en 1811, sous le titre Honzanban. Au

début duxx € siécle, le monastére Eiheiji en réimprime une version
exhaustive.

8. Cf. Dogen, Hokyoki, vol. 2, p. 277.

9. Cf. Dogen, Shobogenzo, in T, 82, 2582, 15¢-16a.

10. Ainsi, au cours d’une cérémonie dédiée aux seize arhat, en 1249,
Dogen aurait vu apparaitre des fleurs célestes sur l'autel. Cf.D & gen,
Shobogenzo, T, 82, 2582, 15¢-16a.

11. Cf. Goshiki saiunki, in Sotoshii Komonjo, 1972, vol. 2, p. 191-193.

12. Cf. Keizan shingi, in T, 82, 2589, 424-425,

13. Cf. Lévi et Chavannes, 1916, p. 216.



14. Cf. Ddgen, Jiroku rakan genzuiki.

15. Comme le souligne Héléne Brunner dans un autre contexte, celui
de I'hindouisme : « Linfluence du tantrisme dans le rituel se marque
par la préparation intérieure de l'officiant qui, aprés avoir acquis un
“corps divin”, attire en lui, puis réveille, dans 'image ou il était censé
sommeiller, le dieu, objet du culte. » Cf. Brunner, 1990, p. 302-305.
16.Cf. Zazen ygjinki, inT, 82, 2586, 413b ; ainsi que Keizan Jokin,
Denkoroku, in T, 82, 2585, 404c.

17. Cf. Zazen ygjinki, in T, 82, 2586, 414a.

18. Cf. Tambiah, 1981, p. 141.

19. Cf. Bodiford, 1993, p. 149.

20. Cf. Bodiford, 1993, p. 152-162.

21. Cf. Torei Enji, in T, 81, 2575, 604b.

22. Cf. Schmitt, 1990.

23. Cf. Faure, 1991, p. 148-178 ; Foulk et Sharf, 1993-1994, p. 149-212 ;
repris in Faure, 2003.

24. A ce sujet, voir Colas, 1991.

Bibliographie

Sources

® Chokushi Hyakujo shingi [Régle pure de Baizhang], 1338 [texte
apocryphe attribué a Baizhang], in T, 48, 2025.

® D { gen, Bendowa [Propos sur l'apprentissage de la Voie] , in T, 82, 2582.

® D § gen, Hokyoki [Recueil du miroir de la Loi], in DZZ, vol. 2, Tokyo,
1970.

® D { gen, J i roku rakan genzuiki [Recueil sur les signes auspicieux des
seize arhat], in DZZ, vol. 2, 1970, p. 399.

® D { gen, Rakan kuyd shikimon [Rituel d’offrande aux arhat], in DZZ,
vol. 2, 1970, p. 402-404.

® D { gen, Shobdgenza [Trésor de l'eeil de la vraie Loi], in T, 82, 2582.

® D 5 gen, 1987 : D 6 gen, La Vision immédiate : nature, éveil et tradition
selon le Shobogenzo, trad. du japonais et commentaires par B. Faure,
Aix-en-Provence.

® DZZ :Ddgen zenji zenshii [Les Euvres complétes du maitre zen Dogen]
éd. Okubo D&shi, 2 vol., Tokyo, 1969-1970.

® Goshiki saiunki [Recueil du nuage de cing couleurs] , in S 6tdshii Komonjo
[Anciens documents de I'école Soto], éd. Okubo Déshi, Tokyo, 1972,
vol. 2, p. 191-193.

® Keizan J 6 kin, Denkoroku [Recueil de la transmission de lumiére] , in T,
82, 2585.

® Keizan shingi [Régle pure de Keizan] , in T, 82, 2589.

® T:Taish 6 shinsh i daiz 6 ky 6 [Canon bouddhique de I'ére Taish 6 ], éd.
Takukusu Junjird et Watanabe Kaigyyoku, 100 vol., Tokyo, 1924-
1935.

® T orei Enji, Shiimon mujinto ron, in T, 81, 2575 ; Traité sur l'inépuisable



lampe du zen : Torei (1721-1792) et sa vision de I'éveil , trad. du japonais
par M. Mohr, 2 vol., Bruxelles, 1997.

® Zazen ygjinki [Recueil sur Uapplication de Uesprit a la méditation assise] ,
in T, 82, 2586.

Autres références

® Bodiford, 1993 : William M. Bodiford, S6t6 Zen in Medieval Japan,
Honolulu.

® Brunner, 1990 : Héléne Brunner, « Lhindouisme », in
Ch. Baladier (éd.), Le Grand Atlas des religions. Encyclopeedia universalis,
Paris, p. 302-305.

® Colas, 1991 : Alain-Louis Colas, Poémes du zen des Cing Montagnes,
Paris.

® Collcutt, 1981 : Martin Collcutt, Five Mountains : The Rinzai Zen
Monastic Institution in Medieval Japan, Cambridge (Mass.).

e (Collcutt, 1990 : M. Collcutt, « Zen and the Gozan », in Yamamura
Kozo (éd.), The Cambridge History of Japan, vol. 3.Medieval Japan,
Cambridge, p. 583-652.

® Faure, 1987a : Bernard Faure, Commentaires, inD & gen, La Vision
immédiate : nature, éveil et tradition selon le Shobogenzd, Aix-en-
Provence.

® Faure, 1987b : B. Faure, « The Daruma-shii, Dogen and Soto Zen »,
Monumenta Nipponica, 42, 1, p. 22-55.

® Faure, 1991 : B. Faure, The Rhetoric of Immediacy : A Cultural Critique of
Chan/Zen Buddhism, Princeton.

® Faure, 1993 : B. Faure, Chan Insights and Oversights : An Epistemological
Critique of the Chan Tradition, Princeton.

® Faure, 1996 : B. Faure, Visions of Power : Imagining Medieval Japanese
Buddhism, Princeton.

® TFaure, 2003 : B. Faure (éd.), Chan Buddhism in Ritual Context, Londres.

® Foulk et Sharf, 1993-1994 : Griffith T. Foulk et Robert H. Sharf, « On
the Ritual Use of Chan Portraiture in Medieval China », Cahiers
d’Extréme-Asie, 7, p. 149-212 ; repris in Faure, 2003.

® [évi et Chavannes, 1916 : Sylvain Lévi et Edouard Chavannes, « Les
seize arhat protecteurs de la Loi », Journal asiatique, 8, p. 5-48 et 189-
304.

® Schmitt, 1990 : Jean-Claude Schmitt, La Raison des gestes dans
I'Occident médiéval, Paris.

® Tambiah, 1981 : Stanley Tambiah, « A Performative Approach to
Ritual », in Proceedings of the British Academy , vol. 65, Oxford-New
York, p. 113-169.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des



financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
£3HAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et anthropalogie

SCIEMCES des savoirs, des techniques
SOCIALES et des croyances

que meéthodes et outils

Makon de Ly Recherche en 5 o1 Harmaine

EHME - URIVEIREITE BE CAEH pour "Bdition structurée

[/

DNU enssib’

s b P 0 5 b D U P g toole natlonals supéreurs

el se s dee mlarmation
et des bibothéques

AN
WS o B,

fondation
maison des
sciences

de I'homme

¢ CONCEPTION :
E PFI EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE

RECHERCHE ET

PLATEFORME
AT GEOMATIQUE
£ (EHESS).
c Alewandh & e DEVELOPPEMENT :
Histoine dess scierois ot ches technicpees DAMIEN
LM Bl D HICSS-CRES- MMM
(FOHE RISTERUCCI,
Iz IMAGILE, MY

SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Quelques principes doctrinaux du zen et de son organisation
	Le champ du rituel
	Le paradoxe de la transmission
	De l’importance des mots et du langage dans la pratique et dans sa transmission
	La ritualisation du quotidien

	L’épreuve des faits
	Bibliographie
	Nos partenaires


