
La stemmatologie à laLa stemmatologie à la
quête de la vérité : Karlquête de la vérité : Karl
Lachmann et la genèse deLachmann et la genèse de

la philologie allemande au XIXla philologie allemande au XIXee siècle siècle

Actes du colloque Actes du colloque Spectres de l'éruditionSpectres de l'érudition, , 20182018

Résumé
La philologie allemande a été, durant le xix e et pour une bonne
partie du xx e siècle, dominé par la « méthode de Lachmann » de
l’édition historico-critique des textes. Même si les éléments
principaux de cette méthode basée sur une analyse comparée des
manuscrits d’un texte avec le but de reconstituer son original, ne
sont pas vraiment novateurs et que le philologue allemand Karl
Lachmann (1793-1851) n’ait jamais développé et décrit une
méthode cohérente, ses disciples et successeurs et notamment
son biographe Martin Hertz ont construit autour de Karl
Lachmann un mythe puissant, faisant de lui le fondateur et père
de la philologie moderne. Cette construction passe par une
pensée de Lachmann dominée par une quête de la vérité quasi
religieuse au service du Verbe, mais qui se veut résolument
scienti1que. Lachmann dont le séminaire berlinois forma une
élite de disciples dévoués, est caractérisé par Hertz comme le
père, le prophète et le gardien de la vérité philologique et de la
pureté de la Parole. Dans sa pratique et ses principes
méthodologiques (notamment à travers l’établissement d’un
stemma, d’une 1lière de manuscrit), il recourt à une pensée
généalogique se servant de la métaphore cognitive puissante de
l’arbre généalogique qui favorisera par la suite le développement
d’une école scienti1que en Allemagne. En e7et, cette dernière
réussit à s’imposer en mettant l’autorité de Karl Lachmann
– garant de la pureté des textes et donc de la vérité – à la tête de
son propre arbre généalogique.

René Wetzel

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=167


Le mythe de la « méthode de Lachmann »
Les mythes ont la vie longue et ne sont pas faciles à démonter et
encore moins à e7acer d’une mémoire collective dans laquelle ils sont
fortement ancrés. C’est le cas du mythe qu’entoure la soi-disant
« méthode de Lachmann » et le personnage de Karl Lachmann (1793-
1851) que l’on considère comme le père et fondateur de la philologie
germanique, si ce n’est de la philologie moderne tout court. Pas un
dictionnaire biographique qui ne reprend ce verdict. Et quand
Wikipedia, dans son article français dédié à la philologie, décrit celle-ci
d’emblée comme « une combinaison de critique littéraire, historique
et linguistique » qui « vise à rétablir le contenu original de textes
connus par plusieurs sources, c’est-à-dire à sélectionner le texte le
plus authentique possible, à partir de manuscrits, d'éditions
imprimées ou d’autres sources disponibles […], en comparant les
versions conservées de ces textes, ou à rétablir le meilleur texte en
corrigeant les sources existantes »1, l’auteur de la notice fait encore
implicitement référence à la « méthode de Lachmann » et réduit donc
la philologie à une seule méthode d’édition de textes, faisant ainsi
abstraction d’autres approches éditoriales existantes, sans parler
d’autres conceptions existantes de la philologie.

Cette attribution de l’invention de la philologie moderne et de la
méthode de critique textuelle à Lachmann est aujourd’hui plus que
douteuse. Elle n’est qu’un mythe qui persiste encore et encore, malgré
la preuve du contraire.

Depuis le livre de Sebastiano Timpanaro : « La genesi del metodo del
Lachmann », publié pour la première fois en 1963 2, avec di7érentes
rééditions augmentées jusqu’en 2003 et une édition allemande revue
en 1971 déjà3 – l’édition française ne suivra qu’en 2016 4 –, il ne semble
plus faire aucun doute que cette soi-disant « méthode de Lachmann »
ne fut en fait qu’une condensation voire une simpli1cation de
di7érentes pratiques philologiques existantes depuis l’époque
humaniste. Même le terme et la conception d’archétype que
Lachmann revendique avoir introduit dans l’histoire des sciences pour
désigner le texte le plus proche de l’original qui puisse être
reconstitué par comparaison des manuscrits, remonte en fait à
l’époque d’Érasme et de Scaliger (Scaligero)5. Sachant en plus que
Lachmann n’a jamais réuni et formulé ses observations méthodiques
en une théorie cohérente et que lui-même s’est souvent éloigné de ses
propres principes dans sa pratique d’éditer des textes6, on peut
légitimement se demander de quelle manière Lachmann est-il devenu
le père de la philologie germanique ? Ce domaine de savoir désignait
jusqu’il y a peu l’ensemble de la germanistique, études littéraires et
linguistiques confondues, en faisant de l’approche scienti1que de
Lachmann – et donc d’une certaine manière de penser et de



travailler – non seulement son point de départ, mais son lien commun.
Mais de quel droit ? Commençons par un détour qui nous donnera
l’occasion de dépeindre plus en détail le pro1l du philologue
Lachmann à travers les sources historiques existantes.

Karl Lachmann et son séminaire berlinois
Plusieurs voix convergent, notamment celle du biographe et disciple
du philologue allemand Martin Hertz, pour aJrmer que Lachmann
était, tout au long de sa carrière académique et comme la plupart des
savants de son temps, obsédé par la quête de la vérité qui constituait
pour lui la raison d’être du savant et son ultime but7. Cette quête
détermine sa conception d’une philologie comme science exacte,
capable de remonter quasi mécaniquement la 1liation des témoins
d’un texte jusqu’à l’auteur original, garant de l’authenticité et donc de
la vérité textuelle. Cet objectif détermine aussi l’élitisme de
Lachmann, initiant un cercle de disciples dévoués et luttant sans merci
contre tout ce qu’il considérait être des aberrations, ou des fausses
voies dans les analyses. La quête de la vérité a chez lui quelque chose
de religieux, c’est de l’ordre d’une mission. De même, l’école et sa
tradition qu’il fonde sont une sorte d’église vouée à une religion du
Verbe et de sa pureté. Ce n’est certainement pas un hasard si
Lachmann, qui était aussi philologue classique excellant dans l’édition
d’auteurs latins, entreprit une édition du Nouveau Testament  (1831) et
de la Genèse (1834).

Karl Lachmann n’a pas laissé, on l’a déjà constaté, des écrits traitant de
manière systématique de l’ensemble de son approche
méthodologique. La bonne parole du maître était par contre enseignée
dans le cadre de ses cours et pratiquée lors de ses séminaires. Elle se
transmettait surtout par le réseau de ses disciples. L’un d’eux, le
philologue classique Martin Hertz, publia en 1851, au lendemain du
décès du maître, une biographie de Lachmann 8 qui contribua à
consolider l’image d’un personnage charismatique de la philologie et
qui constitue jusqu’à aujourd’hui la base de toutes les notices
biographiques et de maintes appréciations sur la personne, l’œuvre et
l’approche méthodologique de Lachmann. C’est une sorte de bible qui
1xa une image quasi hagiographique du savant allemand. Dans sa
préface, Hertz dit faire sienne ce qu’il considère former « Kern und
Inhalt 9 », noyau et essence, de la vie de Lachmann en le citant : « Ce
qui surmonte les controverses, c’est la quête sérieuse et sobre de la
vérité10. » Et Hertz justi1e son entreprise biographique comme guidée
« uniquement par amour loyal et gratitude » envers le maître. C’est un
discours quasi religieux. Quand il évoque Philipp Buttmann, avec
lequel Lachmann avait entrepris l’édition grecque et latine du
Nouveau Testament et dont le 1ls prononça l’éloge funèbre de



Lachmann, Hertz caractérise d’ailleurs les deux amis comme des

« serviteur de la Parole11 ». « Quête sérieuse et sobre de la vérité » :
Hertz ne se lasse pas de marteler et de varier cette devise à plusieurs
occasions :

Lui-même ne cherchait que la vérité, elle était son exigence
première et irréfutable ; Mensonge, tromperie, simulacre
lui étaient aussi étrange qu’il les haïssait et dédaignait chez
les autres […] Tous ses travaux et même sa méthode doivent
leur naissance à cette quête sobre et exclusive de la vérité
qui le laissait renoncer à tout ce qui dépassait sa
connaissance. C’est cette base morale profonde davantage
encore que le volume de ses connaissances et de ses
mérites, que l’acuité et la clarté de son esprit qui a fait sa
réputation et qui lui a conféré son importance. Et
davantage encore que la cohérence et la structure
organique de ses études, que l’unité de la méthode, c’est la
quête de la vérité, la haine du paraître et du mensonge qui
laissent considérer sa vie comme harmonique12.

Ou encore, observant que la quête de la vérité de Lachmann avait des
répercussions sur ses moindres gestes, lui dictant jusqu’à sa manière
de travailler, Hertz remarque :

Dans ses actions, il était à tout égard soigneux et précis.
Tout devait être propre, convenable, correct. Ainsi, son
écriture était de petite taille, gracieuse, régulière ; ses
manuscrits étaient nets et tenaient compte jusqu’au
moindres détails des exigences de la mise sous presse. Mais
cette précision ne découla pas de la pédanterie, mais de la
rigueur, d’une base morale qui imprégnait toute sa vie et
toutes ses actions ; partout et dans le plus petit détail, il
recherchait à faire apparaître la vérité. Il ne se permit ni
aux autres de s’en écarter. De cela s’explique aussi la
discipline rigoureuse de sa propre pensée orientée vers la
clarté ainsi que sa discipline de l’expression verbale qui
tend vers la détermination, vers l’acuité ; et par cela
s’explique aussi la manière impitoyable, avec laquelle il
stigmatisa l’indécence, la vulgarité, la bassesse13.

La quête de la vérité était donc la maxime suprême de Lachmann qui
guidait, selon Hertz, toute sa pensée et toutes ses actions. La vérité
étant absolue et objective, aucune déviation ne pouvait être toléré.
L’organisation académique et la conception de la méthode que prônait
Lachmann suivaient entièrement cette logique.



En ce qui concerne l’activité académique, prenons comme exemple
son séminaire de philologie qu’il dirigeait à Berlin et que Martin Hertz
connaissait très bien en tant que participant. Il y régnait « strenge

methodische Zucht 14 », une rigueur méthodique stricte qui faisait la
réputation du séminaire. Chaque participant était amené à préparer
minutieusement une explication de texte et à la soumettre durant le
séminaire aux autres participants et à Lachmann dont le rôle était
celui d’un « chercheur parmi des chercheurs15 », mais dont les
jugements (« c’est absurde », « c’est ridicule »)16 étaient impitoyables
et redoutés. Il dédaignait la méconnaissance et exigeait une stricte
distinction entre ce que l’on pouvait savoir et ce que l’on ne pouvait
pas savoir, n’hésitant jamais à avouer les limites de son propre savoir.
Hertz précise sur ce point : « En e7et, il réclamait de la clarté avant
tout, une conscience sûre des limites de son savoir. Il détestait toute
spéculation, tout tâtonnement, tout raisonnement basé sur la
méconnaissance17. » « Ce qu’il fallait apprendre en suivant le
séminaire, c’était la méthode ; pas l’accumulation des savoirs, et
surtout pas à travers la communication directe du maître, ce n’était
pas le bon endroit18. » « Jamais, Lachmann s’appuya sur sa propre
autorité, mais ne laissait parler que le sujet, et ceci avec une lucidité
sans pareil19. » Il blessa ou découragea évidemment plus d’un de ses
étudiants :

Par contre, celui qui connaissait suJsamment cœur et
nature de cet homme, et qui faisait son autocritique au lieu
d’abandonner, était en mesure d’obtenir cette connaissance
de soi, cet amour strictement scienti1que de la vérité que
distinguait tout particulièrement Lachmann ; il s’habituait à
une interprétation exacte et stricte n’omettant rien par
méconnaissance des choses, et il s’habitua à une critique
qui ne devine et ne tâtonne jamais, mais qui opère partout
selon des principes solides et qui suit une méthode assurée
et clairement définie20.

Les étudiants qui ne se pliaient pas aux attentes et exigences de
Lachmann étaient des « gars » qu’il fallait « kappen 21 », ce qui
littéralement et dans le domaine du jardinage veut dire « tailler »
(notamment dans élagage des arbres, ce qui n’est pas anodin dans le
contexte de l’arborescence stemmatologique qui nous intéressera plus
tard) et donc éliminer. De par la réputation rébarbative et le rigorisme
de Lachmann, le cercle de ses étudiants 1dèles restait assez restreint,
même quand son renom alla en grandissant. Mais il existait « toujours
un petit groupe de disciple 1dèles, enthousiastes et, ce qui est le plus
parlant : conscients22. »

Il s’agit d’une conception extrêmement élitiste de la philologie et de la



science tout court, ainsi que de ses agents. Ces derniers sont des initiés
dont non seulement le cercle restreint prend la structure d’une secte,
mais aussi la violence avec laquelle sont dénigrés les autres traditions
scienti1ques et tout individu qui ne se plierait pas aux exigences de la
méthode de Lachmann et de sa quête de la vérité. On sépare le bon
grain de l'ivraie, on élimine l’ivraie, si elle se trouve au sein du cercle,
comme dans le cas des étudiants qui étaient incapables de comprendre
la méthode du maître et de se soumettre à l’e7ort qui leur était
demandé pour satisfaire aux exigences de la méthode. C’est une
véritable religion du Verbe et de la vérité, avec la seule di7érence
qu’elle prétend ne pas être basée sur une croyance, mais sur le savoir
du texte. Elle se veut tout à fait objective et intelligible. Comme dans
une secte, il y a surtout un maître garant de la pureté de
l’enseignement et gardien de la vérité d’un côté, et des amis et
disciples dévoués de l’autre. Martin Hertz décrit la régénération de ce
cercle d’initiés lorsque Lachmann voit une génération d’amis de plus
en plus décimée par la mort : « Le nombre des siens ne diminuait pas
pour autant. De la nouvelle génération naquirent des adhérents 1dèles
et des disciples reconnaissants. […] Et de ce milieu sortirent
successivement des amis, des amis très proches23. » Il en ressort une
1liation quasi généalogique entre les savants – Moritz Haupt (1808-
1874), par exemple, n’était pas seulement l’élève et le successeur de
Lachmann à sa chaire berlinoise, mais aussi son gendre ! –, une famille
se réclamant de cette souche de la science à laquelle on voit Lachmann
à son origine, même si en réalité les sources de cette lignée sont bien
antérieures au xix e, comme l’a si bien démontré Timpanaro.

 

Ce n’est pas un hasard si on retrouve exactement les mêmes idées de
quête de la vérité, d’objectivité, d’élitisme ainsi qu’une approche
généalogique dans la méthode même de Lachmann, dite de l’édition
historico-critique.

La méthode de l’édition historico-critique
Reprenons la dé1nition que Wikipedia donne de la philologie, mais qui
est en fait une dé1nition de la méthode dite de Lachmann : « Une
combinaison de critique littéraire, historique et linguistique » qui
« vise à rétablir le contenu original de textes connus par plusieurs
sources, c’est-à-dire à sélectionner le texte le plus authentique
possible, à partir de manuscrits, d’éditions imprimées ou d’autres
sources disponibles […], en comparant les versions conservées de ces
textes, ou à rétablir le meilleur texte en corrigeant les sources
existantes.

Lachmann n’ayant jamais donné un aperçu complet de sa méthode, il



est nécessaire de la reconstituer à partir de remarques qu’on peut
trouver dans sa pratique d’éditeur. C’est en faisant ce travail que ses
élèves et héritiers intellectuels ont pu, par la suite, en déduire et
développé une méthode systématique qui met cependant sous silence
le fait que Lachmann n’était pas très cohérent ou, si l’on veut, pas
assez souple dans son approche24.

Le premier à avoir décrit de façon cohérente la soi-disant méthode de
Lachmann, c’est probablement Martin Hertz dans le cadre de sa
biographie. Il s’agit en e7et d’un assez bref aperçu de sept pages
(p. 191-197). C’est probablement ici qu’il faut chercher les origines de
la « méthode de Lachmann » telle qu’on a pu la comprendre pour la
première fois. Il y décrit les trois objectifs de la critique que
constituent recensio et emendatio d’un texte ainsi que la découverte de
son origine voire des contextes de sa genèse dont fait notamment
partie l’auteur. Deux chemins y mènent : « Examen des témoins et, au
cas où ceux-ci se révèleraient incorrects, réduction des faux
témoignages à la vérité25. » Ce sont les deux premiers objectifs –
recensio et emendatio – qui se trouvent au centre de l’activité éditoriale
et qui sont étroitement liés à la méthode de Lachmann. Ils constituent
deux paliers dont le premier, la recensio, est considéré par Hertz
comme « le noyau et l’essentiel de la critique lachmannienne26 ». De
quoi s’agit-il ?

La recensio consiste selon l’aperçu de Hertz (qui emploie ici des termes
juridiques et qui suit des remarques issues de l’édition du Nouveau
Testament de Lachmann 27) en une audition des témoins, en un examen
de leur crédibilité et en une présentation des faits avérés28. Il s’agit de
recenser et de comparer tous les manuscrits connus d’un texte. Il est
évident pour Lachmann (ici cité par Hertz) :

Qu’à partir d’un nombre suJsant de manuscrits dont le
critique aura étudié scrupuleusement les liens de parenté et
les particularités, résulte forcément un texte qui s’approche
dans le détail comme dans son ensemble du texte original
de l’auteur ou de son scribe29.

L a recensio doit pouvoir se faire sine interpretatione 30 , sans aucune
subjectivité et d’une manière strictement mécanique, en suivant des
règles établies. Le critique étudie la genèse du texte « en suivant et en
accompagnant pas à pas la tradition du texte31. Notamment sur la base
des variantes que certains manuscrits ont en commun, le critique a
pour tâche de les grouper en branches de familles pour établir une
véritable généalogie. Nous allons y revenir. Cette généalogie lui
fournit ensuite les moyens pour juger de la valeur de chaque branche
et de chaque membre de la famille et 1nalement de chaque variante
pour l’établissement du texte original. On procède donc par
élimination. Et on ne publiera pas tel quel le meilleur manuscrit : « on



n’agit pas dans l’intérêt de l’auteur quand on le fait esclave d’un seul
manuscrit qui n’est pas forcément bon et jamais parfait, même s’il est

le meilleur32. » On le prendra peut-être comme base de l’édition, mais
on corrigera ses fautes que l’on aura découvertes par les moyens de la
recensio.Toutefois, le texte qu’on obtient par cette méthode – « sans
aucun égard à la signi1cation ou aux règles grammaticales » –
contiendra encore des fautes. L’original étant presque toujours perdu,
c’est tout au plus l’archétype qui le représentera, la version la plus
ancienne qu’on puisse reconstituer – « mais [qui n’est] pas le vrai
[texte]33 ».

Pour accéder à l’auteur et au texte authentique – à la vérité donc –, le
critique sera forcé d’abandonner son objectivité lors de la deuxième
phase du travail éditorial, l’ emendatio, en se servant de son propre
jugement, de son iudicium, pour trancher dans les cas qui ne sont pas
clairs et pour corriger les fautes restantes. « L’objectif de l’  emendatio
consiste en une présentation de la vérité par la résolution des
contradictions34 ». Pour cela, il est d’abord indispensable de savoir ce
qui est vraisemblable, pour « procéder à travers le vraisemblable au
vrai35 ». Ce vraisemblable est présenté au lecteur dans le cadre de
l’appareil critique de l’édition ou dans l’introduction en pesant les
variantes équivalentes et en prenant en considération la spéci1cité et
les intentions que le critique attribue à l’auteur.

Il va de soi que le iudicium du critique doit être extrêmement pointu et
avoir été développé par une formation du type du séminaire berlinois
d e Lachmann. Les coniectiones,eux, ont besoin d’un coup de génie.
Hertz et la tradition lachmanienne les appellent aussi divinationes 36 ,
en faisant du critique le prophète de la vérité philologique. Le critique
avec sa méthode de la recensio, qui est censé être absolument objectif,
devient un artiste non seulement en maîtrisant la technique
parfaitement, mais surtout en dépassant cette pure objectivité lors de
l’ emendatio. Martin Hertz ajoute encore à propos de Lachmann : « La
maîtrise de l’entreprise critique dans toutes ses nuances était chez lui
devenu une pratique véritablement artistique et une virtuosité au
meilleur sens du terme37 ».

Lors de l’évocation des mécanismes qui régnaient au sein du séminaire
berlinois de Lachmann, nous avions vu que le maître s’entourait de
1dèles, d’amis et d’étudiants qui devenaient des amis et formaient une
sorte de famille ou une 1liation qui continua à se propager après la
mort du maître, vénéré comme premier philologue moderne à
l’origine de la méthode critique. Ce cercle était du temps de Lachmann
assez fermé, élitiste, et Lachmann veillait à éloigner les étudiants qui
ne se pliaient pas à ses exigences et qui n’adhéraient pas
complètement à sa méthode. Il procède alors de la même façon quand



il s’agit de sa méthode scienti1que, en particulier lors de la recensio. Là
aussi, il s’agit de faire un tri, d’éliminer les mauvais manuscrits et les
fausses variantes pour 1nalement s’approcher du texte authentique et
de la vérité. Hertz, à propos de la recensio, précise : « Plus la recherche
progresse, plus le cercle des témoins se resserre38. »

La métaphore d’une famille de manuscrits, d’une 1liation de
manuscrits qu’on remonte branche par branche jusqu’à l’origine,
évoque une autre métaphore, celle de l’arbre généalogique, qui en tant
q u e stemma codicum, est devenu le véritable signe distinctif de la
recensio et de la méthode de Lachmann tout court, même si Lachmann,
dans ses propres éditions – et ce n’est guère connu –, n’avait jamais
reproduit de représentations graphiques des 1liations de manuscrits,
et même si l’idée du stemma codicum est bien antérieure à Lachmann et
ses élèves39. L’arborescence des textes dans la tradition
lachmannienne donne alors l’illusion d’une 1liation plus ou moins
claire permettant d’identi1er les meilleurs manuscrits et d’en éliminer
les mauvais dans le choix de variantes. Illusion, en e7et, car, dans la
plupart des cas, les manuscrits perdus sont beaucoup plus nombreux
que ceux qui nous sont parvenus, ce qui rend extrêmement diJcile,
sinon impossible la tâche de l’établissement d’une 1liation. En dépit de
ce fait, les parties d’introduction à des éditions de textes antiques et
médiévaux du xix e et du xx e grouillent d’arbres généalogiques.

La tradition de l’arbre généalogique comme
métaphore cognitive

Je ne peux ici qu’e\eurer la tradition des arbres généalogiques
médiévaux dont l’histoire a été le sujet de Christiane Klapisch-Zuber
dans le cadre d’un essai et d’une monographie bien fournie qu’elle a
consacré à ce sujet40. L’arbre et l’arborescence sont, en e7et,
omniprésents dans la littérature et l’iconographie savantes depuis le
Moyen Âge, mais aussi popularisés par des arbres généalogiques de
toutes sortes. Il s’agit d’une image mentale puissante, associée à des
métaphores suggestives (telles que la racine, le tronc, la branche, la
ramification, les feuilles, les fruits, etc.) permettant d’organiser par des
moyens à la fois diagrammatiques et non abstraits, un savoir
complexe, mais cohérent et d’en dessiner les dépendances voire de
remonter jusqu’à une origine.

A u ix e déjà, on trouve des « arbres du droit » (  arbores juris, arbores
consanguinitatis)dé1nissant de façon théorique entre autre les degrés
de parenté cognatiques ; puis les arbres des généalogies bibliques
(notamment le Compendium historiae in genealogia Christi  de Pierre de
Poitiers à la 1n du xii e , et les représentations de l’arbre de Jessé plus



connus, mais dont l’importance a été fortement relativisée par

Klapisch-Zuber 41) ; ensuite celles des grandes familles aristocratiques
soucieuses de se raccrocher à des racines carolingiennes, romaines ou
troyennes ; mais aussi les arbres du savoir, les arborescences de la
scolastique philosophique et théologique visualisant des
catégorisations logiques et hiérarchiques de toute sorte. L’arbre
généalogique comme « métaphore cognitive42 » et comme moyen de
visualisation qui permet d’organiser hiérarchiquement tout savoir
humain, facilitant ainsi le processus cognitif, prend alors un essor
spectaculaire à partir du xiii e et se propage encore davantage avec les
moyens de l’imprimerie au seuil de la modernité et au-delà.

L e xix e verra un véritable regain d’intérêt dans l’utilisation de
l’arborescence, surtout dans le contexte des sciences naturelles, et
notamment en biologie avec l’élaboration de son système de
taxonomie. On pense évidemment à Darwin et à son arbre
évolutionnaire. Partout, il s’agit de clari1er des liens de parenté, de
remonter une 1liation jusqu’à la source, jusqu’au point de départ. Le
but consiste à élaborer une représentation schématique de ce qui est
perçu comme une réalité, ou, avec les mots de Lachmann, de la vérité
même si la source, le point de départ, l’auteur, reste dans quelques cas
incertains. Les sciences du xix e, tout en nouant (consciemment ou pas)
avec des traditions médiévales, tentèrent de remplacer la croyance
par le savoir. Leurs arbres généalogiques sont établis à l’aide de
méthodes censées être parfaitement objectives. Cette objectivité n’est
pourtant que très relative : la plupart des arbres généalogiques
représente une simpli1cation d’une situation qui, en réalité, est
beaucoup plus complexe. Ainsi, la tradition manuscrite d’un texte
médiéval est presque toujours marquée par des pertes importantes de
témoins (on parle de l’ordre de 50 % par siècle !) rendant
extrêmement diJcile la tâche de suivre les 1liations. Et quand des
scribes se servent de manuscrits de di7érentes branches de l’arbre (on
parle, dans ce cas, de “contaminations”, comme s’il s’agissait d’une
maladie honteuse), l’établissement d’un stemma codicum devient une
mission carrément impossible43.

Si on y ajoute la phase de l’ emendatio qui est dépendante du génie
divinatoire du critique et qui, même si elle est bien argumentée et si
elle se base sur des probabilités et sur le vraisemblable, demande au
lecteur la con1ance en l’éditeur. La quête de la vérité si chère à
Lachmann n’est donc 1nalement qu’une chimère44 aussi empreinte de
subjectivité et de croyance que la quête des scolastiques médiévaux
avec leurs preuves scientifiques de l’existence de Dieu.

Il reste que l’arborescence, comme puissante image mentale



représentant un moyen de rendre visible, évidente et intelligible des
liens de parenté qui mènent à une vérité originelle, est fortement
ancrée dans la pensée de Karl Lachmann. Il n’a même plus besoin
d’une visualisation graphique. Il lui suJt de parler de « tronc », de
« branches », de « rami1cations », de « 1liations », de
« Tochterhandschriften » ou de « Schwesterhandschriften »
(manuscrits « 1lles » et « sœurs »), de « manuscrits jumeaux » etc.
pour évoquer immédiatement l’image de l’arbre et de la généalogie. Et
si, au xix e siècle, les arbres généalogiques et les arborescences de la
science naturelle sont souvent des arbres inversés, se développant du
haut vers le bas – c’est aussi le cas de la plupart des stemmata codicum –,
on renoue peut-être avec l’idée évoquée par Platon dans son Timée.
L’homme, dit le philosophe, est un arbre inversé dont les origines se
trouvent enracinées en-haut, dans le ciel. En effet, l’âme est  ce:

Que Dieu nous [...] a donnée comme un génie, et c’est le
principe que nous avons dit logé au sommet de notre corps,
et qui nous élève de la terre vers notre parenté céleste, car
nous sommes une plante du ciel, non de la terre, nous
pouvons l’aJrmer en toute vérité. Dieu a suspendu notre
tête et notre racine à l’endroit où l’âme fut primitivement
engendrée et a ainsi dressé tout notre corps vers le ciel45.

On trouve, et ce n’est certainement pas un hasard, de nombreux
arbres généalogiques inversés au Moyen Âge déjà, notamment dans le
cas des arbores consanguinitatis et des généalogies aristocratiques et
monarchiques. L’origine recherchée au moyen de l’arbre généalogique
devient ainsi une origine divine représentant une vérité suprême.

Dans le cas de Lachmann, cela vaut autant pour sa quête de la vérité
concernant l’authenticité de ses textes édités que pour la généalogie
des savants et philologues dont il devient, en tant que maître et garant
de la pureté méthodologique et scienti1que, le point de départ,
l’origine, la référence quasi intouchable, car relié à une vérité
suprême. Dans ce contexte, l’arbre est un modèle de pensée très
présent, une métaphore cognitive concrète pour un concept de pensée
abstrait, celui de la vérité et des chemins qui y mènent.

Conclusion
Timpanaro l’avait clairement démontré, Lachmann n’a pas inventé la
méthode qu’on lui prête. Il a puisé dans une tradition qui lui est bien
antérieure. Son mérite est d’avoir simpli1é certaines techniques et
d’avoir fourni une base à une systématisation, propagée par ses élèves
et successeurs qui ont fait de Lachmann leur aïeul, leur référence.
Martin Hertz et sa biographie du maître y contribua certainement. Ses
élèves et adeptes trouvant leur place à la pointe des structures



académiques de di7érentes disciplines académiques, pro1tant du
renom de Lachmann comme éditeur dans le domaine des sciences de
l’antiquité, de la théologie ou de la germanistique naissante, la
méthode historico-critique arriva à se propager assez rapidement pour
s’imposer dans les pays germanophones comme méthode philologique
par excellence. On peut être d’accord avec Sotera Fornaro, quand elle
écrit, dans son article consacré à « Karl Lachmann et sa méthode » :

La philologie constituait alors une caste de professionnels,
une élite à l’intérieur de l’ancienne bourgeoisie qui aspirait
à occuper les chaires universitaires. La science du texte
voulait se distinguer, grâce à son exactitude et son
objectivité, aussi bien de la subjectivité de la critique
littéraire, basée sur les critères du goût, que de
l’historiographie littéraire ; ainsi l’établissement de règles
1xes pour la recensio visait, du point de vue de Lachmann,
à donner aux professionnels de la philologie un guide précis
garantissant la scienti1cité et donc l’uniformité de leur
travail. Sur la base du respect de la méthode commença
donc une sévère sélection des philologues, et la corporation
contrôla par la suite ses membres à travers des instruments
scientifiques (revues, congrès), excluant le cas échéant de la
communauté ceux qui ne savaient pas suivre ou respecter
les règles. La disciplinarisation devint, avec Lachmann et
son élève, gendre, et successeur Moritz Haupt (1808-1874),
pour les professeurs de philologie classique comme de
germanistique, le devoir principal de la philologie
universitaire.46

La méthode de Lachmann n’est pas uniquement une méthode de
travail, c’est aussi un mode de pensée, un habitus académique47. La
recensio est aussi celle de l’établissement d’un arbre généalogique des
lachmanniens et de la sélection de ses bons membres, garantissant
ainsi la pureté de la vérité, d’une doctrine attribuée au patriarche
comme auteur à l’origine de cette généalogie. Le but inavoué était ce
que Fornaro attribue déjà à Lachmann, c’est-à-dire d' : 

Assurer à la Germanistik, la ‘science allemande’ par
excellence, une dignité scienti1que et institutionnelle
analogue à celle de l’ Altertumswissenschaft, en constituant
une communauté scienti1que qui sache se reconnaître dans
une méthode de travail ; une méthode grâce à laquelle les
philologues se distingueraient des dilettantes et des
amateurs de la discipline, ceux qu’on considérait comme
des ‘profanes’ ( Laien) et dont les travaux dorissaient dans
l’atmosphère du romantisme48.

La “philologisation” de la germanistique qui se mit en place à partir de



l a deuxième moitié du xix e et qui domina la discipline pendant un
siècle, est la preuve de l’eJcacité du système mis en pratique par
Lachmann et ses disciples. La secte est rapidement devenue église et ce
n’est que la mise en question de la discipline à la suite des remous de
mai 1968 qui 1nit par avoir raison de la philologie lachmannienne.
Pourtant, le spectre de Lachmann continue à hanter les dictionnaires
et même les couloirs des universités.

Notes

1 . URL : https://fr.wikipedia.org/wiki/Philologie ; consulté le
21/06/19.
2. Timpanaro, 1963.
3. Timpanaro, 1971.
4. Timpanaro, 2016.
5. Fornaro, 2011/2014, p. 2.
6. Cf. l’étude minutieuse de Fiesoli, 2000.
7. Cf. les citations infra.
8. Hertz, 1851.
9. Ibid., première page de la préface non paginée.
10. Ibid. [Toutes les traductions de l’allemand vers le français sont de
René Wetzel]. Hertz cite ici Lachmann, 1839, p. VIII. Il s’agit de la
préface des Philologische Abhandlungen de son ami Clemens August Karl
Klenze que Lachmann édita après le décès de l’auteur. 
11. Hertz, 1851, p. 255.
12. Ibid., p. 199.
13. Ibid., p. 229.
14. Ibid., p. 82.
15. Ibid., p. 84.
16. Ibid., p. 85.
17. Ibid., p. 83.
18. Ibid..
19. Ibid., p. 84.
20. Ibid., p. 85.
21. Ibid., p. 84.
22. Ibid., p. 89
23. Ibid., p. 243.
24. Lutz-Hensel, 1975 ; Weigel, 1989 ; Bein, 2008.
25. Hertz, 1851, p. 191.
26. Ibid., p. 192.
27. Lachmann etButtmann, 1840-1850, ici vol. I, p. I.
28. Hertz, 1851, p. 191.
29. Lachmann, 1820, p. X, cité par Hertz, 1851, p. 192-193.
30. Hertz, 1851, p. 191.
31. Ibid., p. 193.

https://fr.wikipedia.org/wiki/Philologie


32. Lachmann, 1822, p. 103, cité dans Hertz, 1851, p. 192.
33. Hertz, 1851, p. 194.
34. Ibid., p. 196.
35. Ibid.
36. Ibid.
37. Ibid., p. 197.
38. Ibid., p. 193.
39. Ginzburg, 2005, p. 242.
40. Klapisch-Zuber, 2000 ; Klapisch-Zuber, 2003 que je suis pour mon
bref tour d’horizon.
41. Klapisch-Zuber, 2000, p. 223.
42. Cf. Ginzburg, 2005, p. 227.
43. Sans parler des stemmata pour la plupart bipartis, ce qui ne devrait
pas avoir constitué la règle et dé1erait tout calcul de probabilité (cf.
Timpanaro, 2016, annexe 3).
44. On pensera aussi aux nombreuses incohérences, aux infractions
contre les règles, aux « normalisations » de la langue et de la métrique
qui devaient correspondre à un idéal de facto construit arbitrairement.
45. Platon, Timée 90b.
46. Fornaro, 2011/2014, p. 7.
47. Bourdieu, 1984.
48. Fornaro, 2011/2014, p. 7.

Bibliographie

Bein, 2008 : Thomas Bein, Tetkritik. Eine Einführung in Grundlagen
germanistisch-mediävistischer Editionswissenschaft, Frankfurt am Main,
Peter Lang.
Bourdieu, 1984 : Pierre Bourdieu, Homo academicus, Paris, Éditions de
Minuit.
Fiesoli, 2000 : Giovanni Fiesoli, La genesi del lachmannismo , Millennio
Medievale, 19, Bottai, Sismel Edizioni del Galluzzo.
Fornaro, 2011/2014 : Sotera Fornaro, « Karl Lachmann et sa méthode »,
Revue germanique internationale [En ligne], 14, mis en ligne le 24 octobre
2014, consulté le 10 décembre 2019. URL : http://rgi.revues.org/1281 ;
DOI : 10.4000/rgi.1281
Ginzburg, 2005 : Carlo Ginzburg, « Somiglianze di famiglia et alberi
genealogici. Due metaphore cognitive », dans Clemens-Carl Härle (éd.), Ai
limiti dell’immagine, Macerate, Quodlibet, p. 227-250.
Hertz, 1851 : Martin Hertz,  Karl Lachmann. Eine Biographie, Berlin,
W. Hertz.
Klapisch-Zuber, 2000 : Christiane Klapisch-Zuber, L’ombre des ancêtres,
essai sur l’imaginaire médiéval de la parenté, Paris, Fayard.
Klapisch-Zuber, 2003 : Christiane Klapisch-Zuber, L’arbre des familles,
Paris, Éditions de la Martinière.
Lachmann, 1820 : Karl Lachmann (éd.), Auswahl aus den hochdeutschen
Dichtern des dreizehnten Jahrhunderts, Berlin, G. Reimer.

http://rgi.revues.org/1281


C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :  D A M I E N  R I S T E R U C C I ,  I M A G I L E ,  M Y  S C I E N C E  W O R K.  D E S I G N  :  W A H I D  M E N D I L .

Lachmann, 1822 : [Karl Lachmann] [Récension de :] « Berlin, b. Reimer :
Otnit. Herausgegeben von Franz Josef Mone. 1821 », Jenaische Allgemeine
Literaturzeitung, 19, vol. 1, c. 97-124.
Lachmann, 1839 : Karl Lachmann, « Vorrede », dans Clemens August Karl
Klenze, Philologische Abhandlungen, Karl Lachmann (éd.), Berlin,
Nicolaische Buchhandlung, p. I-VIII.
Lachmann et Buttmann, 1840-1850 : Karl Lachmann, Philip Buttmann,
Novum Testamentum Graece et Latine Carolus Lachmannus recensuit, Philippus
Buttmannus Graecae lectionis auctoritates apposuit, Berlin, Reiner.
Lutz-Hensel, 1975: Magdalene Lutz-Hensel, Prinzipien der ersten
textkritischen Editionen mittelhochdeutscher Dichtung : Brüder Grimm - Benecke
- Lachmann. Eine methodenkritische Analyse, Philologische Studien und
Quellen, 77, Berlin, Erich Schmidt.
Platon, 1969 : Platon,   Sophiste ; Politique ; Philèbe ; Timée ; Critias , Paris,
Garnier-Flammarion.
Timpanaro, 1963 : Sebastiano Timpanaro,  La Genesi Del Metodo Del
Lachmann, Firenze, F. Le Monnier.
Timpanaro, 1971 : Sebastiano Timpanaro, Die Entstehung Der
Lachmannschen Methode, Zweite, erweiterte und überarbeitete Audage.
Autorisierte Übertragung aus dem Italienischen von Dieter Irmer,
Hamburg, H. Buske.
Timpanaro, 2016 : Sebastiano Timpanaro,  La Genèse De La Méthode De
Lachmann, Paris, Les Belles Lettres.
Weigel, 1989 : Harald Weigel, ‘Nur was du nie gesehn wird ewig dauern’. Carl
Lachmann und die Entstehung wissenschaftlicher Editionen, Freiburg,
Rombach.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
<nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réAexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/


https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs

	Résumé
	Le mythe de la « méthode de Lachmann »
	Karl Lachmann et son séminaire berlinois
	La méthode de l’édition historico-critique
	La tradition de l’arbre généalogique comme métaphore cognitive
	Conclusion
	Bibliographie
	Nos partenaires


