Exorcismes et phylactéres
byzantins : écrire, énoncer

les noms du démon

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens, Ecritures rituelles,
n°1, 2010

Maria Patera

Résumé

A travers I'examen de certains rituels d’exorcisme non officiels
datant des périodes byzantine et post-byzantine, il s’agira de
s'interroger sur la signification et 'autorité de I'écrit lorsqu’il est
intimement lié a une performance orale. Dans ces exorcismes,
qui peuvent eux-mémes constituer des phylactéres, on énonce en
général les noms du démon tout en stipulant que ces noms
doivent étre écrits en guise de protection. En prenant en
considération les différents cas de figure présents dans les textes,
nous aurons a déterminer le(s) role(s) de ces écrits rituels ainsi

que de leur mise en scene orale.

Le questionnement a 'origine de cette étude porte sur la signification
de I'écrit rituel lorsqu’il est intimement lié a une performance orale.
Qu’en est-il lorsque dans cet écrit que I'on dit, il est clairement énoncé
qu'il faut écrire ce que I'on dit ? Les écrits rituels proposés a I’étude ici
comportent des mises en abime constantes de I'écrit dans l'oral, et
inversement : on lit a haute voix I'écrit dans lequel il est stipulé que
I'on doit écrire ce que l'on dit. Dans ce cas, on ne peut séparer
'écriture de sa performance orale, ni, inversement, la performance
orale de 'écriture. Il s’agira donc de réfléchir sur 'écrit rituel dans sa
mise en scene orale et inversement sur le rituel oral et sa mise par
écrit, ainsi que sur le statut de 1'un par rapport a I'autre.

Parmi les croyances byzantines et post-byzantines relatives a la
naissance des enfants et a ses dangers, on rencontre fréquemment un

étre démoniaque féminin du nom de Gylou dont la fonction principale

était d’attaquer les enfants'. Toute une série de textes, en général sous

forme d’exorcismes, étaient dirigés contre ce puissant et dangereux


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=11

personnage. Nous connaissons ces exorcismes principalement par des

manuscrits datés duxv® auxx® siécle ? ; toutefois, un exorcisme

semblable inscrit sur une tablette de plomb chypriote du début du viii
®sigcle a été récemment publié. En réalité, la tradition que rapportent
ces textes a la réputation d’étre bien antérieure et de remonter au iv®

ou ¢ siecles *.

Les papiers de Gylou

Ces textes contiennent des historiolae, c’est-a-dire des histoires narrées
dans un contexte rituel, qui mettent en scene une figure mythique ou

surnaturelle accomplissant une action ou résolvant un probleme

analogue au probléme humain que le récit se propose de résoudre’.
Par exemple, les exorcismes racontent lhistoire de la créature
démoniaque vaincue par un saint ou un archange et ils servent a la

conjurer.

Comme ces textes se succeédent de maniére continue jusqu’au xx ©
siecle, on a la chance de pouvoir connaitre, du moins dans les cas les
plus récents, I'histoire du manuscrit et préciser la maniere dont il était

utilisé. Les exorcismes figurent en effet dans des manuscrits qui sont

nommés les « papiers deGylou »° les gialloudochartia. Ces

gialloudochartia pouvaient étre écrits par des villageois ou par des
prétres, copiés de manuscrits plus anciens, et soit étre utilisés comme
exorcismes contre le mauvais ceil, la magie, les démons ou des

maladies, soit étre insérés dans des phylactéres que I'on pendait a son

cou’. Les « papiers de Gylou » se trouvaient couramment en la

possession de membres du clergé : plusieurs de nos documents du xix®

et duxx€® siécles appartenaient a des prétres, voire a des hauts

dignitaires de I'Eglise comme des évéques, ou encore a des monastéres
8

Pourtant I'Eglise orthodoxe a officiellement condamné ces croyances

et les pratiques qui leur sont associées’. Au début du xix® siecle, elle a
défendu aux prétres la lecture du « papier de Gylou ». Le risque
encouru d'étre défroqués en cas de désobéissance n’a pas empéché les
popes de s’opposer a la hiérarchie ecclésiale : car ils croyaient en
Pefficacité thérapeutique de la lecture du « papier »'°. Mais I'Eglise
orthodoxe grecque a toujours lutté contre ce qu’elle appelle les
« superstitions » populaires et en faveur de la grande tradition. Elle

considére les utilisateurs de ces exorcismes ou des formules rituelles

domestiques apparentées'! comme des sorciers, tandis que pour ces



derniers de telles pratiques sont partie intégrante de la religion

orthodoxe!? La grande ressemblance entre prieres « orthodoxes » de

la religion officielle et priéres « non-orthodoxes » de tradition

« alternative »'3

a conduit a des situations confuses : le « papier de
Gylou » a été lu par des prétres qui, d’'un point de vue strictement

orthodoxe, auraient dii étre considérés comme des sorciers.

Deux types d' historiolae

Les historiolae contenues dans les exorcismes sont de deux types :
tant6t la créature malfaisante est vaincue par saint Sisinnios et ses
freres, tantot elle est chassée par I'archange Michel. Les historiolae du
type de saint Sisinnios sont généralement construites selon un méme
stéréotype : d’abord les événements sont approximativement situés
dans le temps et dans 'espace, par exemple « sous le régne de Trajan a

Constantinople »'%, Le récit introduit alors Méliténe, une femme dont
les enfants ont tous été tués par Gylou ; Mélitene, a nouveau enceinte,
essaye de se protéger en se réfugiant dans un batiment fortifié,
hermétiquement clos. Les saints freres de Méliténe, Sisinnios et un ou
deux autres viennent lui rendre visite ; Gylou profite de leur entrée

dans le batiment pour y pénétrer, métamorphosée par exemple en

mouche ou en poussiere'®, et elle tue I'enfant nouveau-né avant de
prendre la fuite. A ce moment commence la poursuite de la créature
par Sisinnios et ses fréres, qui finissent par la capturer et I'obliger a
leur rendre au moins le dernier enfant, ce qu’elle n’accepte de faire
que sous la torture. Ensuite, une seconde séance de torture oblige la

démone a révéler aux saints le secret de sa puissance : ses noms

secrets — souvent au nombre de douze et demi'® - qu’elle énumére, et
qu’il faudra écrire pour I'éloigner de la maison du porteur du
phylactere.

La révélation des noms démoniaques est également le point culminant
des historiolae dans lesquelles Gylou est vaincue par 'archange Michel
17, Les historiolae du type de saint Sisinnios mettent en scéne un
épisode précis de la vie de la créature, le meurtre de I'enfant de
Mélitene et sa défaite consécutive consécutive a l'intervention du
saint. En revanche, dans les historiolae du type de saint Michel, c’est
plutdt la description de la créature et de ses fonctions qui est
développée. Larchange n’y combat pas la créature pour réparer un

méfait précis, mais simplement parce qu’il la rencontre et qu’elle est

un démon. Ces historiolae se déroulent toutes a I'identique’® : elles

commencent par la rencontre — forme typique de manifestation des



démons a I'époque byzantine'® — entre la démone et I'archange

Michel ?° descendant du ciel?!. Leffrayante apparence physique de la
créature est alors soigneusement décrite : elle peut avoir des cheveux
longs jusqu’aux talons, des « yeux de feu », des serpents autour du

corps, de la poix sortant de ses narines??, etc. Larchange I'interroge
alors sur sa provenance et sa destination. Dans sa réponse, Gylou

fournit une description de ses fonctions, de ses capacités de

3 et surtout des maux de toutes sortes quelle

provoque?*, principalement ceux des nouveau-nés et de leurs méres 2°.

métamorphose?

Dans plusieurs de ces exorcismes elle précise qu'elle a voulu aussi
s’attaquer au Christ au moment de sa naissance, mais que sa tentative

échoua?®. Enfin, I'archange I'oblige a lui révéler le moyen de se
prémunir d’elle, et la démone énumere alors ses noms et précise,
comme dans les historiolae de saint Sisinnios, qu’il faut les écrire sur un
phylactére pour qu’ils soient efficaces.

Ainsi les humains ignorant les noms de Gylou sont susceptibles de
devenir ses victimes : le pouvoir de la créature réside dans le secret
dont elle entoure ses noms ; une fois le secret divulgué et traité de
maniére adéquate, une fois donc les noms récités dans un exorcisme
et/ou écrits sur un phylactere, Gylou est dépossédée de sa puissance.
Ces noms varient d’une version a l'autre, ainsi que leur nombre qui

peut varier de douze et demi a soixante-douze et demi. Cependant, le

« demi » clét I'énumération des noms dans la majorité des cas?’. Ce
« demi » ajouté signifie qu'on n’en a oublié aucun, que leur
énumération est compléte. Si un nom était oublié, Gylou ne serait pas
totalement exorcisée car elle pourrait revenir sous la forme du nom
oublié. La signification de ces noms est souvent obscure, mais certains
peuvent avoir un sens précis : Gylou est par exemple « menteuse » (

pseudomené) ou « étrangleuse de petits enfants » ( brephopnigousa)?s,

ou encore « mouche » ( muia)?’, forme sous laquelle il lui arrive de
0

pénétrer chez Mélitene *°,
Les textes des deux types se terminent donc de maniére identique par
une application de I historiola a la situation présente : une fois I’enfant
de Mélitene rendu ou la créature vaincue par 'archange, I historiola
fournit aux humains le moyen de se protéger d’elle. L' historiola

fonctionne comme un précédent explicite de ce que I'exorcisme se

propose d’accomplir dans le présent®!. Notons que la majorité des

manuscrits contenant les exorcismes contre Gylou sont pourvus

d’espaces destinés a inscrire les noms des contemporains®Z.

Larchange ou le saint conjure Gylou de ne pas entrer dans la maison



d’Untel, ce qui atteste une application pratique de ces exorcismes>>

, et
parfois nous avons des noms de contemporains précis, et nous savons

le nom du destinataire du phylactére et/ou de I'exorcisme.

Ecrire et réciter

Ce qui nous intéresse ici c’est que l'on écrive les noms que l'on
énonce ; c’est que dans |” historiola on précise que ces noms doivent
étre écrits alors qu'ils le sont forcément puisqu’on les lit au malade a
partir d’'un manuscrit. Les textes précisent (c’est Gylou qui s’adresse a
ses vainqueurs) : « Saints de Dieu ne me torturez pas trop et je jure...
que 1a ol sera écrit votre nom et votre gouvernement reconnu, et mes

douze noms et demi, je n’oserai pas approcher de cette maison, mais je

m’en éloignerai de trois milles »*%. Ailleurs, elle dit : « Si quelqu'un
peut écrire mes douze noms et demi, je n’entrerai pas dans ( ou eiseleusomai
eis) sa maison, dans la maison du serviteur de Dieu Untel qui a cette

pri¢re, ni dans sa femme Une telle, ni dans leurs enfants. Mais que je

sois éloignée de leur maison de soixante-quinze stades »*°. Ou plus

simplement : « Ceux-la sont mes noms, ceux que je t'ai dits, et je ne

nuirai pas a celui qui les écrira sur un phylactére »>°,

Notons qu'il existe un cas intéressant d’exorcisme « double » en
quelque sorte, ot juste apres une historiola du type de saint Sisinnios -
dans laquelle Gylou précise de nouveau que « celui qui aura (ses noms
secrets) dans sa maison ou sur un phylactére », sera protégé d’elle, et
dans laquelle suit I'énumération de ses noms -, elle rencontre

'archange Michel qui lui demande également ses noms, ce a quoi elle

répond que « les saints les ont tous écrits »>7.

Dans certains cas, les exorcismes contiennent uniquement

énumération des noms de la créature, sans historiola préalable’®,
Lélément narratif est alors absent et on se limite a utiliser les « mots
de pouvoir », ceux qui assurent la domination sur la créature, sans
autre contexte ou explication. En revanche les noms y sont

soigneusement énumérés et parfois aussi les contextes d’action

démoniaque dont 'homme doit étre protégé® : « que tu ne pénétres
pas dans le serviteur de Dieu Untel de quelque maniére que tu puisses

vouloir le faire, que ce soit pendant la nuit, ou pendant le jour, ou a

0

I’heure®®, ou 2 midi, ou dans un prétre, ou dans un moine, ou dans un

homme ou dans une femme, ou dans les ténébres, ou dans 'obscurité

41 que tu ne pénétres pas dans le serviteur de Dieu Untel, séjour du

baptéme. Aunom du Peére, et du Fils et du Saint-Esprit, amen. - Car ton



premier nom est Gylou... »*,
1l est méme possible, dans de rares cas, de conjurer la créature non pas
au moyen de ses propres noms, mais, apres la récitation de 1’ historiola,

au moyen de noms de saints et d’anges**, comme on peut écrire sur un

phylactére a la fois les noms démoniaques et les noms saints.

Lorsque ces textes sont contenus dans un phylactére ils ne sont pas lus
mais protégent le porteur par la simple présence des noms inscrits - et
par la présence bien slir de I’ historiola qui fonctionne comme le
précédent réussi de l'action entreprise dans le présent. Dans un

exorcisme provenant d’un manuscrit du xv* siécle, I'écriture des noms
démoniaques est associée a leur énonciation orale : « Je vous prie, dit
Gylou, saints de Dieu ne me torturez pas (...). Et je n’entrerai pas la ot
se trouvera ce phylactére et la ou il sera lu (récité) je ne pénétrerai pas
en cet endroit ; (...) Et si quelqu'un peut écrire mes douze noms, je ne

nuirai pas a cette maison, je ne dominerai pas sa maison, je ne tuerai
44

pas son bétail et je n’aurai pas de pouvoir sur ses membres »**.
Dans cet exemple, il est énoncé clairement qu'il faut écrire et/ou
réciter les noms de la créature. Lexorcisme équivaut au phylactere,
I'oral a I'écrit et inversement. Dans |'exorcisme, 1'écriture transforme
les « mots de pouvoir », les noms démoniaques en phylactere, qui peut
suffire a protéger son porteur et sa maison. En outre, I'exorcisme lui-

méme une fois écrit pouvant constituer le phylactere, on peut dire

que, par I'écriture, le discours rituel devient un objet matériel®® :
'écriture fixe et matérialise ce discours dans tous ses détails et lui
permet de transcender I'espace et le temps limités du rituel, rendant
ce discours constamment actuel, constamment puissant, ce qui

correspond exactement a la fonction d’un phylactére.

Pour expliquer ce souci d’énumération des noms démoniaques, il faut
souligner que I'une des préoccupations majeures de I'exorciste est de
connaitre (de batir ?) la personnalité du démon qu'il combat“® : quel
est son nom, a quelle troupe il appartient, quelle est sa place dans la
hiérarchie des puissances infernales, quelle est sa fonction. Ayant livré
tous ces renseignements, étant repéré en quelque sorte dans le vaste
monde du surnaturel, le démon pourra difficilement, croit-on, résister
aux injonctions, conjurations et menaces qui lui sont adressées. En
effet, dans notre cas, I'archange ou le saint demande aGylou sa

fonction, sa provenance et sa destination et lui fait dire ses noms sous

la menace. 1l est essentiel que l'exorciste connaisse d’abord le nom*’

du démon : il aura ainsi plus de prise sur lui, et le démon ne pourra pas

prétendre devant Dieu que I'ordre donné ne lui était pas adressé. Dans



nos documents, l'action se concentre sur I'effort de faire révéler tous
ses noms a Gylou : les connaitre signifie la contrdler. Lomission d'un
nom signifie que la créature n'est pas entierement exorcisée. Le
pouvoir des noms s’étend a celui de divers saints ou d’anges, dont les
noms sont plus forts que les noms démoniaques et permettent, a qui
les écrit, les prononce ou les posséde, d’exorciser le démon. Ajoutons

que le substantif onoma, « le nom », signifie également « personne » en

grec médiéval®,

Exorcismes et amulettes

Dans les exorcismes du type de saint Michel, une tendance analogue a
la complétude — dire et/ou écrire tous les noms démoniaques — se
manifeste également avec la liste que donne Gylou de ses activités
aussi nombreuses que variées : en mentionnant toutes, ou du moins
une majorité de ses possibilités d’action répertoriées, on prétend
éloigner les maux qu’elle peut provoquer, en méme temps que ses
attaques contre les enfants. Cette liste est en outre une maniére de
signifier 'importance et le pouvoir de cette créature et, par 13, le

pouvoir du saint ou de I'ange qui triomphe d’elle.

En revanche, sur certaines amulettes tardo-antiques ou
protobyzantines®® qui semblent relever de la méme croyance a Gylou,

dans ce cas sous son nom d’Abyzou °°, les inscriptions prophylactiques
enjoignent simplement a « la détestée » ou a Abyzou de partir, au nom

de Sisinnios et/ou de Salomon. En effet, dans le Testament de Salomon,

un texte des premiers siécles de notre ére>!, Salomon vainc un démon

féminin meurtrier d’enfants du nom d’Obyzouth, nom duquel

dériverait celui d’Abyzou °2. Par ailleurs, Abyzou est I'un des noms les
plus courants de Gylou dans les exorcismes des manuscrits byzantins
et post-byzantins, mais également dans celui de la tablette de plomb

du viii® siecle . Enfin, il existe des amulettes plus tardives (x®-xii®
54

siecles), qui nomment également Abyzou et Sisinnios °“.
Sur les amulettes, contrairement a ce qui se passe avec les exorcismes,
on utilise un nom générique (« détestée » ou Abyzou) pour éloigner le
démon. On ne compte pas sur une énumération minutieuse des « mots
de pouvoir » mais plutét sur le pouvoir de 'amulette elle-méme, qui se
dit « sceau de Dieu » ou « sceau de Salomon », se référant au fameux
anneau que Dieu donna a Salomon et qui lui conféra le pouvoir de

soumettre tous les démons®>. Leurs formules se référent donc au
pouvoir de Dieu, de Sisinnios et/ou de Salomon et sont souvent
accompagnées d’une représentation de la défaite de la démone

vaincue par le saint ou le roi®®.

Ces images prophylactiques
remplissent une fonction similaire a celle des historiolae des

exorcismes. L historiola opére une transmission de pouvoir du



domaine mythique de la narration au présent humain ; 'amulette
transmet le pouvoir du « mythe » représenté (par exemple, la 1égende
d’'un saint) dans le présent du porteur. Historiolaeet amulettes

illustrent ces épisodes mythiques comme continuellement,

constamment puissants57.

I est intéressant d’examiner brievement le vocabulaire des

exorcismes. Les verbes qui y sont employés contre la démone sont

« exorciser, conjurer », horkizd, exorkizb 58 aphorkizb. Le sens premier

du terme exorkizé est « obliger quelqu’un a accomplir une action en lui

faisant préter serment ». Selon Louis Delatte °°, 'idée d’exiger un
serment des démons provient des pratiques magiques décrites dans les
papyri et des imprécations inscrites sur les tablettes. Et en effet,

lorsque la démone donne aux saints ses noms et le moyen de les

utiliser, elle jure °° qu'elle n’entrera pas dans la maison du porteur du
phylactere.

Les mots et les instances efficaces

Une autre notion répandue dans les exorcismes est celle du
bannissement du démon ( horizd, aphorizé : « bannir ») ou de sa

poursuite ( ekdiokd : « chasser, pourchasser »)®!

. En outre, sy
retrouvent certaines expressions utilisées également dans des

formules de rituels domestiques grecs modernes, accomplis contre des

sorciéres du nom de Geloudes, pluriel de Gylou 2. Ces expressions
figurent parfois a la fin des exorcismes ou sont énumérés les noms
d’anges et de saints par lesquels Gylou est conjurée. On y invite ces
saints personnages a la « lier », a la « museler/baillonner » et a la

« sceller au plomb ».

C’est le cas par exemple dans un exorcisme du type de saint Sisinnios

provenant d’un manuscrit de la premiére moitié du xvii® siécle .
Apres que la créature a précisé qu’elle n’entrera pas dans la maison de
celui qui pourra écrire ses noms et qu'elle a énuméré ces derniers,
commence une invocation de différents saints personnages appelés a

venir a 'aide du destinataire de 'exorcisme :

« Saints Sisinnios et Syniddros, aidez le serviteur de Dieu Untel et sa
femme Une telle et leurs enfants ayant ce phylactere. Et liez, et scellez
par le plomb toute apparition et tout [esprit] aérien et I'impure Gylou,
qu’elle n’ait ni le pouvoir ni la force de se rapprocher de la maison du
serviteur de Dieu Untel, ni de sa femme Une telle, ni de leurs enfants,
ni de nuit, ni de jour, ni a minuit, ni a midi. (...) Sainte Marina (...) lie et
muselle/bdillonne et vaincs tout [esprit] aérien et démoniaque et
I'impure Gylou, loin de la maison du serviteur de Dieu Untel, et de sa

femme Une telle, et de leurs enfants. Saint Georges, saint Théodore de



Tyr et Général, aidez la servante de Dieu Une telle et son époux et ses
enfants, Et vainquez et chassez et liez et scellez par le plomb tout [esprit]
démoniaque et toute apparition et [tout esprit] aérien et tout esprit
malin, loin de la maison du serviteur de Dieu Untel et de sa femme Une
telle et de leurs enfants...».

Des verbes de ligature sont donc utilisés dans ces exorcismes. Un des

sens du verbe ded est « lier quelqu’un par des moyens magiques »°*.

« Museler », « baillonner » ( phiménd), « faire taire » un esprit est une

habitude courante dans la littérature magique®. Dans I'évangile de
Luc, Jésus menace le démon installé dans un démoniaque en lui disant :

« Tais-toi (sois baillonné), et sors de lui »°, Pour le verbe « sceller par
le plomb » ( molubdénd) la créature, notons que le plomb est le métal
qui sert a sceller les entrées des demeures de Mélitene dans certaines
historiolae du type de saint Sisinnios, ce qui est un moyen d’empécher

Gylou d’entrer dans la tour et de tuer 'enfant nouveau-né®’

. 11 peut
également servir a immobiliser les démons que I'on « scelle au plomb »
comme dans I'exemple mentionné ci-dessus ou plus généralement a

agir sur eux, lorsque l'exorcisme est par exemple inscrit sur une

tablette de plomb®,

Un trait caractéristique de ces exorcismes, c’est le nombre des
personnages qui y sont a I'ceuvre. Les puissantes actions destinées a
contrer les méfaits de la créature sont entreprises a plusieurs niveaux.
Le but est toujours le méme : celui qui entreprend l'action, qui
exorcise donc ou fabrique le phylactere, agit pour protéger une
personne et ses proches contre 'action du démon. Il y a donc un
protecteur, un protégé, le destinataire de I'exorcisme ou du
phylactere, et I'’étre démoniaque porteur de danger. Le protecteur, qui
agit dans le présent, invoque différents saints personnages en
implorant leur aide ; ces personnages agissent d'une part dans I’
historiola, et d’autre part, une fois 1 historiola finie, dans 1’exorcisme
lorsqu’on leur demande leur aide. Une aide qui permet d’agir sur le
démon dans le but de I’éloigner. Le démon subit donc I'action
doublement, voire triplement : il y a I'action qu’entreprend celui qui
fait office d’exorciste ou fabrique le phylactere, bien ancrée dans le
présent, celle des saints Sisinnios ou Michel dans le passé surnaturel
de I historiola et, enfin, celle des divers saints et anges invoqués,
toujours dans le cadre de I'exorcisme, par la vertu de la récitation de I
historiola. Ainsi 'on agit sur le démon de plusieurs maniéres : par le
discours écrit aussi bien que par le discours oral et en réunissant un
nombre important de puissances protectrices. Laccumulation des
moyens se fait de nouveau sentir a ce niveau : comme on essaye de
n’oublier aucun des noms de Gylou et de mentionner la majorité des
maux qu’elle est susceptible de provoquer, on essaye également

d’accumuler le maximum de moyens pour la contrer.

On peut ainsi fabriquer un phylactére en y insérant un exorcisme,



duquel ' historiola stipule qu’il faut fabriquer un phylactere en écrivant
les noms démoniaques. Dans ces exorcismes qu’on peut également
réciter, deux temps s’enchevétrent : le temps de I' historiola de saint
Sisinnios ou de saint Michel qui fonctionne comme le précédent de ce
que l'on veut accomplir en récitant I'exorcisme, et le présent qui peut
étre exprimé par la séance d'invocation de noms saints pour
neutraliser la créature ainsi que par l'introduction dans I' historiola
et/ou dans I'exorcisme des noms de contemporains destinataires de
I'exorcisme ou du phylactére. En outre, il s’agit d’'un acte rituel
doublement efficace qui tire parti a la fois du récit du précédent
comprenant les « mots de pouvoir », de I historiola donc qui peut
suffire en certains cas, et de 'invocation directe des saints auxquels il
est instamment demandé - de maniére, dirions-nous, directive -

d’intervenir.

Lefficacité de ces écrits rituels repose sur I'interaction entre le récit et
I'acte rituel, comme entre ce qui est écrit et ce qui est dit. Pour se
protéger on récite ce qui, pour étre efficace, doit étre écrit. Il y a une
sorte de continuité entre la réalité du récit et la réalité de I'acte rituel,
comme entre l'écrit et son énonciation orale, une continuité qui
repose peut-étre elle aussi sur un souci de complétude ou d’efficacité ;
écrire et réciter les mots de pouvoir est doublement efficace pour se
protéger du démon. Aucun des deux ne suffit en soi, puisque dans
I'écrit il est stipulé qu'il faut réciter, et dans le récit oral qu'il faut
écrire. En revanche, la combinaison des deux reléve d'un souci
d’efficacité, de la volonté de ne rien omettre dans le but de combattre

I'action d’un étre réellement craint.

Notes

1. Pour un bref passage en revue de ces croyances qui concernent non
seulement la démoniaque Gylou mais également les sorciéres
humaines a fonction similaire désignées sous le pluriel de Geloudes,
cf. Patera, 2006/2007. Le nom du personnage variant selon les
manuscrits, nous avons adopté sa graphie la plus courante.

2. Pour leurs publications, cf. Greenfield, 1989.

3. Giannobile, 2004.

4. Sorlin, 1991, p. 425.

5. Frankfurter, 1995.

6. Imellos, 1965, p. 40, n. 4.

7. Cf. par ex. Zervos, 1958, p. 253-254.

8. Cf. par ex. Spyridakis, 1941/1942, p. 61-62 ; Oikonomidis, 1940, p. 65-
70 ; Imellos, 1965, p. 40-41.

9. Voir les exemples cités par Koukoules, 1948-1957, t. I, 1, p. 158, n. 4,
concernant Gylou et les Geloudes (sorciéres a fonction similaire), ainsi

que Koukoules, 1940, p. 10.



10. Cf. Oikonomidis, 1940, p. 65 ; 1975/1976, p. 260 ; Stewart, 1991,
p. 223.

11. Pour les rituels domestiques, cf. par ex. Aikaterinidis, 1990.

12. Stewart, 1991, p. 246 ; Greenfield, 1995, p. 150.

13 .la difficulté de distinguer entre exorcismes ou prieres
« orthodoxes » et non-orthodoxes est soulignée par Stewart, 1991, p.
243, ainsi que parGreenfield, 1995, p. 149, n. 108.

14. Sathas, 1876, p. 573-575.

15.Sathas, 1876, p. 573-575 (mouche) ;Imellos, 1965, p. 43-45
(poussiere).

16. Cf. par ex. : Sathas, 1876, p. 573 et 575 ; Allatius, 1645, p. 126-133 ;
Aikaterinidis, 1990, p. 246-248.

17. Ex. dans Sathas, 1876, p. 576-577 ;Pradel, 1907, p. 275.

18. Cf. Greenfield, 1989, p. 104.

19. Peterson, 1926, p. 109 ; Delatte & Josserand, 1934, p. 212.

20. Le méme type d’exorcismes met parfois en scéne I'archange Gabriel
ou un saint autre que saint Sisinnios : cf. Delatte, 1927, p. 248-249
(Gabriel) ; Sathas, 1876, p. 577 (saint Arsenios).

21. Ou du mont Sinai : cf. Pradel, 1907, p. 275.

22. Cf. par ex. : Sathas, 1876, p. 576-577 ; Imellos, 1965, p. 41-43.

23. Elle prend souvent I'aspect d’un serpent ou d’un dragon : cf. par ex.
Sathas, 1876, p. 576 ; Reitzenstein, 1904, p. 299 ; Pradel, 1907, p. 280 ;
Aikaterinidis, 1990, p. 246-248. Sur la symbolique byzantine associée au
dragon, cf. Auz é py, 2002.

24, Par ex. elle provoque des naufrages, la mort du bétail ou encore la
haine entre prétres : cf.Pradel, 1907, p. 275. Elle sépare aussi les
couples, bouche les sources et brile les aires a battre le grain : cf.
Reitzenstein, 1904, p. 297-298.

25. Elle éveille et fait pleurer les petits, les sort de leur lit, leur troue la
bile, les fouette et les étrangle (cf. par ex. Reitzenstein, 1904, p. 297-
298 ; Delatte, 1927, p. 235 ; Pradel, 1907, p. 275 ; Imellos, 1965, p. 41-43).
Elle provoque les fausses couches, elle gele ou asseche le lait des meres
et leur inflige des plaies (cf. par ex. Spyridakis, 1941/42, p. 61-62 ;
Pradel, 1907, p. 275 ; Sathas, 1876, p. 576-577).

26. Sathas, 1876, p. 576-577 ;Reitzenstein, 1904, p. 298-299 ;Pradel,
1907, p. 280 ; Spyridakis, 1941/42, p. 61-62, etc.

27.Pour les listes de ces noms, cf. Greenfield, 1989, p. 126-142, qui
constate (p. 99) que les textes les plus anciens donnent douze noms de
Gylou, tandis que les plus récents en donnent vingt, voire plus.

28. Aikaterinidis, 1990, p. 246-248.

29. Cf. Sathas, 1876, p. 573-575 ; Delatte, 1927, p. 98-99.

30. Sathas, 1876, p. 573-575.

31. Frankfurter, 1995, p. 466.

32. Cf. Greenfield, 1989, p. 100-101.

33. Insérer les noms des contemporains est également une maniére de
faire le lien entre le temps dans lequel se déroule 1’ historiola et la
situation présente a laquelle s’applique I'exorcisme : cf. Frankfurter,
1995, p. 471.



34, Sathas, 1876, p. 573-575 (ms. du xvi © s.). C’est nous qui soulignons.
35. Allatius, 1645, p. 126-33 (ms. de la premiére moitié du xvii €s.).

6. Imellos, 1965, p. 41-43 (ms. de 1858).

37. Oikonomidis, 1940, p. 65-70.

Cf. Delatte, 1927, p. 98-99 (ms. du début du xviii € s.).

39. Delatte, 1927, p. 130-131 ( ms. du xviii ©s.).

40. Le terme dra peut signifier '« heure », mais également une partie

N

(O8]

&

du jour ou de la nuit (matin, midi, aprés-midi, nuit), ou une saison de
I'année : cf. Dimitrakos, 1964, s.v. La méme série temporelle se trouve
dans le premier aphorkismos lu avant le baptéme : cf. Zervos, 1869,
p. 131.

41. Le terme gnophos désigne le mauvais temps, le temps de brouillard
ou de tempéte, et I'obscurité qui en découle.

42. Delatte, 1927, p. 117 (ms. du xviii €s.).

43. Reitzenstein 1904, p. 297-298 (ms. du xv € s.) ; Delatte, 1927, p. 248-
249 (ms. de 1710).

44, Greenfield, 1989, p. 86-88 (ms. du xv ©s.).

45, Cf. Bott E ro, Herrenschmidt, Vernant, 1998, p. 36.

46. Delatte, 1957, p. 120.

47. Ibidem, p. 145.

48. Ce sens est conservé dans le substantif moderne nomatoi : « gens,
personnes » : cf. Andriotis, 1951, s.v.

49. Barb, 1972, p. 343-357 ; Seyrig, 1934, p. 5-9.

50.Sur les amulettes, le nom se retrouve sous sa graphie d’Abizou,
graphie que 'on retrouve dans les manuscrits : cf. par ex. Delatte,
1927, p. 98-99.

51. Mac Cown, 1922, XIII, p. 43-45.

52. Cf. Sorlin, 1991, p. 426. Les amulettes répercutent la tradition de
Salomon/Sisinnios contre Obyzouth/ Abyzou/Gylou.

53. Giannobile, 2004, p. 729-730.

54.Cf. par ex. Spier, 1993, p. 30, p. 55, n° 33, pl. 3a. On ne peut
évidemment étre certain que le lien Obyzouth/Abyzou/Gylou ait
existé des les premiers siecles de notre ére, date de rédaction du
Testament. Cependant, il semble naturellement établi par la fonction

commune de meurtriere d’enfants que partagent ces personnages.

Beaucoup plus tard, dans un manuscrit du début du xviii € s. (cf.
Delatte, 1927, p. 235) le lien est clairement établi entre Gylou/Abyzou
et Obyzouth, a travers le nom de forme intermédiaire de Abyzouth,
« celle qui est appelée Gylou chez les hommes », personnage
caractérisé par les mémes traits que I’Obyzouth du Testament.

55.Ce qu'il fait dans le Testament de Salomon, ou grice au sceau il
soumet a sa volonté les démons - dont Obyzouth - les uns apres les
autres.

56. Nous n’avons fait qu'évoquer ici ces amulettes pour lesquelles on
pourra se référer, entre autres, a Barb, 1972 ; Matants é va, 1994,

57. Frankfurter, 1995, p. 464.

58. Selon Kotansky, 1995, p. 250, 'usage du verbe horkizé dans le sens



de « conjurer le démon » ne serait pas attesté avant lei “"s. av.n.é. ; il
était surtout utilisé pour contraindre le démon a réaliser une tiche
pour le magicien, souvent dans un contexte de magie érotique. En
revanche, le verbe exorkizd était plutdt utilisé dans un contexte de
guérison, pour contraindre les démons (ou les maladies qu'ils
provoquent) a s’éloigner du patient. Sur I'emploi de ces termes,
notamment en contexte chrétien, cf. Ntantis, 1983, p. 143-151.

59. Delatte, 1957, p. 141-142.

60. Sathas, 1876, p. 573-575 ((omnud) ; p. 576-577 ( exorkizd sou) ; Imellos,
1965, p. 41-43 ( horkon omnud). La démone préte également serment
sans utiliser de verbe le signifiant, mais avec des expressions comme
« par le trone de Dieu (...) je te dis la vérité » (cf. Pradel, 1907, p. 275).
61. Delatte, 1957, p. 144.

62.Ex. chez Aikaterinidis, 1990, p. 244-245 ; Michailidou-Nouarou,
1932, p. 159.

63. Allatius, 1645, p. 126-133. Autre ex. chez Oikonomidis, 1956, p. 19-
23.

64. Cf. Dimitrakos, 1964, s.v.

5. Ex. chez Eitrem, 1925, p. 76-77 ; 1966, p. 38.

66. Luc, IV, 35 : phimdthéti kai exelthe ex autou.

67. Ex. chez Greenfield, 1989, p. 86-88 ; Imellos, 1965, p. 43-45 ; Sathas,
1876, p. 573-575.

N

68. Uexorcisme du viii € s. publié par Giannobile, 2004, est inscrit sur
une tablette de plomb. A propos du plomb et de son utilisation dans les
ligatures, cf. Hopfner, 1921-1924, 1, p. 154, § 608-609 ; Gager, 1992, p. 3-
4 ; Carastro, 2006, p. 167-168. Des formules analogues sont utilisées
dans les rituels de guérison domestiques contre les Geloudes. Ex. chez
Aikaterinidis, 1990, p. 244-245, et Michailidou-Nouarou, 1932, p. 159,
ou l'on lie et bride ces créatures, bien que le plus souvent, on les
« cloue » : cf. par ex. Aikaterinidis, 1964, p. 8.

Bibliographie

® Aikaterinidis Georges N., 1964, « Traditions populaires des
départements de Sitia et de Merambellos » (en grec), Kpnrikr
HNpwtoypovik, p. 3-14.

® — 1990, « Gell6 dans la tradition populaire de la Créte » (en grec),
Enetnpic to0 Ké vrpov Epevvng thig EAMnvikfs Aaoypagpiog, 26/27
(1981/1986), p. 236-257.

e Allatius Leo, 1645, De templis Graecorum recentioribus, Cologne.

® Andriotis Nicolaos P., 1951, Dictionnaire étymologique de la langue
grecque moderne courante (en grec), Thessalonique.

® Auzépy Marie-France, 2002, « Constantin, Théodore et le dragon »,
in K. Nikolaou (éd.), Toleration and Repression in the Middle Ages. In
Memory of Lenos Mavrommatis, Atheénes, p. 87-96.

® Barb Alphonse A., 1972, « Magica varia », Syria, 49, p. 343-357.

® Bott é ro Jean, Herrenschmidt Clarisse, Vernant Jean-Pierre, 1998,



L'Orient ancien et nous. Lécriture, la raison, les dieux , Paris (157 éd.
1996).

Carastro Marcello, 2006, La cité des mages. Penser la magie en Gréce
ancienne, Grenoble.

Delatte Armand, 1927, Anecdota Atheniensia, 1, Textes grecs inédits
relatifs a Uhistoire des religions, Liége (Bibliothéque de la Faculté de
Philosophie et Lettres de I'Université de Liege, 36).

Delatte Armand & Josserand Charles, 1934, « Contribution a I'étude
de la démonologie byzantine », Mélanges Bidez, 1, Annuaire de I'Institut
de Philologie et d’Histoire Orientales et Slaves de I'Université Libre de
Bruxelles, 2, p. 207-232.

Delatte Louis, 1957, Un office byzantin d’exorcisme (Ms. De la Lavra du
Mont Athos, 6 20), Bruxelles (Académie royale de Belgique. Classe des
Lettres, Mémoires, 52).

Dimitrakos Démétrios B., 1964, Grand dictionnaire de la langue grecque
(en grec), 9 vols, Athénes.

Eitrem Samson, 1925, Papyri Osloenses, 1, Magical Papyri, Oslo.

—, 1979, Some Notes on the Demonology in the New Testament ( Symbolae

Osloenses, suppl. 20), 2€ éd., Oslo (18r¢ &d. 1950).

Frankfurter David, 1995, « Narrating Power : the Theory and
Practice of the Magical Historiola in Ritual Spells », in M. Meyer &
P. Mirecki (éd.), Ancient Magic and Ritual Power, Leyde (Religions in
the Graeco-Roman World, 129), p. 457-476.

Gager John G., 1992, Curse Tablets and Binding Spells from the Ancient
World, New York.

Giannobile Sergio, 2004, « Un dialogo tra I'arcangelo Michele e il
demone Abyzou in un’iscrizione esorcistica cipriota », Mediterraneo
Antico, 7/2, p. 727-750.

Greenfield Richard, 1989, « Saint Sisinnios, the Archangel Michael
and the Female Demon Gylou : the Typology of the Greek Literary
Stories », Byzantina, 15, p. 83-142.

—, 1995, « A Contribution to the Study of Palaelogan Magic », in H.
Maguire (éd.), Byzantine Magic, Washington, p. 117-153.

Hopfner Theodor, 1921-1924, Offenbarungszauber, 2 t., Leipzig.
Imellos Stéphane D., 1965, « Exorcismes de Gelld6 de manuscrits
d’Amorgos » (en grec), 'E metnp i ¢ To U Aaoypagiko U A pyeiov, 17, p.
40-52.

Kotansky Roy D., 1995, « Greek Exorcistic Amulets », in M. Meyer &
P. Mirecki (éd.), Ancient Magic and Ritual Power , Leyde (Religions in
the Graeco-Roman World, 129), p. 243-277.

Koukoules Phédon, 1940, « Contribution au folklore crétois sous la
domination vénitienne » (en grec), E netnp i ¢ ‘E tarpeiog Konrik @ v
novd @ v, 3, p. 1-101.

—, 1948-1957, Vie et civilisation des Byzantins (en grec), 6 t. en 9 vol.,
Athénes.

Matants é va Tatiana, 1994, « Les amulettes byzantines contre le
mauvais ceil du Cabinet des Médailles », Jahrbuch fiir Antike und
Christentum, 37, p. 110-121.



® Mac Cown Chester Charlton, 1922, The Testament of Salomon
(Untersuchungen zum Neuen Testament, 9), Leipzig.

® Ntantis Stylianos P., 1983, Expressions de mendace dans les inscriptions
tombales protochrétiennes grecques (en grec), Athénes.

® Oikonomidis Démétrios, 1940, « Le papier de (G)yalou » (en grec), in
Mélanges folkloriques d’Apeiranthos, 1, Athénes, p. 65-70.

® — 1956, « Exorcismes et recettes médicinales d'un manuscrit
épirote » (en grec), Enetnpic To0 Axoypapikol Apxeiov, 8, 1953/1954,
p. 14-40.

® — 1975/1976, « Gelld dans les folklores grec et roumain » (en grec),
Laographia, 30, p. 246-278.

® Patera Maria, 2006/2007, « Gylou, démon et sorciére du monde
byzantin au monde néogrec », Revue des Etudes Byzantines, 64/65,
p. 311-327.

® Peterson Erik, 1926, Eis Theos. Epigraphische, formgeschichtliche und
religionsgeschichtliche Untersuchungen, Gottingen (Forschungen zur
Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments, 41).

® Pradel  Fritz, 1907, Griechische und siiditalienische  Gebete.
Beschworungen ~ und  Rezepte  des  Mittelalters,  Giessen
(Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten, I1I, 3).

® Reitzenstein Richard, 1904, Poimandres. Studien zur griechisch-
dgyptischen und friihchristlichen Literatur, Leipzig.

e Sathas Constantin N. (8d.), 1876, Bibliotheca Graeca Medii Aevi, t. V,
Venise-Paris.

® Seyrig Henri, 1934, « Invidiae Medici », Berytus, I, p. 1-11.

® Sorlin Iréne, 1991, « Striges et Géloudes, histoire d’une croyance et
d’une tradition », Travaux et mémoires du Centre de recherche d’histoire
et de civilisation de Byzance, 11, p. 411-436.

e Spier Jeffrey, 1993, « Medieval Byzantine Magical Amulets and
Their Tradition », Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 56,
p. 25-62.

® Spyridakis Georges K., 1941/1942, « Exorcismes et défixions
magiques de manuscrits crétois » (en grec), Eretnpic o0
Aaoypaikos ’ Apyeiov 3/4, p. 60-76.

® Stewart Charles, 1991, Demons and the Devil. Moral Imagination in

Modern Greek Culture, Princeton.

® Zervos Spyridon (éd.), 1869, Euchologion to Mega, 3¢ éd., Venise.

® Zervos Jean, 1958, « De l'lle de Kalymnos. Traditions - Contes
historiques - Superstitions - Stoicheia - Lieux hantés - Coutumes -
Mauvais esprits » (en grec), Awdekavnoiakov Apyeiov, 3, p. 239-265.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des



sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
£3HAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et anthropalogie

SCIEMCES des savoirs, des techniques
SOCIALES et des croyances

que meéthodes et outils

Makon o Ls Becharche en 5 "

CHRS - URIVEREITE BE CARR paur ‘édition structurée
.
U enssib
strasbourg sl raomion

et des biblothégues

fondation
maison des
sclences
de I'homme

cPrL

(AR
Centre Alexandre-Koyré

Hitoing dhisi S 1 chist technicpue
LIME B4 L HESS-CRES- MBS

CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,

POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).
DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Les papiers de Gylou
	Deux types d'historiolae
	Ecrire et réciter
	Exorcismes et amulettes
	Les mots et les instances efficaces
	Bibliographie
	Nos partenaires


