
Décrire une ville pourDécrire une ville pour
affirmer une identitéaffirmer une identité
Représentations discursives « païennes » etReprésentations discursives « païennes » et

chrétiennes de la ville de Rome à la charnière des IVchrétiennes de la ville de Rome à la charnière des IVee  et V et Vee  siècles siècles

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciensCahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens , , Montrer,Montrer,
démontrerdémontrer, , n°8n°8, , 20162016

Résumé
La physionomie religieuse de Rome à la charnière des iv e et v e

siècles présente un visage en mutation : de nouvelles
composantes, en relation avec la légitimité acquise par le
christianisme, s’insèrent dans un arrière-fond traditionnel
marqué par une certaine continuité. Ce phénomène, inscrit dans
la pierre, se déploie aussi dans le verbe : au travers de ses
différentes dimensions, notamment religieuse, l’ Vrbs est un objet
de discours, parfois en décalage avec la réalité matérielle. Avec
l’appui d’outils conceptuels issus des sciences sociales, la
présente contribution s’attache à analyser comment les auteurs
de cette période (Rutilius Namatianus, Claudien, Prudence, etc.)
élaborent ce discours, en fonction de leur positionnement. Faites
de permanences et de nouveautés, sous-tendues par un esprit de
consensus, d’a)rontement direct ou de substitution feutrée, ces
représentations discursives de l’espace participent à la
construction identitaire et sont, à ce titre, essentielles à étudier.

Avec les progrès de la foi, l’erreur vaincue s’e)ondre. Rome
tout entière, où il n’est plus de place pour le crime et pour
le meurtre, donne ses su)rages au nom sacré du Christ. Elle
se moque des inventions de Numa ou des oracles de la
Sybille ; la foule répond joyeusement « Amen » avec les
saints pasteurs, dans les nombreuses bergeries du royaume
de Dieu. Une sainte clameur de louanges au Dieu éternel
frappe la voûte du ciel ; les temples du Capitole chancellent,
frappés à la cime. Dans ces temples désertés, les
répugnantes idoles tremblent, frappées au cœur par les

Vincent Mahieu

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=115


pieuses clameurs, renversées par le nom du Christ ; les

démons terrorisés quittent les sanctuaires abandonnés1.

Du faîte du palais [du Palatin] on domine les Rostres, et son
entourage de temples est comme un cercle de dieux en
faction pour veiller sur lui. Au-dessous du sanctuaire du
Jupiter Tonnant, l’œil ravi voit les Géants suspendus à la
Roche Tarpéienne, les portes ciselées du Capitole, les
étendards qui >ottent jusqu’aux nues, les temples pressés
qui remplissent l’espace, le sol planté de colonnes
qu’ornent en grand nombre des poupes de navires, les
édi?ces étagés sur les collines où la main de l’homme a
encore ajouté à la nature, une quantité en?n d’arcs de
triomphe fastueux et ornés de dépouilles !2

Les images mentales de la ville de Rome qui se forment dans notre
esprit, à la lecture de ces deux textes, s’avèrent pour le moins
contrastées. Et pourtant, ces derniers sont contemporains et
s’adressent tous les deux à une audience ou à un destinataire chrétien.
Le premier est extrait d’un poème composé en 405 à l’occasion du
natalis de S. Félix de Nole par Paulin, fervent croyant qui, à la manière
d’un moine, consacrait désormais sa vie au Christ3. Le second provient
d’un éloge de Claudien, poète de cour à l’orientation religieuse
traditionnelle, rédigé à l’adresse de l’empereur chrétien Honorius,
pour son sixième consulat en 404, et lu à Rome devant celui-ci et un
parterre de sénateurs4. Aucun des deux n’avait tout à fait tort, ni
entièrement raison. Poser la question du degré de crédibilité de ces
témoignages se révèle essentiel si l’on veut les exploiter dans l’optique
d’une description monumentale de la cité5, mais elle n’en fait pas
surgir l’enjeu véritable, celui d’une production identitaire portée par
des représentations discursives de l’espace6.

Le contenu identitaire ne constitue en e)et pas une donnée
monolithique ; il épouse des contours di)érents en fonction du
contexte d’énonciation et de production des supports au travers
desquels l’identité se donne à voir. Ces identités se manifestent, se
cristallisent d’autant plus que les individus et les groupes qui en sont
porteurs se trouvent en interaction, en opposition, en concurrence. Le
poids croissant au iv e siècle et la place prééminente dans la première
moitié du v e siècle d’une nouvelle appartenance chrétienne, qui se
traduisirent également dans l’espace, dans le contexte de la ville
hautement symbolique et à la résonance profondément traditionnelle
qu’était Rome, fournissent, pour ce phénomène, un champ d’études
essentiel.



Les témoignages que l’on possède de cette époque et qui expriment un
rapport à l’espace peuvent prendre la forme de passages assez
substantiels où l’auteur entreprend une description de la Ville (éloges

de cité7), mais ils peuvent parfois se résumer à quelques mots et à une
place secondaire au sein d’un développement plus large8. Dans la
perspective qui nous occupe, ne pourront être que béné?ques pour
leur examen les clés de lecture issues de la sociologie et de la
géographie sociale dont les spécialistes ont déjà approfondi la question
de l’espace, de son marquage et de l’identité.

La présente contribution s’articulera en deux parties. Dans un premier
temps, il s’agira de poser une série de concepts et de proposer des
ré>exions, empruntés aux disciplines précitées, tout en les croisant
essentiellement avec des témoignages relatifs aux représentations
païennes du territoire romain pour permettre un éclairage réciproque.
Dans le second point seront exposés quelques traits de l’image du
territoire de Rome telle qu’elle est redéfinie par les chrétiens.

Espace, marquage et identité
Parmi les chercheurs en sciences sociales qui se sont intéressés à
l'espace, Guy Di Méo, sur lequel nous nous appuierons principalement,
a cherché à dégager une sorte de triangle interactionnel au centre
duquel on peut placer l’identité et dont les trois pôles sont : le sujet
humain, la société et l’espace géographique9. Il est un fait que les
sociétés entretiennent avec leur espace une relation à caractère
identitaire, une relation territoriale qui, en un jeu de réciprocité,
participe à consolider des identités sociales, voire à les former. Par
ailleurs, « lieux et territoires ont comme toute chose un double statut
de réalité et de représentation », précise Guy Di Méo (2002, p. 179).
Dans le cadre de cette contribution, nous nous focaliserons sur le
versant des représentations et ce, au travers des discours. Il serait en
e)et possible d’ausculter ces représentations par un autre biais, celui
de l’iconographie. Dans un contexte comme dans l’autre, les éléments
de l’environnement mis en évidence sont perçus comme autant de
« marquages » spatiaux. Or, ceux-ci constituent « la matérialisation
d’une appropriation de l’espace ou comme le vecteur (matériel) de
légitimation d’une appropriation de l’espace10 ». Par suite, on
comprendra que le marquage peut participer de la violence
symbolique, au sens où l’entendait Pierre Bourdieu, « lorsqu’il inscrit
dans la durée l’aTrmation de formes d’appropriation de l’espace, dont
le caractère socialement arbitraire ?nit par ne plus être perçu, en
évitant donc le recours permanent à la force pour imposer un pouvoir
sur un espace donné »11. Toutefois, aucune violence symbolique n’est
parfaite et les formes dominantes de marquage doivent faire face à des



formes minoritaires, dissidentes12. Dans certains cas extrêmes, leur
statut s’inverse. Les temples romains qui contribuaient à légitimer
l’ordre religieux, civique et politique de la cité ont été
progressivement remplacés par des églises qui en sont venues à
remplir un rôle similaire mais soutenant une organisation religieuse et
politique différente.

Parmi les formes géographiques impliquées dans des processus
identitaires, on en pointera trois essentielles : le cadre naturel, le
territoire et le lieu. Le premier a beau être une donnée qui s’impose, il
n’empêche pas les groupes humains de l’exploiter à leur manière dans
une production identitaire. Rutilius Namatianus 13, un aristocrate
traditionaliste, qui compose son De reditu suo , un opus en hommage à
Rome et l’Italie qu’il doit quitter pour rentrer dans sa Gaule natale, à la
fin des années 410, écrit à propos de l’ Vrbs dont il s’éloigne :

Et ce lieu, là-bas, qui contient la citadelle souveraine et la
capitale de l’univers, ce n’est pas l’indice de la fumée qui
me le fait reconnaître […], mais une zone plus éclatante,
une région sereine du ciel marquent le faîte splendide des
sept collines14.

Les « sept collines » ne constituent pas la simple description d’une
situation géomorphologique – à laquelle d’ailleurs elles ne
correspondent pas parfaitement, résultant d’une construction, selon
certains varronienne, avec sa part d’in>uence pythagoricienne –, mais
elles sont devenues synonymes de Rome ; elles renvoient à leur place
dans l’organisation sociale, politique et religieuse du territoire ; elles
évoquent l’épaisseur historique et mythologique de la Ville15. La
projection mythologique de cette con?guration naturelle est poussée
plus loin par Claudien, dans son panégyrique en l’honneur de Stilicon
pour son consulat de l’an 400 : « ses sept collines imitent les zones de
l’Olympe »16, déclame-t-il.

Lorsqu’un groupe s’approprie délibérément et matériellement un
espace, ce dernier devient un territoire, c’est-à-dire « un remarquable
champ symbolique, semé de signes qui permettent à chacun de le
reconnaître et, en même temps, de s’identi?er au groupe qui
l’investit »17. Dans le discours, ces signes peuvent faire l’objet d’une
sélection pour convoquer une identité, pour permettre l’identi?cation
d’un groupe. Intéressons-nous à ceux qui remplissent l’éloge succinct
qu’Ammien rédige pour rendre compte de la visite, en 357, d’un
Constance II curieux et impressionné, qui avait parcouru la ville sur un
mode triomphal :



Aussitôt entré à Rome, foyer de l’Empire et de toutes les
vertus, il vint aux Rostres et resta confondu devant le
forum si glorieux de l’antique puissance romaine, et de
quelque côté qu’il portât les yeux, il était ébloui par les
merveilles accumulées. […] Puis, entre les sommets des sept
collines, contemplant les quartiers de la cité et ses
faubourgs établis sur les pentes et les terrains plats, il
pensait que ce qu’il avait vu d’abord l’emportait sur tout le
reste : ainsi le sanctuaire de Jupiter Tarpéien, qui domine
tout comme le ciel domine la terre ; des thermes aux
constructions grandes comme des provinces ; la masse de
l’amphithéâtre consolidée par un bâti en pierre de Tibur, et
dont le regard de l’homme n’atteint que diTcilement le
sommet ; le Panthéon, semblable à un quartier qui serait
arrondi, et sa coupole d’une hauteur grandiose ; les
colonnes élevées, qui se dressent avec leur plateforme
accessible et portent les images des anciens empereurs ; le
temple de la Ville et le Forum de la Paix, le théâtre de
Pompée, l’Odéon, le Stade et, parmi ceux-ci, les autres
ornements de la Ville Éternelle18.

On retrouve l’élément des « sept collines » et la mise en évidence du
caractère technique prodigieux de certains bâtiments. Ammien avait
conservé un attachement à la religion traditionnelle19 et pourtant on
peut quali?er ce passage de relativement « neutre » sur le plan
religieux. Certes, il fait appel au sanctuaire du Jupiter Tarpéien, au
Panthéon et au temple de la Ville mais n’insiste pas outre mesure sur
la présence divine en leur sein. Le Panthéon est surtout mis en avant
pour la maîtrise de sa coupole qui fait encore forte impression au
visiteur contemporain. L’auteur convoque le temple du Capitole parce
qu’il constitue le point le plus saillant du territoire urbain et abrite la
demeure du protecteur de la cité par excellence, tandis que le temple
de l’ Vrbs forme la matérialisation de l’entité virtuelle que sont le
territoire de Rome et la communauté de ses citoyens. Ces trois
monuments sont par ailleurs noyés dans une énumération d’édi?ces
qui soulignent les traits caractéristiques de la vie dans la cité antique :
fora, thermes, jeux… Dans cette sélection, on notera en revanche
l’absence totale d’allusion aux édi?ces chrétiens alors que les
basiliques du Latran et du Vatican rivalisaient avec leurs consœurs
civiles du centre, en particulier celle de Maxence et Constantin. Cette
remarque mène à une autre observation : Ammien prend le parti de ne
pas non plus mentionner les constructions récentes non chrétiennes.
En revanche, il commence par évoquer le Forum républicain pour
exalter « l’antique puissance romaine ». Sur la base de ces constats,
quelle identité l’historien latin semble-t-il mobiliser au travers de son
compte-rendu de la visite impériale ? Apparemment celle d’une
communauté civique au sens large, en continuité avec sa forme passée
perçue comme harmonieuse, en excluant donc toute fracture



religieuse ; une référence à la piété de ses membres semble logique

sans pour autant qu’Ammien ne s’appesantisse sur son contenu20.

Bien que tous deux possibles appuis identitaires, le territoire et le lieu
relèvent d’une logique di)érente, soulignée par Guy Di Méo (2002,
p. 179) :

Le lieu se dé?nit donc, avant tout, par la continuité de ses
composantes, par la contiguïté des points qui le composent,
par le principe de coprésences d’êtres et de choses porteurs
d’un sens socio-spatial particulier. Le lieu véri?e une
métrique topographique […], alors que le territoire, plus
représenté et virtuel que strictement borné, fait plutôt
appel à une métrique topologique et à une organisation en
réseaux.

Cette caractéristique du territoire peut expliquer la faculté à l’étendre
symboliquement. C’est le cas pour l’image de Rome et l’on pourrait
distinguer un double mouvement dans le discours. D’une part, certains
auteurs ont tendance à dessiner une extension horizontale,
consécutive à la nature de cette ville devenue Empire. Claudien
quali?e l’ Vrbs de « plus grande cité qui existe sous la voûte céleste »,
si bien que « l’œil ne saurait en mesurer l’étendue »21. Dans la même
veine, Rutilius proclame à propos de Rome :

C’est que tu étends ta muni?cence jusqu’où atteignent les
rayons du soleil, partout où l’Océan agite le cercle de ses
>ots. Pour toi roule le char de Phébus lui-même, qui
embrasse toutes choses ; chez toi se lèvent, chez toi se
couchent ses coursiers22

suivant une formule qui n’est pas sans rappeler les mots que l’on prête
généralement à Charles Quint au sujet de son Empire, lui qui recourait
fréquemment, dans sa communication politique, à l’image solaire
héritée des Anciens23. Rutilius, à vrai dire, n’est pas plus original : il
puise lui-même cette image dans un héritage rhétorique, comme on
peut le constater en lisant, par exemple, un passage analogue d’Aelius
Aristide dans son éloge de Rome 24. D’autre part, une terminologie
accentuant la verticalité de la cité est régulièrement adoptée25, un
trait argumentatif qui n’est pas non plus sans antécédents26. On peut
la saisir dans le passage d’Ammien précédemment cité : le sanctuaire
du Capitole, « qui domine tout comme le ciel domine la terre » ;
l’amphithéâtre « dont le regard de l’homme n’atteint que diTcilement
le sommet » ; la coupole du Panthéon « d’une hauteur grandiose ».
Claudien franchit un degré supplémentaire en parlant de « ses édi?ces



resplendissants d’or, [qui] rivalisent avec les astres dont ils

approchent »27.

Cette double extension participe à la construction d’une conscience
romaine de domination e)ective (horizontalement) et de supériorité
(verticalement) sur les autres hommes. Une supériorité qui con?ne
presque à du divin, comme le laissent entrevoir les références au
domaine des astres, de la voûte céleste. Elle donne en tout cas
l’impression que la Ville représente le véritable relais avec le monde
des dieux. Rutilius se montre à ce sujet assez explicite : « Écoute, ô
reine si belle d’un monde qui t’appartient, ô Rome, admise parmi les
astres du ciel ! Écoute, mère des hommes, mère des dieux, nous
sommes proches du ciel grâce à tes temples ! »28. Divum domus, se
contente d’aTrmer Ausone au sujet de l’  aurea Roma dans l’unique et
très brève phrase stéréotypée relative à cette cité occupant le premier
rang ( prima urbes inter) dans son Ordo Vrbium Nobilium 29.

Malgré une corporéité plus évidente et davantage con?née, les lieux
peuvent également être exploités à des ?ns identitaires. En anticipant
quelque peu la seconde partie consacrée à l’identité chrétienne, on
peut en trouver une belle illustration dans le poème dédié aux apôtres
Pierre et Paul et composé par le chrétien Prudence30 dans les toutes
premières années du v e siècle. Le contraste entre les descriptions des
deux basiliques apostoliques est intéressant. Dans la première
description, l’auteur se concentre sur les abords naturels du Tibre et
sur une source intégrée au site, ce qui lui permet de créer une
atmosphère d’intimité et de suggérer des notions bibliques ainsi que
des réalités liturgiques31 qui rassemblent la communauté des
chrétiens. Quant au portrait de la basilique paulinienne, il est
davantage axé sur l’impression extérieure qu’elle renvoie et qui
témoigne de la consistance et de la reconnaissance d’une
communauté, de l’ampleur de ses moyens et de l’implication
impériale. À un premier portrait qui fait appel à ce qui relie
intérieurement et spirituellement les membres de la communauté, à la
manière d’initiés, répond une seconde image qui leur permet de
s’identi?er à un groupe qui possède du pouvoir, de la richesse et une
reconnaissance extérieure32.

Une caractéristique essentielle de la notion d’identité réside dans le
fait qu’elle ne constitue pas une entité ?gée, indépendante, mais
qu’elle est mouvante et ne se capture que comme une sorte
d’instantané. Il est plus pertinent de la voir comme « des bricolages
sociaux en constant remaniement, directement in>uencés par les
circonstances du moment ». Ce qui n’empêche pas que le contenu
identitaire soit marqué par des permanences, mais « cette tradition ne



devient active qu’à partir du moment où elle est revisitée et actualisée

par les problématiques du présent33 ». Par conséquent, le contexte de
production et le positionnement du curseur entre individuel et
collectif permettent de saisir avec davantage d’acuité l’enjeu
identitaire des discours sur l’espace.

Claudien, poète de cour, se trouve au service du pouvoir. Or, pour les
détenteurs de ce dernier, le territoire, dans sa matérialité et sa
représentation, o)re, par son processus identitaire, « l’opportunité
d’une mise en scène eTcace, d’une aTrmation de légitimité34 ». Cette
ré>exion se rapproche naturellement de ce que l’on disait plus haut
sur la « violence symbolique ». Développant une vision antiquaire de
la Ville, le panégyriste donne donc à voir « la Rome dont le pouvoir a
besoin », pour reprendre la formule de Vincent Zarini (2007, p. 14),
u n e Rome qui doit rencontrer les attentes des notables païens et
chrétiens de l’audience. Dans son discours pour Honorius (cf. supra),
les temples visibles du Palatin, qui se pressent sur le forum, sont mis
sur le même pied que les monuments rappelant la vie politique, la
culture historique et mythologique et la gloire militaire de la Ville. À
l’exception du Jupiter Capitolin, comme chez Ammien, aucun temple
n’est individualisé. C’est surtout leur beauté et leur richesse qui sont
mises en exergue, comme pour symboliser l’éclat et la puissance
continue d’un modèle et d’une communauté auxquels tous peuvent
encore s’identi?er. Les temples se veulent des références à une culture
commune35. Il semble se placer ici résolument dans l’optique de
l’identité collective dont la production « revient bien souvent à
fabriquer un mythe mobilisateur renforçant l’image (fausse ?) du
groupe territorialisé en tant que totalité uni?ée, au-delà même de ses
diversités et de ses clivages réels36 ».

Bien qu’il ait lu Claudien37, la perspective suivie par Rutilius
Namatianus se révèle di)érente, marquée par un militantisme
religieux38. Profondément touché par la chute de la cité sous les coups
des barbares et animé par un sentiment de menace face aux
transformations religieuses qui secouent l’Empire, l’aristocrate
provincial produit un récit de voyage à la première personne. Cette
œuvre fonctionne comme un pendant aux récits de pèlerinage
chrétien qui ont émergé au iv e siècle, estime à juste titre Joëlle Soler
(2005). Rutilius veut réaTrmer le caractère sacré non seulement des
temples, resplendissantes demeures des dieux parmi les hommes39,
mais également, par extension, de la Ville même40, elle qui épouse un
rôle de liaison comme on l’aTrmait plus tôt. Parallèlement, il loue, à
travers la description de Rome, la domination romaine dans le
domaine militaire, des mœurs, des savoirs, etc., qui découle en réalité



du respect d’un principe premier, celui d’une attitude religieuse
conforme. Si les vers de Rutilius transcrivent une réaction personnelle
face à une appropriation matérielle et discursive chrétienne de
l’espace et, plus globalement face à ce qu’il perçoit comme une perte
de légitimité de la Rome traditionnelle, ils sont néanmoins destinés à
être partagés par un cercle de pairs41 et se doivent donc de faire écho
à une vision collective.

La redéfinition chrétienne
La lutte pour l’appropriation symbolique d’un territoire implique bien
souvent une opposition et une déconstruction de l’appropriation
considérée comme adverse. L’idée est ramassée dans une formule
concise de Guy Di Méo (2002, p. 178) : « Très souvent, donc, l’identité
se pose en s’opposant ». Ces contrastes disent alors autant de l’identité
que le protagoniste cherche à dé?nir que de celle dont il s’évertue à se
distancier. Inévitablement, l’appropriation chrétienne du territoire de
Rome s’est opérée, en grande partie, en regard de l’image classique de
l’ Vrbs – en tout cas telle qu’elle était perçue par ces auteurs chrétiens
–, fonctionnant comme un repoussoir ou un référent à transformer.
Elle re>ète une nouvelle vision de la cité et, par un jeu de miroir,
parfois déformant, elle réfléchit l’image, l’appropriation « adverse ».

À l’orée du v e siècle, Jérôme envoie une missive à Laeta42, une dame
chrétienne de l’aristocratie romaine, pour l’exhorter à élever son
enfant, issu d’un impar matrimonium 43, suivant les préceptes de la
nouvelle religion. Il s’agit dès lors de fractionner schématiquement la
société et de démontrer que l’identité d’un des deux groupes est vide
de substance ou, à tout le moins, que celle-ci se révèle obsolète. Il
recourt alors à l’image suivante :

On se fait chrétien, on ne l’est pas de naissance. Les ors du
Capitole s’écaillent, la suie et les toiles d’araignée
recouvrent tous les temples de Rome, la ville est remuée
jusqu’en ses assises, les houles populaires passent devant
les sanctuaires à demi ruinés et déferlent vers les tombeaux
des martyrs. Si l’intelligence ne suTt pas à forcer la foi, que
du moins le respect humain y réussisse !44

Ce n’est pas un hasard si Jérôme prend en premier lieu pour cible le
sanctuaire du Capitole ; il en connaît la visibilité matérielle et la place
dans l’imaginaire collectif déjà constatée chez Ammien ou Claudien45.
Paulin ne s’y trompe pas non plus en déclarant que « les temples du
Capitole chancellent, frappés à la cime » (cf. supra). Ce faisant, ils
mobilisent une ancienne tradition rhétorique consistant à utiliser le
Capitole comme matérialisation monumentale du topos d’une Rome en



décadence et, d’une certaine manière, ils renouvellent ce stéréotype46.

Chez Jérôme, comme chez Paulin, on travaille à briser la verticalité
symbolique mise en exergue du côté païen en mobilisant l’image de la
chute et des fondations qui s’a)aissent. Toutefois, aucun des
bâtiments chrétiens ne peut réellement détrôner le Capitole comme
point saillant du territoire et l’ensemble des églises ne peut rivaliser
avec la masse monumentale des temples. C’est pourquoi Paulin
remplace cette verticalité matérielle par une élévation spirituelle
exprimée au travers de cette « sainte clameur de louanges au Dieu
éternel [qui] frappe la voûte du ciel » (cf. supra).

Sur le terrain, l’acte de démolition adresse un signal fort de
désappropriation, étant entendu qu’il revêt la signi?cation d’une
« négation symbolique, métonymique (le contenant pour le contenu)
de l’autre47 ». En son absence, le discours doit trouver d’autres
techniques pour discréditer la matérialité du lieu et, partant, en
a)aiblir la légitimité. Ainsi, les deux protagonistes chrétiens
s’e)orcent d’insu^er une impression de délabrement extrême ou
d’abandon de ces soi-disant demeures divines. Prudence aussi
convoque ce motif et l’intègre, au sein de sa Passion de S. Laurent,
dans un schéma narratif visant à créer une idée de simultanéité entre
la victorieuse mort du martyr, témoin de la vérité christique, et la
désertion des temples qui signe la défaite du démon païen :

À partir de ce jour-là, le culte des dieux infâmes perdit de sa
ferveur : le peuple se fait plus rare dans les sanctuaires, on
accourt à la tribune du Christ. […] Cette mort d’un saint
martyr fut en réalité la mort des temples ; alors, Vesta
remarque que l’on désertait impunément les Lares de
Pallas. Des Quirites, tous ceux qui avaient coutume
d’adresser des prières à la coupelle de Numa, visitant en
nombre les demeures du Christ, célèbrent le martyr par des
hymnes. Même les ténors du Sénat, autrefois luperques ou
>amines, déposent leurs baisers sur les seuils des apôtres et
des martyrs48.

Si l’identité entretient un rapport à l’espace, elle s’inscrit également
dans une temporalité ; au travers de sa construction, le passé, le
présent et le futur s’organisent pour former une ligne directrice
donnant sens à l’être et au groupe. Cette idée de synchronisme,
?nalement déjà présente, bien que plus di)use et moins explicite, chez
Paulin qui reliait l’arrivée des apôtres sur le sol romain au constat que
« les ténèbres du monde se dissipent, peu à peu49 », est exploitée par



Prudence pour donner l’apparence de la cohérence à cette temporalité
50.

Parallèlement, Prudence exploite d’une autre manière l’histoire, en
créant des ponts qui vont faciliter la transition identitaire, y compris
en termes de représentation spatiale. Ainsi, l’extension horizontale qui
caractérise les discours sur le territoire de l’ Vrbs et qui est
indubitablement due à la domination de ces Romains du passé, donc
païens, est réaTrmée et « christianisée » moyennant son intégration
dans un schéma providentialiste :

Voici que tout le genre des mortels s’est rangé sous la
royauté de Rémus : les usages discordants parlent le même
langage, ils ont la même sensibilité. Cela fut résolu pour que
la juridiction du nom chrétien assemblât mieux, d’un lien
unique, toute l’étendue de la terre. Donne, ô Christ, à tes
chers Romains, que soit chrétienne leur cité, par
l’entremise de laquelle tu as donné à toutes les autres qu’il
y ait une conception unique des choses sacrées !51

L’horizontalité chrétienne romaine n’est plus domination par la force
et apport de civilisation, mais propagation paci?que d’une
universalité, dont Rome serait le centre de rayonnement, au travers de
ce >ux centrifuge – de la Ville vers les cités –, doublé d’un mouvement
centripète, celui des pèlerins qui y a^uent de tout l’Empire. Prudence,
par exemple, laisse entendre dans une composition en l’honneur de S.
Agnès que la bienheureuse, dont la sépulture côtoie les tours de la cité,
double cette protection matérielle d’une préservation spirituelle qui
ne s’arrête toutefois pas aux Quirites, c’est-à-dire aux habitants de
Rome 52, mais qui s’étend au monde grâce à ces pèlerins53.

Un point commun aux textes chrétiens scrutés jusqu’à présent réside
dans la place primordiale accordée aux sanctuaires martyriaux dans la
représentation du territoire de la Rome chrétienne, aux dépens des
églises intra-muros. Prudence désigne certes un métaphorique et
imprécis tribunal Christi et use de la formule générique d’ atria Christi ,
mais même là on célèbre avant tout un martyr et surtout il aTrme que
c’est « sur les seuils des apôtres et des martyrs » que « les ténors du
Sénat […] déposent leurs baisers » (cf. supra). Quelques vers plus loin, il
ajoute une phrase qui illustre parfaitement cette perspective :

C’est à peine si la renommée en est connue : combien Rome
est remplie de saints cachés, combien, riche, elle voit >eurir
de sépultures sacrées le sol de la ville ! Mais nous qui
sommes privés de ces biens et ne pouvons voir devant nous



les traces du sang, de loin, nous regardons vers le ciel54.

Elle fournit en même temps une des clés qui expliquent ce phénomène
au travers de la notion de sacré. Pour être parfaitement opérant en
situation concurrentielle, le processus identitaire d’une nouvelle
communauté doit en e)et emprunter et adapter des catégories de
pensée propres à l’ancienne. Or, une des caractéristiques essentielles
de la dé?nition des lieux publics du religieux dans le polythéisme
romain est leur inscription, par l’autorité, dans le domaine du sacer,
une catégorie juridico-religieuse. La quali?cation de locus consecratus
ne peut convenir à un édi?ce privé qui n’a pas été soumis à cette
procédure publique, mais celui-ci peut tout de même contenir des
sacra et prendre de ce fait la qualification de sacrarium. Suivant le droit
romain, un lieu peut également être sanctus, c’est-à-dire protégé par
une sanctio, bien qu’il ne soit pas consacré55. Du côté chrétien, les lieux
servant de cadre à l’oTce ne sont pas, dans un premier temps,
intrinsèquement considérés comme sacrés, abritant des sacra, qu’ils
soient d’initiative privée ou impériale. En cause notamment, un besoin
de distanciation et la vision d’un dieu qui est littéralement
omniprésent et qui ne peut être réduit à un espace con?né. L’église est
avant tout envisagée comme un lieu de réunion56. Toutefois, la ?gure
du martyr vient à fonctionner dans l’imaginaire comme point de
connexion avec la sphère chrétienne du divin57. On comprendra donc
que les sanctuaires des martyrs en sont venus à s’imposer comme des
espaces sacrés, des lieux saints – par le biais d’un glissement et d’une
simpli?cation sémantique –, ce caractère étant engendré par la
présence du corps du saint ou d’une partie de celui-ci (les reliques,
parfois appelées sacraria 58)59, malgré la réticence ou la prudence dans
le camp des intellectuels chrétiens60. Ces seuils des apôtres et des
martyrs ( limina apostolorum et martyrum ) dont parlait Prudence ne
constituent pas uniquement une tournure poétique, mais ils renvoient
à une véritable « limite entre le monde profane et le sanctuaire61 ».

La seconde partie de la dernière citation de Prudence pointe le
conducteur par excellence du sacré, de sa transmission de la personne
au lieu : le sang, liquide qui, à la manière de l’eau, imprègne la terre et
s’y di)use largement. Au ?nal se forme l’image d’une Rome qui
devient, par contamination de son sol, dans son ensemble un territoire
sacré chrétien, comme il était sacré tout court pour Rutilius. La
con?guration idéale se produit alors lorsque l’on peut rapprocher
l’emplacement de la sépulture et le lieu du martyre au cours duquel le
sang du saint a été violemment répandu. Prudence laisse entrevoir
une belle mise en œuvre de cette logique dans son chant dédié à Pierre



et Paul62. Il est bien entendu que la place privilégiée des sanctuaires
de ces deux personnages dans la construction imaginaire de l’espace
chrétien romain tient moins à cette con?guration, qu’à leur contact
avec le Christ vivant ou ressuscité et la perception d’un rôle de
premier plan dans l’implantation du christianisme, dans le monde et
dans la ville63. Le poète ibérique exploite néanmoins habilement la
position des deux sépultures apostoliques, celle de Pierre au nord-
ouest de la Ville, sur la rive droite du Tibre, l’autre au sud de la cité sur
la rive opposée du >euve, pour suggérer une irradiation de leur
sacralité à l’élément naturel qui semble les relier, le Tibre. On peut
presque suivre physiquement le parcours de la substance sacrée qui
?nit par s’y diluer. « Le Tibre sépare les ossements des deux [Apôtres],
l’une et l’autre rive le rendent sacré, tandis qu’il s’écoule entre les
saintes tombes64 », conclut Prudence. Les Romains des siècles passés
avaient personni?é le Tibre sous une forme divine, suivant un procédé
répandu dans l’ensemble du monde gréco-romain, et ils rendaient un
culte à ce >euve d’une importance majeure pour la cité65. Prudence en
quelque sorte le « convertit ». L’érigeant en trait d’union entre deux
des principaux sites de la communauté et en sillon sancti?é irradiant
toute la cité qu’elle traverse de part en part, l’auteur fait de cette
réalité déterminante de la vie, passée et présente, de l’ Vrbs un
élément de liaison renforçant le maillage du réseau qui compose le
territoire chrétien de Rome en pleine formation.

Conclusion
Les discours sur l’espace et leurs spéci?cités n’ont rien d’anecdotique,
a fortiori lorsqu’ils sont produits dans une période de transition
identitaire importante ; les clés d’autres disciplines des sciences
sociales ont contribué à en saisir les procédés et à en comprendre les
enjeux.

Empruntant à la tradition rhétorique romaine et à sa topique,
mobilisant ou renouvelant certains stéréotypes, mais générant aussi
une dose d’originalité, ces représentations discursives du territoire de
Rome, issues d’auteurs « païens » ou chrétiens, oublient certains
éléments, en pointent d’autres et leur donnent sens ; elles
revendiquent un territoire, traduisent une identité et invitent le
lecteur à épouser celle-ci ou à en repousser une autre pour faire partie
d’une communauté. Mêlant identité individuelle et collective, elles
renvoient à des appartenances qui peuvent se superposer. Certains
cherchent, en tout cas en apparence, un consensus66 ; d’autres



s’emploient à christianiser le territoire romain dans l’imaginaire ou,
en réaction, à réactualiser une carte mentale fonctionnant avec des
repères polythéistes. D’un côté comme de l’autre, face à un Empire si
étendu qui oblige la Ville à côtoyer d’autres merveilles et face à un
pouvoir qui transite vers une autre capitale, on ressent le besoin de
redonner à l’ Vrbs son statut prééminent, de renforcer une conscience
de supériorité, qui, dans le cas chrétien, se double de la question
interne d’une aTrmation de la primauté épiscopale romaine. Les
protagonistes se retrouvent autour de ce patriotisme romain.

Parmi les signes exploités dans ces constructions identitaires du
territoire, le temple en constitue un essentiel et se révèle polysémique.
Sur le terrain, les temples ne sont pas détruits mais font l’objet d’un
progressif phénomène de patrimonalisation67 qui consiste à
« réinjecter du sens dans un édi?ce qui a généralement perdu ses
fonctions d’origine et dont la désa)ectation remet en cause la
pérennité68 ». Dans la mesure où les éléments du territoire « hissés au
rang de valeurs patrimoniales contribuent à fonder ou à consolider le
sentiment d’identité collective des hommes qui l’occupent69 », ce
processus peut représenter « un enjeu de mémoire70 ». Sur le plan
discursif, il sera diversement traité parce que le symbole du sanctuaire
est investi d’un sens différent.

Toutes ces démarches témoignent de stratégies identitaires mises en
œuvre dans le domaine du rapport à l’espace et s’élaborant face à des
bouleversements culturels majeurs qui se produisirent durant
l’Antiquité tardive. Naturellement, ces stratégies se sont déployées
dans d’autres champs et ont pu di)érer en fonction du cadre
géographique et chronologique. C’est pourquoi, il convient de
multiplier ce type d’études en faisant varier l’angle de vue et les
critères spatio-temporels, en alternant plan serré et démarche
comparatiste. L’analyse du phénomène ne peut qu’être instructive
dans un monde contemporain confronté à ses propres secousses.

Notes

1 . Paulin de Nole, Poèmes, 19, 61-71 : Crebrescente �de uictus dilabitur
error, / et prope iam nullis sceleri mortique relictis / tota pio Christi censetur
nomine Roma, / inridens �gmenta Numae uel fata Sibyllae.  / Cumque sacris
pia turba refert pastoribus Amen / per numerosa dei regnantis ouilia laetum,
/ laudibus aeterni domini ferit aethera clamor / sanctus et incusso Capitolia
culmine nutant. / In uacuis simulacra tremant squalentia templis / uocibus
icta piis inpulsaque nomine Christi. / Di'ugiunt trepidi desertas daemones
aedes.
2 . Claudien, Panégyrique sur le sixième consulat d’Honorius , 42-51 :
Attollens apicem subiectis regia rostris / tot circum delubra uidet tantisque



deorum / cingitur excubiis. iuuat infra tecta Tonantis / Cernere Tarpeia
pendentes rupe Gigantas / caelatasque fores mediisque uolantia signa /
nubibus et densum stipantibus aethera templis / aeraque uestitis numerosa
puppe columnis / consita subnixasque iugis immanibus aedes, / naturam
cumulante manu, spoliisque micantes / Innumeros arcus. Contrairement à
ce qu’aTrme Pierre Gros (1996, p. 160), il ne nous semble pas que le
tecta Tonantis fasse référence au temple de Jupiter Tonant consacré par
Auguste en 22 a.C. Une lecture attentive de la description nous mène
plutôt à considérer ici Tonans comme une autre dénomination de
Iuppiter Optimus Maximus, à l’instar de son usage dans un passage du
Contra Paganos (1-2), poème tardif antipaïen, dans lequel l’auteur
anonyme décrie ces notables qui prient les Capitolia celsa Tonantis .
3. Sur le personnage et ses œuvres, Trout 1999.
4 . Sur le personnage et sa production poétique dans ce contexte,
Cameron 1970. Sur la romanité de Claudien, en dernier lieu Charlet
2013.
5 . La physionomie religieuse de la ville constitue un des principaux
objets traités dans la thèse sur la coexistence religieuse dans la Rome
d u iv e siècle que nous préparons actuellement sous la direction de
Françoise Van Haeperen (UCL) et Nicole Belayche (EPHE). Qu’elles
soient ici remerciées ainsi que les experts anonymes pour leurs
suggestions qui ont amélioré et enrichi le texte de la présente
contribution. Toute erreur restante relève de notre seule
responsabilité.
6 . Cette problématique du discours autour de la redé?nition de
l’identité urbaine romaine a été récemment et succinctement abordée
par Brandt 2014 qui s’est concentré sur la ?gure de Paulin, lequel,
conclut-il, ne prendrait au ?nal qu’une part très faible dans cette
entreprise discursive d’une médiation avec l’ancienne Rome,
contrairement à l’arsenal rhétorique et poétique que développe un
Prudence par exemple.
7. Au ?l du temps, s’est constituée une tradition rhétorique de ce type
d’éloge, avec ses topiques (Pernot 1993, p. 178-216).
8. Certains de ces témoignages ont fait l’objet d’analyses récentes. On
consultera en dernier lieu les travaux de Zarini 2007 et de Soler 2005.
9. Di Méo 2002.
10. Veschambres 2004, p. 73.
11. Ibid., p. 74. Sur la notion de « violence symbolique » en général,
Bourdieu 1992, p. 116-149 ; sur son application à l’espace, Bourdieu
2007 [1993], en particulier p. 255-256.
12. Veschambres 2004, p. 75.
13. Sur la vie et l’œuvre du personnage, voir l’introduction de Joëlle
Soler dans l’éd. de Wolff 2007.
14. Rutilius, Sur son retour, I, 193-198 : Nec locus ille mihi cognoscitur indice
fumo, / qui dominas arces et caput orbis habet, / […]. / Sed caeli plaga
candidior tractusque serenus / signat septentis culmina clara iugis.
15. Sur ce paysage et sa place dans l’imaginaire, Vout 2012. L’auteure
se montre réticente quant à l’attribution courante du concept des



« sept collines » à Varron.
16. Claudien, Panégyrique pour le consulat de Stilicon , III, 135 : Quae septem
scopulis zonas imitatur Olympi.
17. Di Méo 2002, p. 178.
18. Ammien, Histoire, XVI, 10, 13-14 : Proinde Romam ingressus imperii
uirtutumque omnium larem, cum uenisset ad rostra, perspectissimum priscae
potentiae forum, obstupuit perque omne latus quo se oculi contulissent,
miraculorum densitate praestrictus […] Deinde intra septem montium
culmina, per accliuitates planitiemque posita urbis membra conlustrans et
suburbana, quicquid uiderat primum, id eminere inter alia cuncta sperabat:
Iouis Tarpei delubra, quantum terrenis diuina praecellunt ; lauacra in modum
prouinciarum exstructa ; amphitheatri molem solidatam lapidis Tiburtini
compage, ad cuius summitatem aegre uisio humana conscendit ; Pantheon
uelut regionem teretem speciosa celsitudine fornicatam : elatosque uertices
qui scansili suggest consurgunt, priorum principum imitamenta portantes, et
Urbis templum forumque Pacis, et Pompei theatrum et Odeum et Stadium,
aliaque inter haec decora Vrbis aeternae.
19. Sur ce que l’on peut savoir du personnage et le décryptage de son
œuvre, on verra la toute récente analyse de Kelly 2008. En ce qui
concerne son orientation religieuse, il convient de mentionner une
hypothèse qui ferait d’Ammien Marcellin un apostat, en raison
d’éléments de pensée et de langage chrétiens qui émergeraient de son
œuvre (Barnes 1998, p. 79-94). Elle est loin de faire l’unanimité : Seager
1999, par exemple, se montre sceptique quant à la solidité des
arguments, tandis que Kelly 2008, p. 130 et p. 157-158 la repousse
catégoriquement.
2 0 . Il ne faut toutefois pas en conclure à une tolérance envers le
christianisme de la part d’Ammien. De manière subtile ou déguisée, en
réalité il semble distiller tout au long de son ouvrage des critiques
contre le christianisme (cf. Kelly 2008, notamment p. 3-4 ou p. 155-
156 ; contra Zarini 2007, p. 2). Cela ne l’empêche pas en certaines
circonstances de chercher à tracer les contours d’un groupe uni?é
auquel il pourrait s’identifier.
21. Claudien, Panégyrique pour le consulat de Stilicon , III, 130-132 : Proxime
Dis consul, qui tantae prospicis urbi, / Quae nihil in terris complectitur alius
aether ; / Cuius nec spatium visus […] .
22. Rutilius, Sur son retour, I, 55-58 : Nam solis radiis aequalia munera
tendis, / qua circumfusus 7uctuat Oceanus. / Voluitur ipse tibi qui continet
omnia Phoebus / eque tuis ortos in tua condit equos.
23. Une tendance commune à la maison des Habsbourg, et à sa branche
espagnole en particulier, comme l’a montré Mínguez 2001 dans son
ample analyse iconographique.
24. Aelius Aristide, En l’honneur de Rome, X : « Un auteur a dit en parlant
de l’Asie que l’étendue parcourue par le soleil était tout entière
soumise au pouvoir d’un seul homme – aTrmation erronée, si
vraiment il exceptait toute la Lybie et l’Europe des régions où se
couche et se lève le soleil ! Mais cela aujourd’hui s’est imposé comme
vrai : il y a égalité entre la course du soleil et vos possessions, et le



soleil e)ectue son parcours à travers votre territoire ». Δ περ γάρ τις
ἔφη τῶν λογοποιῶν περὶ τῆς Ἀσίας, λέγων δσην ὁ ἥλιος πορεύεται,
ταύτης πάσης ἄρχειν ἄνδρα ἕνα — οὐκ ἀληθῆ λέγων, εἰ μή πᾶσαν
Λιβύην καὶ τὴν Εὐρώπην ἐξαίρετον ἐποιεῖτο τῶν ἡλίου δυσμῶν τε καὶ
ἀνατολών —, τοῦτο νῦν ἐξενίκησεν ἀληθὲς εἶναι, τὴν ἴσην τε ἡλίου
πορείαν εἶναι <καὶ> χτῆσιν ὑμετέραν καὶ τὸν ἥλιον διὰ τῆς ὑμετέρας
πορεύεσθαι.
25. Vincent Zarini (2007, p. 4) évoque déjà ces références à la hauteur
de la Ville.
26. Voir, par exemple, Aelius Aristide, En l’honneur de Rome, VIII.
27. Claudien, Panégyrique pour le consulat de Stilicon , III, 133-134 : […]
quae luce metalli / Aemula vicinis fastigia conserit astris.
28. Rutilius, Sur son retour, I, 47-50 : Exaudi, regina tui pulcherrima mundi,
/ inter sidereos, Roma, recepta polos ! / exaudi, genitrix hominum genetrixque
deorum, / non procul a caelo per tua templa sumus.
29. Voir l’édition et le commentaire de Di Salvo 2000.
30. Sur le personnage et ses écrits, Fux 2013, p. 5-20 avec toutes les
références utiles.
31. Fontaine 1964 ; Fux 2003, p. 423-426.
32. Dans une certaine mesure, l’angle di)érent développé pour décrire
ces deux sanctuaires se conforme au rôle respectif attribué
habituellement à ces deux ?gures, que Prudence, Peristephanon, II, 457-
464 évoque lui-même. Pierre est présenté comme le chef de la
communauté, le garant du salut de ses membres, tandis que Paul
représente le contact avec l’extérieur.
33. Di Méo 2002, p. 175-176.
34. Ibid., p. 178.
3 5 . Zarini 2007, p. 10. Un traitement diachronique et plus ?n des
compositions de Claudien invite toutefois, selon la démarche de Jean-
Louis Charlet (2013, p. 337-343), à saisir une évolution dans leur
coloration religieuse, avec dans les derniers textes l’évocation d’une
Rome bien païenne. Toutefois, les débats que suscitent ces
interprétations autour du ton religieux des écrits de Claudien
constituent l’indice d’une certaine volonté du compromis, d’une
recherche de l’équilibre et de la cohérence personnelle entre son
identité individuelle et celle collective qu’il veut (doit) promouvoir.
36. Di Méo 2002, p. 178.
37. Bureau 2007.
38. Zarini 2007, p. 9.
39. Rutilius, Sur son retour, I, 95-96.
40. Par exemple en I, 44 ( limina sacra) ou en I, 417 ( sacrae Vrbis).
41. Soler 2005, p. 298.
42. Pietri C. et Pietri L. dir. 1999-2000, 2, p. 1227-1229.
43. Jérôme, Lettres, 107, 1.
4 4 . Ibid., 107, 1 : Fiunt, non nascuntur Christiani. Auratum squalet
Capitolium, fuligine et aranearum telis omnia Romae templa cooperta sunt;
mouetur urbs sedibus suis, et inundans populus ante delubra semiruta currit
ad martyrum tumulos. Si non extorquet �dem prudentia, extorqueat saltim



uerecundia.
45. L’importance du Capitole dans l’imaginaire de l’Antiquité tardive
est au cœur de l’étude de Grig 2009.
4 6 . Cette association rhétorique et son exploitation à di)érentes
périodes sont examinées par Rey 2013.
47. Veschambres 2004, p. 76.
48. Prudence, Peristephanon, II, 497-500 et 509-520 : Refrixit ex illo die /
cultus deorum turpium : / plebs in sacellis rarior, / Christi ad tribunal
curritur. / […] / Mors illa sancti martyris / mors uera templorum fuit, / tunc
Vesta Palladios lares / impune sensit deseri. / Quidquid Quiritum sueuerat /
orare simpuuium Numae, / Christi frequentans atria, / hymnis resultat
martyrem. / Ipsa et senatus lumina, / quondam luperci aut 7amines, /
apostolorum et martyrum / exosculantur limina.
49. Paulin de Nole, Poèmes, 19, 57-60 : Sed potiore deo nostram reparare
salutem / quam Satana captos etiam nunc fraude tenere / rarescunt tenebrae
mundi, et iam paene per omnes / praeualuit pietas et mortem uita subegit.
50. Cette volonté de donner cohérence et sens au temps se perçoit
encore lorsque Prudence, Peristephanon, XII, 5-6 aTrme que la « mort
magni?que » ( superba morte) des deux apôtres est survenue
exactement à une année d’intervalle, comme si tout s’enchainait
parfaitement.
51. Prudence, Peristephanon, II, 425-432 : En omne sub regnum Remi /
mortale concessit genus, / idem loquuntur dissoni / ritus, id ipsum sentiunt. /
Hoc destinatum, quo magis / ius Christiani nominis, / quodcumque terrarum
iacet, / uno inligaret uinculo.
52. Cf. Fux 2003, p. 468. On peut trouver un autre exemple d’emploi
tardif du terme avec une acception similaire chez Venance Fortunat,
Vie de saint Martin , III, 498.
53. Prudence, Peristephanon, XIV, 3-6.
54. Ibid., II, 541-548 : Vix fama nota est, abditis / quam plena sanctis Roma
sit, / quam diues urbanum solum / sacris sepulcris 7oreat. / Sed qui caremus
his bonis / nec sanguinis uestigia / uidere coram possumus, / caelum
intuemur eminus.
55. On retrouve cette partition chez Ulpien (  Digeste, I, 8, 9). Sur la
notion de sacré, les catégories du droit divin et leurs évolutions
sémantiques jusque sous l’Empire tardif, voir De Souza 2004.
56. Sur les lieux de culte chrétiens et le sacré, voir entre autres Markus
1994 et Sotinel 2005.
5 7 . Sur le phénomène et le succès des martyrs, on consultera le
classique de Brown 1984, tandis que l’on peut se reporter à Roberts
1993 pour un traitement du sujet spécifiquement dans le Peristephanon.
58. Sotinel 2005, p. 422.
5 9 . Les restes corporels rendent véritablement présente la ?gure
sainte ; voir, par exemple, Prudence, Peristephanon, II, 529-532. On
pointera également l’article de Bourrit 2008 qui s’intéresse à la genèse
d’une part, et à l’intégration par l’Église à la faveur d’un contexte
sociopolitique précis d’autre part, d’une pratique, celle des reliques,
qui implique un rapport au corps mort en rupture avec les habitudes



romaines.
60. On lira par exemple l’étude de Force 2003 sur la position critique
de Vigilance de Calagurris, lui-même contré par Jérôme, ou celle de
Vannier 2003 sur l’évolution de la pensée d’Augustin à ce sujet. Après
tout, la raison première de l’utilisation de ces parties de corps ne
réside sans doute pas dans leur sacralité ; voir Bourrit 2008.
61. Fux 2003, p. 222. Ils répondent aux seuils néfastes des temples (
nefasta limina) que Prudence mentionne quelques vers auparavant (II,
479).
62. Prudence, Peristephanon, XII, 7-10.
63. Les deux figures incarnent des rôles différents (cf. supra).
64. Prudence, Peristephanon., XII, 29-30 : Diuidit ossa duum Thybris sacer
ex utraque ripa, / inter sacrata dum fluit sepulcra.
65. Le Gall 1953. Le Calendrier de 354 enregistre au 17 août une fête
nommée Tiberinalia (Salzman 1990, p. 156, p. 164 et 180-181).
6 6 . Sur la civitas comme espace de conciliation, « lieu des valeurs
communes », on peut lire les ré>exions de Lepelley 2002 sur le cas
africain.
67. Sur la transformation des temples en musées, Lepelley 1994.
68. Veschambres 2004, p. 75.
69. Di Méo 2002, p. 178.
70. Veschambres 2004, p. 76.

Bibliographie

Sources

Crépin V. (1933), Claudius Claudianus. Œuvres complètes , Paris.
Di Salvo L. (2000), Decimo Magno Ausonio. Ordo Vrbium Nobilium,
texte critique, traduction et notes de commentaire, Naples.
Fux P.-Y. (2003), Prudence. Les sept Passions de Prudence (Peristephanon
2. 5. 9. 11-14). Introduction générale et commentaire, Fribourg.
— (2013), Prudence et les martyrs : hymnes et tragédie. Peristephanon 1. 3-
4. 6-8. 10. Commentaire, Fribourg.
Galletier E. (1968), Ammien Marcellin. Histoire, 1 : Livres XIV-XVI, texte
établi et traduit, avec la collaboration de Fontaine J., Paris.
Labourt J. (1955), Saint Jérôme. Lettres , 5 : Lettres XCVI-CIX, texte établi
et traduit, Paris.
Pernot L. (1997), Éloges grecs de Rome , discours traduits et
commentés, Paris.
Pietri C. (1964), Saint Paulin de Nole. Poèmes, lettres et sermon , textes
choisis, traduits et présentés, Namur.
Wol) E. (2007), Rutilius Namatianus. Sur son retour , texte établi et
traduit, avec la collaboration de Lancel S. pour la traduction et de
Soler J. pour l’introduction, Paris.

Bibliographie



Barnes T. D. (1998), Ammianus Marcellinus and the Representation of
Historical Reality, Ithaca.
Bourdieu P. (1992), Réponses. Pour une anthropologie ré7exive , avec
Wacquant L. J. D., Paris.
— (2007 [1993]), « E)ets de lieu », dans Bourdieu P. éd., La misère du
monde, Paris, p. 249-262.
Bourrit B. (2008), « Martyrs et reliques en Occident », RHR 225,
p. 443-470.
Brandt H. (2014), « Paulinus von Nola und die Urbs Roma », Klio 96,
p. 218-230
Brown P. (1984), Le culte des saints. Son essor et sa fonction dans la
chrétienté latine, trad. Rousselle A., Paris.
Bureau B. (2007), « Rutilius, lecteur critique de Claudien poète
politique », dans Filoche C. éd., L’ intertexte virgilien et sa réception :
écriture, récriture et ré7exivité chez Virgile et Rutilius Namatianus, Dijon,
p. 157-183.
Cameron A. (1970), Claudian. Poetry and Propaganda at the Court of
Honorius, Oxford.
Charlet J.-L. (2013), « La romanité de Claudien, poète venu
d’Alexandrie », dans Derron P. éd., Les Grecs héritiers des Romains. Huit
exposés suivis de discussions, Vandoeuvres-Genève, 27-31 août 2012 ,
Genève, p. 322-350.
de Souza M. (2004), La question de la tripartition des catégories du droit
divin dans l’antiquité romaine, Saint-Étienne.
Di Méo G. (2001), « Le sens géographique des fêtes », Annales de
géographie 110, p. 624-646.
— (2002), « L’identité : une médiation essentielle du rapport
espace/société », Géocarrefour 77, p. 175-184.
Fontaine J. (1964), « Le pèlerinage de Prudence à Saint-Pierre et la
spiritualité des eaux vive », Orpheus 11, p. 243-266.
Force P. (2003), « Vigilance de Calagurris et la critique du culte des
reliques. Éléments pour une théologie du culte des reliques », CPE
89, p. 15-26.
Grig L. (2009), « Imagining the Capitolium in Late Antiquity », dans
Cain A. et Lenski N. éd., The Power of Religion in Late Antiquity ,
Farnham, p. 279-292.
Gros P. (1996), « Iuppiter Tonans, aedes », dans Steinby E. M. éd.,
Lexicon Topographicum Vrbis Romae, vol. 3, p. 159-160.
Kelly G. (2008), Ammianus Marcellinus. The allusive historian,
Cambridge.
Le Gall J. (1953), Recherches sur le culte du Tibre , Paris.
Lepelley C. (1994), « Le musée des statues divines. La volonté de
sauvegarder le patrimoine artistique païen à l’époque
théodosienne », CArch 42, p. 5-15.
— (2002), « Le lieu des valeurs communes : la cité terrain neutre
entre païens et chrétiens dans l’Afrique romaine tardive »,
Inglebert H. éd., Idéologies et valeurs civiques dans le monde romain.
Hommage à Claude Lepelley, Paris, p. 271-285.



Markus R. A. (1994), « How on Earth Could Places Become Holy ?
Origins of the Christian Idea of Holy Places », JECS 2, p. 257-271.
Mínguez V. (2001), Los Reyes Solares. Iconografía astral de la Monarquía
Hispánica, Castelló de la Plana.
Pernot L. (1993), La rhétorique de l’éloge dans le monde gréco-romain , I :
Histoire et technique, Paris.
Pietri C. et Pietri L. dir. (1999-2000), Prosopographie chrétienne du Bas-
Empire. 2 : Prosopographie de l’Italie chrétienne (313-604), 2 vol., Rome.
Rey S. (2013), «  Veteris Capitolii humilia tecta . Le topos de la
décadence romaine et sa localisation », dans Courrier C. et Ménard
H. dir., Miroir des autres, re7et de soi (2) : stéréotypes, politique et société
dans le monde occidental (de l’Antiquité romaine à l’époque
contemporaine), Paris, p. 61-79.
Roberts M. (1993), Poetry and the Cult of the Martyrs. The
LiberPeristephanon of Prudentius, Ann Arbor.
Salzman M. R. (1990), On Roman Time. The Codex-Calendar of 354 and
the Rhythms of Urban Life in Late Antiquity, Berkeley.
Seager R. (1999), « Timothy D. Barnes, Ammianus Marcellinus and the
Representation of Historical Reality », Bryn Mawr Classical Review
1999.04.13. URL : http://bmcr.brynmawr.edu/1999/1999-04-13.html
Soler J. (2005), « Religion et récit de voyage. Le Peristephanon de
Prudence et le De reditu suo de Rutilius Namatianus », Revue d’études
augustiniennes et patristiques 51, p. 297-326.
Sotinel C. (2005), « Les lieux de culte chrétiens et le sacré dans
l’Antiquité tardive », RHR 222, p. 411-434.
Trout D. E. (1999), Paulinus of Nola: Life, Letters, and Poems , Berkeley.
Vannier M.-A. (2003), « S. Augustin et le culte des reliques », CPE 89,
p. 42-47.
Veschambres V. (2004), « Appropriation et marquage symbolique
de l’espace : quelques éléments de ré>exion », ESO. Travaux et
documents 21, p. 73-77.
Vout C. (2012), The Hills of Rome. Signature of an Eternal City ,
Cambridge.
Zarini V. (2007), « Trois éloges comparés de Rome : Ammien
Marcellin, Claudien et Rutilius Namatianus », Camenae [en ligne] 2.
URL : http://www.paris-sorbonne.fr/article/camenae-no-2-juin-
2007

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
-nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré1exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Espace, marquage et identité
	La redéfinition chrétienne
	Conclusion
	Bibliographie
	Nos partenaires


