
Les « gardoires » du lettré :Les « gardoires » du lettré :
la construction humanistela construction humaniste
d’un instrument de lectured’un instrument de lecture

Lieux de savoirLieux de savoir , , 2. Les mains de l'intellect2. Les mains de l'intellect, , Albin MichelAlbin Michel , , 20112011, , p. 151-171p. 151-171

Il est de tradition de présenter la Renaissance comme une époque
caractérisée, du point de vue de l’histoire intellectuelle, par un
mouvement de retour aux textes antiques : découverte d’oeuvres
oubliées ou disparues, exhumation de nouveaux témoins de celles
qu’on connaissait déjà, restitution des textes dans des versions
philologiquement plus �ables que celles qu’avaient transmises les
copistes du Moyen Âge. Tout ce travail intense n’a pas manqué d’être
mis en scène par les humanistes eux-mêmes. Dans le dessein de
produire une image héroïque du savoir et de ses o)ciers, ils ont
valorisé cette part de leur activité qui se prêtait le plus aisément aux
métaphores de la conquête et de la bataille livrée à l’ennemi : à
l’exemple d’un Érasme ou d’un Melanchthon 1, ils se sont présentés
comme les artisans d’une autre Reconquista qui, pour être entreprise
par la plume contre les adversaires barbares des lettres antiques plutôt
que par l’épée contre des armées d’in�dèles, n’en devait pas moins
être décisive pour le sort de la chrétienté. Le rôle que les humanistes
ont joué dans l’avènement d’une nouvelle économie de la tradition
textuelle en Occident ne s’est toutefois pas limité à un accroissement
et à une amélioration des ressources existantes: il a également
consisté à promouvoir de nouveaux modes d’exploitation de celles-ci,
en rupture avec les cadres scolastiques de l’interprétation, comme en
témoignent l’oeuvre d’un Lorenzo Valla, d’un Érasme, d’un Guillaume
Budé, ou, au XVIIe siècle encore, celle des grands maîtres de
l’université de Leyde. Ce n’est donc pas seulement la bibliothèque du
lettré qui s’est trouvée recomposée par le nouveau canon des études,
c’est aussi sa table de travail qui a été modi�ée en profondeur :
entendons par là les instruments de travail qu’il avait à sa disposition
et qui, sur l’établi mental où il construisait le monde de ses
interprétations, étaient autant d’outils ordonnés à la production de la
pensée philologique et, au-delà, à l’ensemble des réalisations
intellectuelles dont cette dernière formait désormais le soubassement

Jean-Marc Chatelain

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=27


(rédaction de commentaires, composition de discours et de lettres, de
poésies, etc.).

Philologie humaniste et critique contextuelle
Il serait pourtant di)cile de décrire avec exactitude le « studiolo-
type » du lettré de la Renaissance à la manière dont on pourrait le
faire pour un maître de l’Université médiévale, en énumérant
quelques titres canoniques comme Accurse pour les juristes ou les
Sentences de Pierre Lombard pour les théologiens – tous livres dans
lesquels la pensée allait chercher les points d’appui qui lui étaient
nécessaires pour aAronter les diAérents objets qu’elle pouvait se
proposer et résoudre les di)cultés qu’ils présentaient. S’il y a bien
désormais une ligne de conduite dans l’interprétation des textes, elle
tient à la conviction largement partagée que cette interprétation n’a
pas à être guidée de l’extérieur par quelques œuvres magistrales qui
dé�niraient comme un système de coordonnées valable pour toutes
les autres : elle doit au contraire être réglée par le texte même qu’il
s’agit d’interpréter, comme en témoigne exemplairement la tradition
humaniste de l’exégèse biblique, depuis Lorenzo Valla et Érasme
jusqu’à Spinoza énonçant en toutes lettres « cette règle que la
connaissance de l’Écriture doit se tirer de l’Écriture seule2 ». Les
instruments de travail privilégiés de l’humaniste sont par conséquent
ceux qui permettent de dé�nir au plus près la singularité d’un texte,
en faisant le tri de ce qui lui appartient en propre et de ce qu’il partage
avec un état de la langue, des connaissances et des mœurs, commun à
son temps. En d’autres termes, ce sont les outils qui permettent de
passer un texte au crible de ses diAérents contextes possibles,
linguistique, rhétorique, philosophique, culturel ou, en un mot,
historique. C’est en quelque sorte, par là, une vision légale du monde
qui s’eAace devant une compréhension coutumière : il n’y a pas de
prescription, de dé�nition ou d’assertion qui ne doive être pensée
d’abord comme une description, dont la valeur ne peut être
sérieusement mesurée qu’à condition d’être d’abord rapportée aux
circonstances de son énonciation. Tel est le préalable à toute opération
humaniste de compréhension – et tel est aussi, par voie de
conséquence, le fondement de toute véritable pratique littéraire
d’imitation comme de toute opération philologique de conjecture dans
l’émendation des textes corrompus3.

De là l’apparition d’enquêtes grammaticales sur les langues anciennes
qui excèdent de loin la visée seulement didactique du manuel scolaire,
telles les Elegantiæ de Lorenzo Valla ou, un siècle plus tard, le De causis
linguæ latinæ de Jules-César Scaliger. De là également la constitution de
compilations lexicales qui, à l’instar du premier glossaire juridique
humaniste, le De verborum signi�catione  de MaAeo Vegio, replacent les
normes de l’agir humain dans la perspective des usages linguistiques



dans lesquels elles sont formulées4, ou bien encore, parallèlement à
l’intérêt que Politien, Budé et tant d’autres grands lettrés de la
Renaissance portaient à la littérature technique de l’Antiquité
(Columelle pour l’agriculture, Vitruve pour l’architecture, Celse pour
la médecine, Apicius pour la cuisine, etc.), la publication de nombreux
traités d’« antiquaires » consacrés à la connaissance des multiples
realia de la vie antique : réalités institutionnelles comme celles de la
vie militaire ou de l’économie (le De asse de Budé est une étude du
système monétaire antique), pratiques cultuelles et religieuses, rites
matrimoniaux et funèbres, habitudes vestimentaires, etc. Tous ces
ouvrages d’érudition sont les inventaires archéologiques d’un monde
antique envisagé dans la diversité de ses objets matériels, culturels et
linguistiques. Ils sont à la fois le résultat du détour historique imposé à
l’opération interprétative et l’instrument de sa relance. Aussi ont-ils
vocation à rejoindre les rayons de la bibliothèque de premier secours
de l’humaniste : ils lui permettront, dans sa lecture des auteurs
anciens, de peser avec le plus d’exactitude possible la signi�cation de
chaque mot en comparant l’emploi qu’en fait tel auteur dans tel
passage avec celui que d’autres auteurs en font dans tel autre. Le
parallèle textuel devient alors le principal levier du jugement critique
5 : muni de l’information qu’il apporte, le lecteur pourra décider si
l’occurrence qui l’occupe relève de la désignation référentielle d’un
état des choses, d’un emploi métaphorique ou d’une �gure
allégorique.

Il faut donc imaginer la lecture humaniste comme un passage au
tamis : les enquêtes archéologiques qui se multiplient sont comme les
�ls qui viennent constituer la trame de cet outil et en perfectionner
progressivement la �nesse en formant un réseau toujours plus serré.
Grâce à elles se reconstitue sinon l’univers des représentations des
Anciens, du moins celui de leurs références, sur la base duquel pourra
être établi le sens et pourront être évaluées les vertus expressives de
leurs discours : il faut planter le décor pour parvenir à distinguer
clairement les �gures qui l’habitent. Mais pour se donner de tels
moyens de lire, le lettré de la Renaissance n’a pas seulement recours à
ce que d’autres ont collecté et publié avant lui : lui-même a l’habitude
de compiler des recueils de notes prises au fur et à mesure de ses
lectures. Ce sont là les « gardoires » dont se moque Montaigne à la �n
du xvi e siècle, au chapitre « Du pédantisme » des Essais, à une date où
la solidarité première du projet philosophique et du projet
philologique de l’humanisme apparaît rompue, ou a du moins perdu
son évidence :

Nous ne travaillons qu’à remplir la memoire, et laissons



l’entendement et la conscience vuide. Tout ainsi que les
oyseaux vont quelque-fois à la queste du grein, et le portent
au bec sans le taster, pour en faire bechée à leurs petits,
ainsi nos pedants vont pillotant la science dans les livres, et
ne la logent qu’au bout de leurs lévres, pour la dégorger
seulement et mettre au vent. C’est merveille combien
proprement la sottise se loge sur mon exemple. Est-ce pas
faire de mesme, ce que je fay en la plus part de cette
composition ? Je m’en vay, escorniMant par cy par là des
livres les sentences qui me plaisent, non pour les garder,
car je n’ay point de gardoires, mais pour les transporter en
cettuy-cy, où, à vray dire, elles ne sont non plus miennes
qu’en leur premiere place. Nous ne sommes, ce croy-je,
sçavants que de la science presente, non de la passée, aussi
peu que de la future. Mais, qui pis est, leurs escholiers et
leurs petits ne s’en nourrissent et alimentent non plus ; ains
elle passe de main en main, pour cette seule �n d’en faire
parade, d’en entretenir autruy, et d’en faire des contes,
comme une vaine monnoye, inutile à tout autre usage et
emploite qu’à compter et jetter. Apud alios loqui didicerunt,
non ipsi secum. Non est loquendum, sed gubernandum 6.

Mots et choses, rhétorique et érudition
Il entre certainement une part de posture dans cette déclaration de
Montaigne, tant il paraît peu probable que l’immense culture latine
dont témoignent à chaque instant les Essais n’ait pas été acquise et
contrôlée au moyen de tels « gardoires »7. Ce n’est de toute façon pas
leur principe que condamne Montaigne, mais un usage dévoyé par
lequel une pratique destinée à l’interprétation en est arrivée à oublier
sa véritable visée au point que, sortie de son assiette, elle est devenue
proprement insensée. Si elle ne sert qu’à l’ostentation d’un savoir,
l’érudition n’est en eAet qu’un vain discours, un exercice qui ne
conduit que des mots aux mots, alors que sa dignité humaniste est au
contraire de restaurer la richesse du lien par lequel un mot fait signe
vers l’individualité d’une chose, comme le prouvent cette charte de la
pensée humaniste qu’est la philosophie du langage de Lorenzo Valla,
entièrement tournée vers l’ordre des choses8, ou bien, dans la fidélité à
l’œuvre de Valla, la distinction fondamentale que fait Érasme entre
loquentia et eloquentia, entre le brio d’une faconde entretenue à la
surface du langage et la force réelle de l’éloquence, nourrie non par un
art des eAets que peut produire le discours, mais par un savoir de ce
que parler veut dire – ce qui est le domaine de compétence de la vraie
eruditio 9.

Par là s’explique l’attention que les pédagogues humanistes ont très



tôt et durablement portée à la constitution de recueils de notes de
lecture : non pas des notes comme nous pourrions l’entendre
aujourd’hui, faites de réMexions plus ou moins personnelles, mais des
notes constituées d’extraits de passages dignes de remarque à un titre
ou un autre et prêtes à soutenir ensuite l’établissement de parallèles
textuels. La di)culté est de choisir avec pertinence ce qui est digne de
remarque. Mais comme il n’existe pas de critère universel pour en
décider, que cela dépend aussi de la situation personnelle du lecteur,
par exemple de son degré d’avancement dans les études, de l’activité à
laquelle il destine sa lecture (l’orateur qui compose un discours ne sera
pas sensible aux mêmes détails d’une harangue antique qu’un juriste),
ou bien encore d’un état général des connaissances déjà acquises, il est
essentiel que chacun accomplisse ce travail pour soi-même, selon ses
propres besoins. Cela, surtout, ne sera que plus recommandé dans une
pédagogie où, en conformité avec le postulat selon lequel le sens est
fonction d’un usage du discours, d’une mise en œuvre déterminée, et
non pas seulement d’une loi logique, qu’il relève d’un pragmatisme
plutôt que d’une ontologie10, l’accès à la pleine puissance de la parole
au-delà de la simple correction grammaticale – en d’autres termes, ce
qu’on appelle le style – s’eAectue par une pratique assidue de
l’imitation. Or celle-ci n’est pas un acte servile réductible à un
formalisme esthétique, une abolition de soi dans la généralité d’un
modèle, mais au contraire une manière d’essayer, d’éprouver et
d’activer en soi-même les possibilités de la langue : donc, comme le
souligne par exemple Étienne Tabourot dans le quatrième livre de ses
Bigarrures en 1585, un exercice fondamentalement personnel, où il
s’agit de « se fortifier le jugement11 ».

De fait, les exposés les plus précis sur la manière d’élaborer de tels
recueils de notes interviennent d’abord dans le cadre de
l’enseignement rhétorique des principes de l’imitation, qu’il soit de
portée générale ou qu’il se limite à une application particulière
comme la composition de lettres. L’exemple le plus connu est celui
d’Érasme, qui a abordé ce sujet à plusieurs reprises, mais lui a
notamment consacré un long développement dans le De duplici copia
verborum ac rerum, traité publié pour la première fois en 1512 : un
chapitre spécial de la seconde partie est intitulé Ratio colligendi exempla 
12, ou « Comment recueillir des exemples ». Non seulement la
méthode que l’auteur y expose est celle qu’il a abondamment mise en
pratique dans plusieurs de ses œuvres majeures comme les Colloques et
surtout les Adages 13, mais sur un plan théorique également, il lui
accordait su)samment d’importance pour commencer par exprimer
le regret de ne pas l’avoir employée « dès sa jeunesse ». L’expression
désigne sans doute tout le temps de sa formation, depuis l’époque où il
fut l’élève des Frères de la Vie commune à Deventer (1478) jusqu’à
celle où il fréquenta le Collège Montaigu à Paris (1495). Mais s’il est
fort possible que cette notation biographique repose sur un fait réel,
on peut aussi la comprendre de manière �gurée, comme l’indication



que la technique de lecture décrite dans le De duplici copia est
consubstantielle au mûrissement de la pensée humaniste, l’auteur n’en
ayant saisi l’intérêt et les enjeux qu’à partir du moment où il décida
(c’était en 1496) qu’il serait homme de lettres, que ce fût orator ou
poeta 14 : la méthode des lectures de la maturité ne serait autre que
celle d’une maturité de la lecture.

Le travail du lieu commun
La notion rhétorique de « lieu commun » est au cœur du propos
d’Érasme. Empruntée à Cicéron et plus encore à Quintilien, elle forme
l’assise de la technique qu’il recommande. Rappelons que les « lieux »
du discours sont chez les rhéteurs antiques des « moyens de trouver
des idées : ils constituent des listes de rubriques prédé�nies vers
lesquelles l’orateur se tourne lorsqu’il veut traiter un sujet donné, et
qui lui suggèrent des arguments – à charge pour lui d’adapter ces
suggestions théoriques à la cause particulière qu’il défend15 ». Dans le
droit �l de cette tradition, Érasme déclare que le lecteur, c’est-à-dire
« la personne qui s’est �xé pour but de progresser en lisant des
auteurs sans aucune exclusive », devra « commencer par se préparer
une série de lieux aussi nombreux que possible : il les empruntera
pour partie à la liste des vertus et des vices et à leurs subdivisions,
pour partie aux aspects de leur condition auxquels les hommes
accordent une valeur spéciale et à tous les arguments qui reviennent
très souvent dans le discours délibératif16 ». Cette phrase est ambiguë
dans la mesure où l’on peut comprendre son dernier membre comme
le troisième terme d’une énumération où sont cités d’abord les vertus
et les vices, puis tels aspects de la condition humaine, en�n les
arguments du discours délibératif. En réalité, le dernier membre est
une reprise généralisante des deux termes précédents : les arguments
du discours délibératif – c’est-à-dire le discours qui a pour �n de
débattre et de décider des conduites que l’on peut tenir dans les
diAérentes circonstances de l’existence – embrassent à la fois le
domaine des vertus et des vices et les « aspects de la condition
[humaine] » dotés d’une « valeur spéciale ». Cette formule n’est pas en
elle-même très claire, mais les exemples qu’Érasme donne ensuite
montrent qu’il entend par de tels « aspects » les talents et les
dispositions naturelles de l’homme ainsi que toutes ses déterminations
arbitraires qui, n’engageant pas sa volonté, ne relèvent pas du vice ou
de la vertu : ainsi la longévité, la jeunesse ou la vieillesse, la mémoire
et la facilité de parole, la beauté, la laideur ou la diAormité, la chance
ou la malchance, la condition de naissance, et toutes les marques de la
personne que résume la notion classique de caractère17.

L’exercice que s’apprête à proposer Érasme est donc rhétorique au
sens le plus exact du terme, puisqu’il est placé de manière générale



dans l’élément du discours délibératif. Mais ce préambule montre
clairement que cette rhétorique-là ne restreint pas son ambition à
l’ornement du discours : elle est l’instrument d’une connaissance
morale de tout ce qui appartient à la condition d’homme, gradus ad
Parnassumet gradus ad humanitatems’accomplissant d’un pas égal. L’idée
de connaissance morale est en eAet à entendre ici dans un sens très
large : la notion de « lieu » telle que l’ont transmise les rhéteurs
antiques présente l’avantage de déborder le territoire étroit de la
moralité que s’assignait l’ exemplummédiéval, c’est-à-dire la conformité
aux règles des mœurs, pour l’élargir à la totalité humaine de
l’expérience – soit un élargissement du champ du terme médiéval de
moralitas à celui du terme antique d’ humanitas : l’un couvre seulement
le domaine des vertus et des vices que vise le discours parénétique du
prédicateur, tandis que l’autre y ajoute toute la diversité des cas que le
discours délibératif de l’orateur est susceptible d’évoquer.

À lire Érasme, on comprend aussi que la priorité dont il parle est plus
mentale ou fonctionnelle que réelle : la grille des rubriques ou « lieux
communs » n’est donnée par avance que dans ses grandes lignes,
tandis que son extension ne se développe et son détail ne se précise
qu’au fur et à mesure des lectures, dans un constant travail
d’ajustement du regard du lecteur à l’objet de sa lecture. C’est donc
plutôt pour la clarté de l’exposé qu’Érasme distingue deux moments
de la prise de notes comme s’ils étaient successifs. Le premier consiste
à dresser une liste de rubriques toujours plus abondante. Le lecteur est
appelé non seulement à en créer de nouvelles, mais aussi à subdiviser
celles qui existent déjà : sous une idée donnée, on séparera les
diAérents types de cas qui se rapportent à elle. Érasme cite l’exemple
de la rubrique « Libéralité » : ce qui a trait aux faveurs n’y sera pas
rangé pêle-mêle, mais on pourra distinguer ce qui est « faveur
spontanément consentie », « faveur raisonnable », « faveur
réciproque », etc. Le second moment est celui de l’annotation à
proprement parler, c’est-à-dire celui où l’on extrait du texte tel
passage pour le ranger sous la rubrique qui lui paraît le mieux adaptée.
Il s’agit par conséquent d’une opération d’indexation :

Une fois qu’on aura préparé autant de rubriques qu’il le
faut et qu’on les aura rangées dans l’ordre de son choix,
puis qu’on aura divisé chacune en ses parties, et qu’on aura
encore ajouté aux parties des lieux communs ou maximes,
tout ce qu’on trouvera chez les diAérents auteurs viendra
vite à être noté à sa place, surtout s’il s’agit de quelque
chose de remarquable18.

L’une des di)cultés présentées par le texte d’Érasme tient à un emploi
ambivalent du terme locus communis. Dans un sens général, il désigne
toute sorte de rubrique rhétorique, incluant par exemple la liste des
vertus et des vices. Mais dans un sens particulier, qui est d’ailleurs
beaucoup plus proche de ce que nous entendons aujourd’hui par « lieu



commun » dans la langue usuelle, il désigne également une catégorie
spéciale de rubrique, consistant non plus en une entité conceptuelle
dé�nie (par exemple l’amitié), mais en une formulation toute faite
d’une idée générale (par exemple « L’amitié des princes est
dangereuse »). Les lieux communs sont dans cette seconde acception
des énoncés gnomiques ou « maximes » (sententiæ) 19, dont le
recensement vient a)ner la grille d’indexation fournie d’abord par
l’énumération des concepts et de leurs parties, à la manière dont
l’exposé des sens d’un mot dans l’article d’un dictionnaire de langue
peut être complété par un relevé d’expressions idiomatiques dans
lesquelles ce mot apparaît. On pourrait d’ailleurs décrire les choses
dans les termes de la logique contemporaine, qui montreraient mieux
comment est possible le glissement d’un sens à l’autre et aussi
combien est universelle l’extension dont est susceptible la méthode
rhétorique des lieux communs : celle-ci d’un côté recense des « noms
propres » au sens de Frege, c’est-à-dire des désignations d’objets
déterminés, de l’autre elle consigne des « pensées », c’est-à-dire des
propositions dans lesquelles de tels « noms propres » entrent en
composition et qui sont pourvues d’un contenu objectif su)sant pour
que, à la diAérence d’intuitions singulières, elles produisent ou
réunissent sur elles un certain consensus. C’est par cette dernière
qualité qu’elles sont en eAet des lieux « communs ». L’adage érasmien
en est une illustration particulière parmi d’autres, comme le sont
aussi, sur un mode diAérent, les types fédérateurs d’une histoire de la
culture tels que le topos littéraire au sens de Curtius (par exemple le
lieu de délices dans la tradition occidentale) ou le motif emblématique
dans l’iconologie de Panofsky (ainsi les thèmes du Vieillard Temps, de
l’Amour aveugle, d’Hercule à la croisée des chemins)20.

À l’ambiguïté sémantique près dans l’emploi du terme de « lieu
commun », la dimension technique de la méthode recommandée par
Érasme se manifeste dans le recours à un vocabulaire spécialisé pour
désigner chacun de ses éléments. L’espace de la rubrique, qui peut
éventuellement rester vide dans l’attente d’un contenu, comme
l’alvéole d’un rucher21, est à proprement parler le « lieu » ( locus ou
locus communis). Le nom de la rubrique, qui sera aussi la clef
d’indexation dont on se servira pour affecter tel passage de tel auteur à
cette rubrique, est l’« intitulé » (titulus) 22. Érasme ne réserve pas de
terme spécial pour nommer les passages mêmes qui viendront remplir
le « lieu », mais les quali�cations habituelles que l’on rencontre chez
d’autres auteurs aux xvi e et xvii e siècles sont celles de « remarques » (
notabilia, littéralement « les choses qui méritent d’être notées »), de
« notes » (notæ)ou d’« extraits » (excerpta). Quant à l’opération
d’indexation, Érasme la désigne tantôt par le verbe « annoter »
(adnotare), tantôt par le verbe « prélever » (decerpere). La plupart des
autres auteurs préfèrent toutefois celui d’« extraire » (excerpere), qui
est moins imagé et béné�cie également d’une prestigieuse ascendance
littéraire puisque Sénèque déjà l’avait utilisé pour décrire ce qui lui



paraissait la bonne manière de lire23.

Notes de lecture et « grammaire historique »
Très nombreux sont les témoignages du succès considérable que
connut la méthode des lieux communs ou « art d’extraire » (ars
excerpendi)en Europe du xv e à la fin du xvii e siècle au moins, c’est-à-dire
aussi longtemps que la rhétorique demeura le cadre principal des
manières de penser. La preuve en est d’abord fournie sur un plan
théorique par la place qu’occupe l’exposé de ses principes dans la
littérature pédagogique des traités des études. On en relève une
première occurrence dès 1459, dans la longue lettre en forme de
programme d’enseignement que l’humaniste Battista Guarino de
Vérone adresse alors à son élève Maffeo Gambara. Après avoir indiqué
l’ordre dans lequel l’élève doit de préférence aborder les auteurs
antiques, il souligne qu’il est important de ne pas s’en remettre
seulement à la parole du maître et, pour cela, d’avoir un exercice
personnel de la lecture. Parce qu’il limite son propos à un but
strictement pédagogique, où il s’agit avant tout de se faire au sens des
mots et d’identi�er les réalités désignées par les textes, Guarino songe
moins à la lecture directe des grands auteurs qu’à celle de leurs
commentateurs agréés par la tradition ( « qui in auctores commentaria
scripserunt et probati sunt 24  ») ou celle des textes antiques qui se
recommandent par l’abondance et la diversité de leur information
historique (au sens général d’une information sur les choses, par
opposition à celle qui porte sur les mots), notamment les grandes
miscellanées d’Aulu-Gelle (Nuits attiques) et de Macrobe (Saturnales) et l’
Histoire naturelle de Pline, aux côtés desquelles �gure aussi La Cité de
Dieu de saint Augustin au titre des multiples connaissances des anciens
cultes et traditions religieuses que l’on peut y puiser. Mais quels que
soient les textes qu’il s’agit de lire, la lecture que prescrit Guarino est
une opération d’annotation, conduite sur le mode de l’extrait :

De manière générale, il importe que les élèves s’eAorcent
toujours de faire des extraits (excerpere)de ce qu’ils lisent,
avec la conviction qu’il n’y a pas de si mauvais livre qu’il ne
puisse servir en aucun de ses endroits, comme Pline avait
coutume de le répéter. Cette manière d’étudier était si
suivie dans l’Antiquité que Pline l’Ancien a légué cent
soixante recueils d’extraits au �ls de sa sœur, qu’un jour, en
Espagne, ce dernier parvint à vendre 400 000 sesterces à
Larcius Licinus. Que les élèves veillent surtout à extraire ce



qui leur paraîtra digne de mémoire et di)cile à trouver
ailleurs. Pour former tant à l’abondance qu’à l’aisance de la
parole, il sera très utile qu’au cours de leurs lectures, ils
notent (adnotabunt)dans les diAérents livres les phrases qui
relèvent du même sujet et qu’ils les regroupent
(colligent)dans un même lieu (locum) 25.

Guarino réservait cet exercice aux élèves qui n’étaient plus des
débutants. Ces derniers devaient en eAet maîtriser d’abord les règles
morphologiques et syntaxiques de la langue latine avant de prétendre
aborder par eux-mêmes, sans risque de contresens, la lecture d’un
texte suivi. Il convenait donc de distinguer deux moments
d’apprentissage, l’un pour assimiler le formalisme des mots
(déclinaisons, conjugaisons, constructions), l’autre pour contrôler la
puissance de leur usage, c’est-à-dire connaître aussi bien l’étendue de
leur valeur sémantique (vis vocabulorum)que la qualité rhétorique de
leur vertu expressive dans le contexte d’une formule donnée
(sententia) : car les élèves qui lisent par eux-mêmes sont invités à
« noter systématiquement les formules et le sens des mots. Ils doivent
relever les formules qui sont pour eux nouvelles et qui disent bien ce
qu’elles veulent dire26 ». Il n’est d’ailleurs pas impossible qu’en
désignant comme matière à noter « ce qu’il est di)cile de trouver
ailleurs » Guarino ait eu surtout en vue l’élargissement de l’enquête
sémantique par la recherche de mots ou de signi�cations rares, tandis
que « ce qui est digne de mémoire » désignerait plutôt les bonheurs
d’expression, sur lesquels les grands commentaires des auteurs, tels
ceux de Servius sur Virgile ou de Donat sur Térence, permettaient
d’attirer l’attention du jeune lecteur.

Loin d’être radicalement séparés, les deux moments du cursus
pédagogique sont pensés par Guarino dans l’unité de la notion de
grammaire. Incontestablement, la redécouverte de Quintilien au début
du xv e siècle a joué là un rôle décisif. Le texte de l’ Institution oratoire
propose en eAet une dé�nition large de cette discipline, qui est
présentée comme une science universelle de la langue où s’ajoute à la
connaissance des lois statiques de son fonctionnement celle des jeux
dynamiques par lesquels elle fait venir les choses dans la lumière des
mots : la grammaire consiste « à savoir parler et à expliquer les poètes
27 ». L’idée de cette double �nalité se retrouve chez Guarino dans la
distinction de deux parties, l’une « méthodique », qui est la grammaire
de nos « règles de grammaire », l’autre « historique », qui se
préoccupe de la relation que la parole entretient avec ses objets : « La
grammaire comprend deux parties : la première est dite méthodique
et expose les axiomes de tous les éléments du discours, c’est-à-dire la
démarche (en grec methodos) qu’ils suivent ; la seconde est dite
historique et traite des récits et des choses qui se sont passées28. »
C’est par le biais de ce segment « historique » de sa dé�nition que,
comme l’écrivait Paul Oskar Kristeller, « dans l’Humanisme, le mot de



grammaire en vient en dé�nitive à englober toute la philologie
classique, et la langue étant retenue comme clef d’accès à la réalité
historique et littéraire de l’Antiquité grecque et romaine, la
grammaire devient d’une certaine manière une encyclopédie, ou du
moins un instrument pour acquérir un savoir classique auquel on
attribuait un caractère et une valeur d’universalité29 ». Or si le manuel
est l’outil de la grammaire « méthodique », c’est en revanche le recueil
de notes qui sera celui de la grammaire « historique » : c’est par lui
qu’on apprend comment l’usage des mots règle l’accès au monde. En
d’autres termes, le manuel est le livre de la pureté de la langue, le
recueil de lieux communs celui des propriétés du discours.

Le succès d’une méthode
La description de la prise de notes fournie par Guarino reste
sommaire, mais on y devine que la méthode évoquée n’est pas
diAérente de celle sur laquelle Érasme s’appesantira avec un plus
grand détail. Formulée d’abord dans le cadre du préceptorat privé des
maîtres humanistes italiens du XVe siècle, elle sera par la suite reprise
par toutes les grandes traditions pédagogiques de l’époque moderne
30 : celle du « gymnase » protestant au xvi e siècle, comme en témoigne
par exemple Jean Sturm dans sa Linguæ resolvandæ ratio de 158131, celle
du collège jésuite, dans le cadre duquel sont rédigés des traités tels
que le De ratione libros cum profectu legendi  du P. Francesco Sacchini
(1614) et l’ Aurifodina artium et scientiarum omnium du P. Jeremias Drexel
(1638)32, ou encore la tradition de l’Université allemande de la �n du
xvii e siècle, qu’illustre l’œuvre de Daniel Georg Morhof, auteur d’un
traité De excerpendi ratione  qui occupait dans son esprit une place
essentielle dans le grand plan des études dressé en 1688 par son
Polyhistor 33.

Parallèlement aux énoncés théoriques, les traces de la mise en
application des principes de l’ ars excerpendichez les lettrés du xv e au
xvii e siècle sont très nombreuses et diverses. Au niveau le plus
élémentaire, ce sont les notes que renferment beaucoup d’exemplaires
d’éditions de textes classiques : soulignements et petits signes
marginaux (par exemple une petite main à l’index tendu) qui
désignent à l’attention les notabilia, ou bien tituliinscrits en face des
passages remarqués. Dès le début du xvi e siècle, certaines éditions
présentent même de tels tituliimprimés en manchette : ce qui, d’une
certaine manière, est un dévoiement de la méthode humaniste,
puisque cela contrevient à l’idée que l’annotation est un exercice
personnel de la lecture, mais ce qui facilite en revanche la compilation
d’index, dont les premières occurrences ne sont autres que des listes
de titulide lieux communs.



Les cahiers de lieux communs manuscrits témoignent du travail de
lecture à un stade plus élaboré. Ceux qui nous sont parvenus se
rencontrent sous deux formes. Les uns sont des recueils de notes

consignées au fur et à mesure de la lecture34, dont un bon exemple est
fourni par les cahiers de notes prises au début du xvi e siècle par le
bénédictin d’Ottobeuren Nicolas Ellenbog, un correspondant d’Érasme,
alors qu’il lisait les Saturnales de Macrobe (BnF, Manuscrits,
Latin 4842) : la partie principale de la page est occupée par des extraits
du texte lu, tandis qu’en marge un titulusest inscrit en face de chacun
d’eux. D’autres recueils sont entièrement mis en ordre et se présentent
comme des répertoires, qui sont souvent organisés alphabétiquement
même si cela n’est pas une règle absolue : à la manière de �ches, le
lecteur a préparé des feuilles en tête desquelles il a inscrit un titulus,
puis il y a copié une série de citations relatives au sujet considéré
(ainsi le recueil anonyme du début du xvii e siècle de la BnF,
Manuscrits, Latin 10416). Un modèle de ce travail est donné par
Tabourot au quatrième livre des Bigarrures, où l’auteur a publié une
longue liste alphabétique d’intitulés, a�n d’aider les élèves à « faire
collections par lieux communs de ce qu’ils liront », tout en invitant
chacun à compléter la liste à sa guise et « y adapter toutes sentences et
histoires qu’il aura leu de luy mesme35 ».

Le niveau d’élaboration le plus élevé est atteint avec le genre
humaniste du commentaire, tel que l’illustre par exemple la
Cornucopiæ de Niccolò Perotti, ouvrage commencé en 1478 (et demeuré
inachevé). Le livre est dans son principe un commentaire suivi des
œuvres de Martial : face aux Rudimenta grammatices d e 1468 qui
constituent la contribution de Perotti à la grammaire « méthodique »
au sens de Guarino, la Cornucopiæ représente sa contribution à la
grammaire « historique ». Non seulement elle se distingue par un goût
très remarquable pour les mots rares, qui a d’ailleurs pu guider le
choix même de Martial comme auteur de référence36, mais son
principe est de faire de l’étude du texte du poète latin du i er siècle une
sorte de levier grâce auquel se découvrent de multiples réalités du
monde antique et de la littérature romaine. Pour aller jusqu’au terme
de la méthode humaniste de lecture, il ne restait qu’à aAecter aux
articles de la Cornucopiæ des tituli. C’est chose faite en 1501 avec
l’édition publiée à Venise par Alde Manuce 37, non pas au moyen de

Figure 1. Nicolas Ellenbog, Notes de lecture sur les
Saturnales de Macrobe, entre 1511 et 1514.



manchettes marginales, mais grâce au redoublement de l’index
alphabétique des mots par des index thématiques de choses, qu’elles
soient réalités du monde comme « les événements historiques »
(historiæ), « les mœurs » (mores), « les drogues et remèdes » (remedia et
medicamenta), ou réalités de la langue et de la littérature, comme « les
proverbes » ( proverbia) et « les fables » (fabulæ). De nombreux
exemples viennent con�rmer le témoignage de la Cornucopiæ, en
particulier les commentaires qui, à l’instar des Antiquarum lectionum
commentarii de Cœlius Rhodiginus (Venise, Alde Manuce, 1516),
appartiennent au genre de la « leçon » (lectio), dont le nom même
trahit la proximité avec l’exercice de la lecture : il s’agit de
compilations de notes où les auteurs « tiennent registres des leçons,
des lectures, qui ont arrêté leur attention et les accompagnent de
remarques, d’observations, de réMexions38 ». Citons aussi le genre des
« polyanthées », de la Polyanthea de Domenico Nani Mirabelli (1503) au
Theatrum humanæ vitæ de Theodor Zwinger (1565) et à sa refonte par
Laurent Beyerlinck sous le titre de Magnum theatrum vitæ humanæ
(1631)39. Si les « leçons » se caractérisaient par le désordre soigneux
dans lequel les matières se présentaient, reproduisant dans leur
succession aléatoire l’allure libre de la lecture, les « polyanthées »
suivent au contraire une organisation thématique par « lieux
communs ». Mais la substance reste la même : il s’agit toujours d’
excerpta, de notes puisées à la lecture des auteurs antiques ou de leurs
commentateurs.

Remarquons en�n qu’il n’est pas indiAérent qu’une telle matière ait
pu être publiée sous le titre de « théâtre de la vie humaine » : par là se
percevait encore l’écho d’une idée humaniste de la rhétorique, dont
l’objet était coextensif au champ entier de l’expérience des hommes.
Ainsi l’instrument du savoir lettré revendiquait-il l’ambition de n’être
pas seulement l’instrument d’un savoir littéraire. Échappant à son
cadre institutionnellement pédagogique, la méthode exposée d’abord
par Guarino au milieu du xv e siècle ne se voulait pas seulement une
technique d’apprentissage et d’acquisition de connaissances
intellectuelles, mais de manière très générale un principe de
formation de l’homme, conformément à l’idée érasmienne de
l’érudition : non pas entreprise d’emmagasinage (« remplir la
mémoire », disait Montaigne), mais, au plus près du sens étymologique
du mot, travail de dégrossissement de soi, où tout l’eAort de la
mémoire s’accomplit dans la maîtrise d’une prudence40. Dans la

Figure 2. Étienne Tabourot, Les Bigarrures du seigneur des
Accords, Paris, Jean Richer, 1585, folio 16v.



conviction des humanistes de la Renaissance, ce dernier objectif
n’était pas réalisable par l’exercice purement formel des facultés
logiques de l’individu : il ne pouvait être que le gain obtenu au terme
d’une fréquentation assidue des auteurs anciens. Car leur savoir et leur
sagesse accumulés et actualisés dans le travail d’annotation devaient
former le principe et le contenu primordial du sens commun que tout
homme digne de ce nom avait pour tâche d’acquérir : ce que, d’un mot,
on nommait alors humanitas. C’est en cela que le recueil de lieux
communs tel que le concevait la tradition rhétorique était appelé à
constituer un instrument fondamental des studia humanitatis.

Notes

1. Ferguson, 2009, p. 108-115.
2. Spinoza, Traité théologico-politique , VII, p. 147.
3. Sur le redressement des corruptions des textes par conjecture, c’est-
à-dire par un certain talent divinatoire qui permet d’imaginer la leçon
originelle d’un passage à partir du témoignage de sa leçon corrompue,
voir D’Amico, 1988, p. 10-11. De nombreuses anecdotes con�rment la
proximité de l’imitation littéraire et de la conjecture philologique :
ainsi Musurus, le grand philologue qui travaillait pour les presses
d’Alde Manuce à Venise à la �n du $xv e siècle, composant de lui-
même six hexamètres pour combler une lacune dans le texte de la
troisième bucolique de Moschos (Reynolds et Wilson, 1984, p. 107), ou
bien Marulle, tenté ici et là par la réécriture dans son édition de
Lucrèce (Bollack, 2001, p. 69).
4 . Speroni, 1976. Cette méthodologie humaniste est encore plus
sensible dans l’œuvre juridique d’Alciat consacrée au droit romain
antique, en particulier au Code de Justinien : fondée sur une
« restauration du texte par la critique textuelle », son ambition est de
« restaurer le sens par une critique des dogmes, en cherchant à
dégager la signi�cation de chaque mot et la signi�cation générale du
texte au moyen d’une investigation philologique et historique du
contexte historique » (Troje, 1975, p. 50).
5. Cette caractéristique a été soulignée par Jean Lecointe à propos des
commentateurs humanistes français de la seconde moitié du xvi
e siècle (Denis Lambin, Adrien Turnèbe, Marc-Antoine Muret) : « le
parallèle textuel envahit tout » et désigne dès lors l’intertextualité
comme « la dimension principale de l’espace littéraire » (Lecointe,
1993, p. 191, n. 155).
6 . Montaigne, Essais, I, XXV, p. 136-137. La citation latine est de
Sénèque, Lettres, CVIII, 37 : « Ils ont appris à parler pour un public, pas
avec soi-même. Mais la question n’est pas de causer : il faut tenir la
barre. »
7. Sur ce qui lie la culture de Montaigne à la pratique des recueils de



notes et sur ce qui diAérencie le projet des Essais de celui du « ramas »
de lieux communs, voir Goyet, 1986-1987 et 2009.
8. Kessler, 2008, p. 72-83.
9 . Sur la distinction érasmienne de loquentia e t eloquentia, voir
Camporeale, 2001, p. 253 et 269-270. S’appuyant sur l’étude de John
William Aldridge sur l’herméneutique d’Érasme ( The Hermeneutic of
Erasmus, Winterthur, 1966), Camporeale rappelle que « pour Érasme,
eruditio signi�e l’analyse des textes au moyen d’une critique
philologique, historique et théologique » (p. 253).
10. Mariani Zini, 2001, p. 285.
1 1 . Tabourot, p. 46. Le premier chapitre de l’ouvrage, intitulé
« Quelques traits utiles pour l’institution des enfans », est presque
entièrement consacré à la confection des recueils de notes de lecture.
12. É rasme, De duplici copia verborum ac rerum commentarii duo , p. 256-
269.
13. Bierlaire, 1995.
14. Margolin, 1967, p. 175.
15. Pernod, 2000, p. 290.
16. Érasme, De duplici copia , p. 258 : « Ergo qui destinavit per omne genus
autorum lectione grassari [...] prius sibi quam plurimos comparabit locos. Eos
sumet partim a generibus ac partibus vitiorum virtutumque, partim ab his
quæ sunt in rebus mortalium præcipua, quæque frequentissime solent in
suadendo incidere. »
17. Sur les liens entre caractère et lieu commun, voir Van Delft, 1993,
p. 51-55.
18. Ibid., p. 260 : « Ergo posteaquam tibi titulos compararis quot erunt satis,
eosque in ordinem quem voles digesseris, deinde singulis suas partes
subieceris, rursum partibus addideris locos communes sive sententias, iam
quicquid usquam obvium erit in ullis autoribus, præcipue si sit insignius, mox
loco suo annotabis. »
1 9 . Sur les diverses acceptions de la notion de lieu commun à la
Renaissance, voir Goyet, 1996, p. 58-71.
20. Curtitus, 1956 ;Panofsky, 1967 ; Panofsky, 1999.
21. En s’inspirant d’un célèbre passage de Sénèque (  Lettres, XI, 84, 3-4),
Érasme compare le lecteur idéal à une abeille : « Cet homme d’étude,
comme une petite abeille industrieuse, s’en ira voleter dans tous les
parterres des auteurs et, sans exception, fondra sur leurs moindres
Meurs, prélevant de toutes parts un peu de suc qu’il transportera dans
son rucher. » (Érasme, De duplici copia , p. 262 : « Itaque studiosus ille velut
apicula diligens per omnes autorum hortos volitabit, 3osculis omnibus
adsultabit, undique succi nonnihil colligens quod in suum deferat
alvearium. »)
22. L’ambiguïté sémantique de l’expression locus communis tient donc
au fait qu’elle peut selon les cas désigner un locus au sens strict ou bien
un genre particulier de titulus.
23. Sénèque, Lettres, I, 2, 4 : « cum multa percurreris, unum excerpe, quod
illo die concoquas » (« si tu parcours toutes sortes de matières, n’en
extrais que ce que tu pourras digérer ce jour-là »).



24. Guarino De Vérone, De ordine docendi et studendi , p. 294.
25. Ibid., p. 294-296 : « Sed omnino illud teneant, ut semper ex iis quæ legunt
conentur excerpere, sibique persuadeant, quod Plinius dictitare solebat,
nullum esse librum tam malum ut non in aliqua parte prosit. Hæc studendi
ratio apud veteres observata fuit adeo, ut Plinius maior electorum
<commentarios> centum et sexaginta opistographos sororis �lio reliquerit,
quos aliquando quadringentis millibus nummum Larcio Licino in Hispania
vendere potuit. Ea vero potissimum excerpent, quæ et memoratu digna et
paucis in locis inveniri videbuntur. Erit hoc etiam ad orationis tum copiam
tum promptitudinem valde idoneum, si inter legendum ex variis libris
sententias quæ ad eandem materiam pertinent, et in unum quendam locum
colligent. »
2 6 . Ibid., p. 294 : « radicitus, ut aiunt, sententias et vocabulorum vim
annotent. Novas ipsi sententias et ad rem accommodatas exquirant ».
27. Quintilien, Institutiones oratoriæ , I, IV, 2 : « recte loquendi scientiam et
poetarum enarrationem ». Sur l’importance de Quintilien dans la
conception humaniste de la grammaire, voir Kessler, 2001, p. 22-24.
28. Guarino De Vérone, p. 268 : « Grammaticæ autem duæ partes sunt,
quarum alteram methodicen, quæ breves omnium orationis partium formulas,
idest µεθόδους declarat, alteram hystoricen, quæ historias et res gestas
pertractat, appellant. » De cette distinction procède aussi celle que fait
ironiquement Érasme dans le De recta pronuntiatione entre « parler
grammairien », à quoi su)sent les manuels, et « parler latin », qui
s’apprend par la fréquentation des auteurs : le vrai grammaticus est
celui qui sait faire l’un et l’autre (voir Chomarat, 1981, t. I, p. 262).
29. Kristeller, 1985, p. 303-304.
30. Moss, 2002, p. 231-311.
3 1 . Millet, 2007. L’école de Sturm fait une synthèse entre la
compréhension rhétorique des « lieux », puisée aux principes de
l’imitation cicéronienne, et une compréhension dialectique dont le
principal représentant était Rodolphe Agricola, auteur du De inventione
dialectica, ouvrage rédigé en 1479 puis publié en 1515. Les « lieux »
dialectiques sont des catégories qui permettent de classer les choses
selon leurs propriétés logiques, comme le genre, l’espèce, la matière,
la forme, le semblable, l’égal, la supériorité, l’infériorité, etc., ainsi que
l’explique par exemple Joachim Ringelberg dans ses Lucubrationes, vel
potius absolutissima kuklopaideia, p. 280. Les « lieux communs » de la
dialectique sont donc des concepts généraux, qui s’attachent à une
idée du sens commun comme faculté cognitive formelle et théorique,
alors que la tradition rhétorique du lieu commun renvoie à une idée
du sens commun comme ensemble de contenus concrets (dé�nitions
et propositions communément acceptées, non pas absolument vraies
mais généralement avérées) qui permettent de s’orienter
pratiquement dans une communauté de vie. Sur cette distinction, voir
Descombes, 2009.
32. Neumann, 2001.
33. Zedelmaier, 2000.
34. En termes techniques, ce type de recueils est désigné par le mot d’



adversaria. Voir Chatelain, 1997.
35. Tabourot, p. 43-45.
36. Margolin, 1981, p. 131.
37. Ibid., p. 149.
38. Céard, 1996, p. 167. Sur le genre des « leçons », voir aussi Blair,
2006.
39. Beugnot, 1977.
40. Sur le rapport entre memoria et prudentia, voir Van Delft, 2005,
p. 71-90

Bibliographie

Sources

Érasme : Érasme, De duplici copia verborum ac rerum commentarii duo ,
éd. Betty Knott, in Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami ,
1re section, t. VI, Amsterdam, 1988.
Guarino De Vérone : Battista Guarino De Vérone, De ordine docendi et
studendi, in Humanist Educational Treatises, éd. Craig W. Kallendorf,
Cambridge (Mass.), 2002.
Montaign e : Michel de Montaign e, Essais, éd. P. Villey, Paris, 1965.
Ringelberg : Joachim Ringelberg, Lucubrationes, vel potius
absolutissima kuklopaideia, Bâle, 1538.
Spinoza : Baruch Spinoza, Traité théologico-politique ,
trad. Ch. Appuhn, Paris, 1965.
Tabourot : Étienne Tabourot, Les Bigarrures du seigneur des Accords.
Quatrième livre, éd. G.-A. Pérouse, Paris, 2004.

Autres références

Beugnot, 1977 : Bernard Beugnot, « Florilèges et Polyantheæ.
DiAusion et statut du lieu commun à l’époque classique », Études
françaises, 13, p. 119-141.
Bierlaire, 1995 : Franz Bierlaire, « L’ exemplum chez Érasme : théorie
et pratique », Mélanges de l’École française de Rome. Italie et
Méditerranée, 107, p. 525-549.
Blair, 2004 : Ann Blair, « Note Taking as an Art of Transmission »,
Critical Inquiry, 31, p. 85-107.
Blair, 2006 : A. Blair, « The Collective Commentary as Reference
Genre », in R. Häfner et M. Völkel (éd.), Der Kommentar in der Frühen
Neuzeit, Tübingen, p. 115-131.
Bollack, 2001 : Mayotte Bollack, « Marulle, ou la correction latine »,
in F. Mariani Zini (éd.), Penser entre les lignes : philologie et philosophie
au Quattrocento, Lille, p. 53-76.
Camporeale, 2001 : Salvatore I. Camporeale, « Poggio Bracciolini
contre Lorenzo Valla. Les Orationes in Laurentium Vallam » , in
F. Mariani Zini (éd.), Penser entre les lignes : philologie et philosophie au
Quattrocento, Lille, p. 251-273.



Céard, 1981 : Jean Céard, « Les transformations du genre du
commentaire », in J. Lafond et A. Stegmann (éd.), L’Automne de la
Renaissance (1580-1630), Paris, p. 101-115.
Céard, 1988 : J. Céard, « Les mots et les choses : le commentaire à la
Renaissance », in L’Europe de la Renaissance : cultures et civilisations.
Mélanges M.-T. Jones-Davies, Paris, p. 25-36.
Céard, 1996 : J. Céard, « De l’encyclopédie au commentaire, du
commentaire à l’encyclopédie : le temps de la Renaissance », in
R. Schaer (éd.), Tous les savoirs du monde : encyclopédies et bibliothèques
de Sumer au xxi e  siècle, Paris, p. 164-169.
Cevolini, 2006 : Alberto Cevolini, De arte excerpendi. Imparare a
dimenticare nella modernità, Florence.
Chatelain, 1997 : Jean-Marc Chatelain, « Les recueils d’ adversaria
aux xvi e et xvii e siècles : des pratiques de la lecture savante au
style de l’érudition », in Le Livre et l’historien : études oKertes en
l’honneur du Professeur Henri-Jean Martin, Genève, p. 169-186.
Chatelain, 1999 : J.-M. Chatelain, « Humanisme et culture de la
note », Revue de la Bibliothèque nationale de France , 2, p. 26-36.
Chatelain, 2008 : J.-M. Chatelain, « La note comme fondement de la
lecture humaniste », Littératures classiques, 64, p. 21-32.
Chomarat, 1981 : Jacques Chomarat, Grammaire et rhétorique chez
Érasme, Paris.
Curtius, 1956 : Ernst Robert Curtius, La Littérature européenne et le
Moyen Âge latin, trad. J. Bréjoux, Paris.
D’Amico, 1988 : John F. D’Amico, Theory and Practice in Renaissance
Criticism : Beatus Rhenanus Between Conjecture and History, Berkeley.
Décultot et al., 2003 : Élisabeth Décultot (éd.), Lire, copier, écrire : les
bibliothèques manuscrites et leurs usages au xviii e  siècle, Paris.
Descombes, 2009 : Vincent Descombes, « RéMexions sur la pluralité
des sens communs », in S. Laugier et Cl. Gautier (éd.), Normativités
du sens commun, Paris, p. 25-49.
Ferguson, 2009 : Wallace K. Ferguson, La Renaissance dans la pensée
historique, trad. J. Marty, Paris.
Goyet, 1986-1987 : Francis Goyet, « À propos de “Ces pastissages de
lieux communs” : le rôle des notes de lecture dans la genèse des
Essais », Bulletin de la Société des amis de Montaigne , 7e série, no 5-6,
p. 11-26 et no 7-8, p. 9-30.
Goyet, 1996 : Fr. Goyet, Le Sublime du « lieu commun » : l’invention
rhétorique dans l’Antiquité et à la Renaissance, Paris.
Goyet, 2009 : Fr. Goyet, « Montaigne et les recueils de lieux dits
communs », in S. Laugier et Cl. Gautier (éd.), Normativités du sens
commun, Paris, p. 51-93.
Grafton, 1997 : Anthony Grafton, Commerce with the Classics : Ancient
Books and Renaissance Readers, Ann Arbor.
Kessler, 2001 : Eckard Kessler, « La lecture comme acte
d’innovation. Le cas de la grammaire humaniste », in F. Mariani
Zini (éd.), Penser entre les lignes : philologie et philosophie au



Quattrocento, Lille, p. 19-51.
Kessler, 2008 : E. Kessler, Die Philosophie der Renaissance : das 15.
Jahrhundert, Munich.
Kristeller, 1985 : Paul Oskar Kristeller, Studies in Renaissance Thought
and Letters, t. II, Rome, p. 301-319 (« Niccolò Perotti ed i suoi
contributi alla storia dell’Umanesimo »).
Lecointe, 1993 : Jean Lecointe, L’Idéal et la diKérence : la perception de
la personnalité littéraire à la Renaissance, Genève.
Margolin, 1967 : Jean-Claude Margolin, Érasme, Paris.
Margolin, 1981 : J.-Cl. Margolin, « La fonction pragmatique et
l’inMuence culturelle de la Cornucopiæ de Niccolò Perotti », Res
Publica Litterarum, 4, p. 123-171.
Mariani Zini, 2001 : Fosca Mariani Zini, « Lorenzo Valla et la
réMexion sur la Res », in F. Mariani Zini (éd.), Penser entre les lignes :
philologie et philosophie au Quattrocento, Lille, p. 275-291.
Millet, 2007 : Olivier Millet, « Jean Sturm rhéteur », in M. Arnold et
J. Collonges (éd.), Jean Sturm : quand l’humanisme fait école ,
Strasbourg, p. 41-46.
Moss, 2002 : Ann Moss, Les Recueils de lieux communs : méthode pour
apprendre à penser à la Renaissance, trad. P. Eichel-Lojkine, Genève.
Neumann, 2001 : Florian Neumann, « Jeremias Drexels Aurifodina
und die ars excerpendi bei den Jesuiten », in H. Zedelmaier et
M. Mülsow (éd.), Die Praktiken der Gelehrsamkeit in der Frühen Neuzeit ,
Tübingen, p. 51-61.
Panofsky, 1967 : Erwin Panofsky, Essais d’iconologie : thèmes
humanistes dans l’art de la Renaissance, trad. Cl. Herbette et
B. Teyssèdre, Paris.
Panofsky, 1999 : E. Panofsky, Hercule à la croisée des chemins et autres
matériaux �guratifs de l’Antiquité dans l’art plus récent, trad. D. Cohn,
Paris.
Pernod, 2000 : Laurent Pernod, La Rhétorique dans l’Antiquité, Paris.
Reynolds et Wilson, 1984 : Leighton D. Reynolds et Nigel G. Wilson,
D’Homère à Érasme : la transmission des classiques grecs et latins ,
trad. Cl. Bertrand, mise à jour par P. Petitmengin, Paris.
Speroni, 1976 : Mario Speroni, « Il primo vocabolario giuridico
umanistico : il De verborum signi�catione de MaAeo Vegio », Studi
Senesi, 88, p. 7-43.
Troje, 1975 : Hans Erich Troje, « Alciats Methode der
Kommentierung des Corpus juris civilis », in A. Buck et
O. Herding (éd.), Der Kommentar in der Renaissance, Boppard.
Van Delft, 1993 : Louis Van Delft, Littérature et anthropologie : nature
humaine et caractère à l’âge classique, Paris.
Van Delft, 2005 : L. Van Delft, Les Spectateurs de la vie : généalogie du
regard moraliste, Québec.
Zedelmaier, 2000 : Helmut Zedelmaier, «  De ratione excerpendi :
Daniel Georg Morhof und das Exzerpieren », in Fr. Waquet (éd.),
Mapping the World of Learning : the Polyhistor of Daniel Georg Morhof ,
Wiesbaden, p. 75-92.



C O N C E P T I O N  :

É Q U I P E  S AV O I R S ,

P Ô L E  N U M É R I Q U E

R E C H E R C H E  E T

P L AT E F O R M E

G É O M AT I Q U E

( E H E S S ) .

D É V E L O P P E M E N T  :

D A M I E N

R I S T E R U C C I ,

I M A G I L E ,  M Y

S C I E N C E  W O R K .

D E S I G N  :  W A H I D

M E N D I L .

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
?nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la réBexion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Philologie humaniste et critique contextuelle
	Mots et choses, rhétorique et érudition
	Le travail du lieu commun
	Notes de lecture et « grammaire historique »
	Le succès d’une méthode
	Bibliographie
	Nos partenaires


