
Les savoirs dans la salle deLes savoirs dans la salle de
boxe thaïboxe thaï
Transmission de savoirs, hiérarchies etTransmission de savoirs, hiérarchies et

reconnaissance locale dans une salle de boxe thaï en banlieue populairereconnaissance locale dans une salle de boxe thaï en banlieue populaire

Revue d'anthropologie des connaissancesRevue d'anthropologie des connaissances , , 88 , , n°4n°4 , , 20142014

Résumé
À partir d’une enquête ethnographique par observation
participante et entretiens dans une salle de boxe thaïlandaise
d’une banlieue populaire, l’article propose d’analyser les
modalités de transmission de la boxe thaï et ses e�ets sociaux.
L’apprentissage de la boxe thaï, qui repose sur un entre-soi viril,
agonistique et solidaire, la discipline, l’éthique du travail, et le
rapprochement corps/esprit en acte, constitue une forme de
socialisation des fractions viriles de la jeunesse populaire urbaine
qui leur apporte des savoirs sportifs, leur inculque des manières
d’être et leur confère un statut social. Le combat et la circulation
de savoirs pugilistiques et de « valeurs » morales créent une
hiérarchie au sommet de laquelle se tient une noblesse sportive
virile et ancrée localement qui jouit d’une certaine
reconnaissance sociale par les pairs et plus récemment par les
services municipaux.

Introduction
Les « jeunes de banlieue » ont de grandes chances d’être dépeints dans
les médias, et perçus, comme peu cultivés, agressifs ou délinquants
(Berthaut, 2013 ; Sedel, 2013), a fortiori lorsqu’ils pratiquent la boxe
thaï, associée à un « sport de racailles » violent, au point que les
compétitions ont pu être temporairement interdites. Ces
représentations homogénéisantes des fractions jeunes et
« ethnicisées » des classes populaires urbaines ont entravé la
reconnaissance de ce sport ainsi que ses pratiquants et reposent sur
un triple aveuglement : la non-reconnaissance de savoirs légitimes
(notamment scolaires) acquis par ces jeunes, la non-reconnaissance de

Akim Oualhaci

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=315


savoirs relativement illégitimes, comme ceux acquis dans la salle de
boxe thaï, et l’homogénéité supposée des « jeunes de banlieue ».
L’étude ethnographique d’une salle de boxe thaï permet de mieux
comprendre comment des jeunes garçons des classes populaires
urbaines apprennent volontiers un sport de combat qui reste mal
(re)connu. Notre enquête montre que la transmission de la boxe thaï
est valorisée dans le « monde de la cité » mais bien moins auprès des
groupes sociaux dominants ou extérieurs au quartier.

On se propose d’exposer les modalités de transmission des techniques
de boxe thaï, la manière dont elle produit une hiérarchie spéci8que et
contestée qui confère une autonomie et un statut aux boxeurs les plus
expérimentés et ancrés localement. La salle de boxe thaï est le lieu où
des garçons peuvent se forger une virilité a:rmée (Connell, 1991 ;
Messner, 1992), une dignité et une légitimité sociale qu’on leur nie par
ailleurs (Sayad, 2006), renforcer un réseau d’interconnaissance mais
aussi acquérir et transmettre des savoirs agonistiques reconnus par le
groupe de pairs, voire au-delà. Outre qu’elle renforce les relations
sociales entre pratiquants, la circulation de savoirs pugilistiques
produit un microcosme spéci8que à la fois clos et en lien avec la vie du
quartier. Quelles sont les modalités de transmission de savoirs
pugilistiques relativement illégitimes dans une salle de boxe thaï
d’une banlieue populaire et quels en sont les effets ?

En m’appuyant sur une enquête ethnographique dans un club de boxe
thaï d’une banlieue populaire, je montre que la transmission de savoirs
pugilistiques qui repose principalement sur les ressources sportives et
d’interconnaissance, confère aux boxeurs un statut social et leur
permet d’obtenir une reconnaissance des pairs et, dans une moindre
mesure, de la municipalité. On se propose d’exposer dans un premier
temps la manière dont les entraîneurs enseignent les techniques de
boxe thaï en inculquant également des manières d’être et comment se
forme la hiérarchie interne malgré les a:rmations égalitaires et
familialistes des entraîneurs, parfois des boxeurs eux-mêmes. Puis, on
montrera comment certains boxeurs et les entraîneurs obtiennent une
reconnaissance relative sur la scène municipale locale.

Boxer en banlieue populaire : entre « capital
pugilistique » et « capital d’autochtonie »
Peu d’études ont porté sur la transmission de savoirs sportifs dans une
cité de banlieue populaire et ses e�ets sur les scènes locales. Renahy
(2001) montre comment des joueurs de foot ruraux s’approprient le
territoire communal et comment le match de football « symbolise » le
village. Choron-Baix (1995) a analysé les transferts culturels de
Thaïlande vers la France chez les pratiquants français de boxe thaï en
montrant que certains d’entre eux « bricolaient » une nouvelle culture
sportive inHuencée par la culture thaïlandaise. Wacquant (2000) dans



son étude pionnière dans un gym de Chicago, détaille la fabrique de
l’ « habitus pugilistique » et analyse dans le détail les phases
d’apprentissage corporel de la boxe (2010). Spencer (2009) a exploré la
construction de l’ « habitus du combattant de MMA ». Van Bottenburg
et Heilbron (2006) décrivent l’histoire de l’apparition du MMA comme
rupture avec les normes acceptées de violence, et Downey (2007) son
aspect technique et le rapport à la douleur. Dans leurs thèses sur la
boxe thaï en Thaïlande, Vail (1998) et surtout Rennesson (2005)
traitent de l’apprentissage. Dans l’unique étude d’une salle de boxe
thaï en banlieue populaire française, Bujon (2009) montre, d’un point
de vue interactionniste, que l’apprentissage de la boxe thaï permet de
distinguer entre les « débutants » qui doivent apprendre un ensemble
de techniques et de règles implicites et les « anciens » qui les ont déjà
acquises. Abramson et Modzelewski (2011) étudient l’engagement de
membres des classes moyennes américaines dans la pratique des Mixed
Martial Arts 1 et montrent que malgré leur position sociale privilégiée
et les sacri8ces que ce sport implique, ces combattants participent à
cette « sous-culture » non parce que, comme les pratiquants
traditionnels de sports de combat issus des classes populaires, ils y
trouvent une voie d’accès à un statut social valorisé mais parce qu’ils
sont attirés par l’aspect moral et a�ectif de la pratique. Ces deux
thèses sont complémentaires : les pratiquants sont moralement et
a�ectivement « séduits » (Katz, 1988) par leur sport de combat mais
ceux qui appartiennent aux classes populaires ont plus de chances de
voir leur sport comme un accès à la mobilité sociale sans pour autant
en faire nécessairement leur métier, comme cela est le cas de la
plupart des pratiquants du club de boxe thaï étudié. Néanmoins, ces
travaux disent peu de choses sur les e�ets de la transmission des
sports de combat sur les structures de sociabilité extérieures à la salle.
Certains boxeurs de l’enquête parviennent à obtenir une
reconnaissance des entraîneurs, des boxeurs, voire d’autres acteurs
locaux, responsables politiques et habitants. En mettant au cœur de
l’analyse les boxeurs d’un club d’une banlieue populaire, tant par leurs
expériences pratiques que par leur parole, a8n de saisir les e�ets
sociaux de la circulation des savoirs pugilistiques, cette enquête qui
renouvelle l’apport sur la structuration et la socialisation des classes
populaires urbaines, vient à la fois con8rmer et nuancer celle de
Masclet (2003) qui montre que l’engagement des « jeunes de cités »
dans l’encadrement sportif et socioculturel ne leur apporte aucune
reconnaissance des autorités politiques locales.

Dans un lieu où les jeunes garçons ont toutes les chances à la fois
d’être désignés comme déviants et d’être objectivement « attirés » par
la déviance, la distinction entre pratiques et savoirs légitimes et
illégitimes est utile a8n de mieux comprendre la spéci8cité des
pratiques de ces acteurs en même temps que les représentations qui
en sont faites. Willis (2011) a montré que les jeunes garçons des
milieux populaires ont toutes les chances de développer une « culture



anti-école ». Néanmoins, l’allongement de la scolarité et l’élévation des
aspirations (Beaud, 2002 ; Macleod, 1995) nous poussent à être très
prudent sur la place qu’occupe une éventuelle « culture anti-école »
parmi les jeunes des classes populaires urbaines tout en soulignant
que les boxeurs de cette enquête semblent être plus disposés à
acquérir des savoirs pugilistiques que des savoirs scolaires sans
forcément vouloir devenir boxeurs professionnels. Si la boxe thaï est
perçue comme un « sport de racailles » violent et relativement
illégitime, c’est parce que les boxeurs sont vus comme des « racailles »
de banlieue qui « se tapent dessus » en utilisant tous les membres du
corps. Cette perception repose sur une double erreur que l’enquête
empirique invalide : si la commune est dans le haut du classement des
statistiques de la délinquance, les boxeurs, qui appartiennent au « pôle
viril de l’espace des styles de vie ‘conformes’ des classes populaires »
plutôt qu’au « monde des bandes » (Mauger, 2006), apprennent à
contrôler leur violence et se distinguent vigoureusement des
« racailles » (Anderson, 1999 ; Elias, Scotson, 1997). Les boxeurs, tout
en rejetant cette image, comme Seb pour qui la boxe thaï est un
« sport noble », apprennent ces savoirs spéci8ques avec un intérêt
prononcé parce que ceux-ci reposent sur des « valeurs » telles que la
virilité, le courage, le travail physique, l’agilité, le « respect ». Ils
acquièrent des compétences pratiques qui, même si elles sont peu
reconnues (par exemple par l’institution scolaire), leur permettent de
se construire une identité sociale valorisée. Ces compétences sont
reconnues par leurs pairs et les conduisent, lorsqu’ils les transmettent
à leur tour, à en tirer un statut social que l’école ne leur confère pas
nécessairement.

Il paraît pertinent d’utiliser les concepts de « capital pugilistique » et
de « capital d’autochtonie » dans la mesure où ce sont les deux formes
de ressources principales qui déterminent la hiérarchie du club et les
modalités de transmission des savoirs, sachant que d’une part, une fois
la cotisation de 122 € payée, les ressources économiques jouent peu,
les entraîneurs étant bénévoles et les boxeurs pratiquant la plupart en
loisir, et d’autre part, tous les boxeurs ne résident pas dans la grande
cité où se situe le club, ni même dans la commune. On peut alors
rendre compte plus 8dèlement de l’hétérogénéité sociale des
banlieues populaires (Chamboredon et Lemaire, 1970) et nuancer une
théorie de la domination en donnant à voir un groupe, certes dominé
économiquement et culturellement mais capable de produire des
pratiques relativement autonomes sans être totalement écrasé par la
domination. Le « capital pugilistique » est, selon Wacquant (2003), « un
ensemble d’habiletés et dispositions susceptibles de produire de la
valeur dans le champ de la boxe professionnelle sous forme de
reconnaissance, de titres et de Hux de revenus »2. Selon Retière (2003),
le « capital d’autochtonie » est « une sociabilité de l’ancrage qui
requiert nécessairement de l’ancienneté résidentielle », « agit comme
un sésame des réseaux de sociabilité où le style populaire peut



s’épanouir sans être dédaigné », « concourt à la di�érenciation des
classes populaires résidentes » et sa possession « agit comme un
tremplin qui favorise l’entrée dans des sphères de sociabilité – voire
propulse à l’intérieur de ces dernières –, son manque constitue un
frein en étou�ant la volonté d’y pénétrer ». Pour donner lieu à des
rétributions sur la scène locale, ce capital qui « se construit
quotidiennement dans les interactions » doit être reconnu par les élus
locaux mais n’est pas reconnu hors de l’espace local et peut même
constituer un « handicap » (Renahy, 2010). Mis en concurrence à
l’intérieur de la salle, à « capital pugilistique » plus ou moins égal, les
boxeurs qui résident dans la grande cité peuvent faire valoir leur
« capital d’autochtonie ». Comment se transmettent des savoirs
relativement illégitimes auprès de jeunes d’une banlieue populaire et
quels sont les effets de cette transmission ?

Enquête dans la salle de boxe thaï
Pour répondre à cette question, je m’appuie sur une enquête
ethnographique menée entre 2009 et 2010 dans une salle de boxe
thaïlandaise d’une banlieue populaire au cours de laquelle j’ai
participé aux entraînements trois fois par semaine, assisté à des
compétitions, aux événements organisés par le club (fêtes,
démonstrations, etc.), consignant rigoureusement mes observations
dans un carnet de terrain, mené une trentaine d’entretiens
approfondis et de nombreux entretiens informels avec des boxeurs, du
débutant au plus con8rmé, les entraîneurs et divers acteurs locaux, et
analysé la presse spécialisée.

L’association sportive les Gants du Siam est située au cœur de la cité
Prévert 3 classée « zone urbaine sensible » (ZUS) d’une banlieue
populaire de plus de 35 000 habitants (nommée Y.) où il y a environ
100 nationalités di�érentes et où la moitié des logements sont de type
HLM. Si les immigrants du Maghreb et d’Afrique subsaharienne
représentent 40 % de la population immigrée française, les immigrants
non européens sont presque deux fois plus ségrégués que les
immigrants européens (Préteceille, 2009), les Africains (au sens large)
ayant plus de di:cultés à s’extraire des banlieues paupérisées dites
« ZUS » (Pan Ké Shon, 2009). Si la composition de la salle est
pluriethnique, on observe une surreprésentation de boxeurs d’origine
maghrébine, africaine et antillaise. Le taux de chômage de la
commune est de 35 % chez les 15-24 ans, et 43,5 % pour ceux de la ZUS.
Environ 45 % de la population non scolarisée de 15 ans ou plus n’a
aucun diplôme. Près de 20 % des salariés de la ville n’ont pas d’emploi
stable. 28 % de la population sont des ouvriers et 25 % des employés,
les deux groupes représentant 83 % de la population active de la ZUS
(INSEE).

Alors que la boxe thaï était balbutiante en France, le club a été créé en



1984 par un habitant de la commune et son frère, d’origine
vietnamienne, nés au Cambodge, qui avaient de la famille en
Thaïlande. Ils ont commencé par la pratique du karaté, puis du full-
contact et découvrent la boxe thaï, à la fois en Thaïlande et par
l’intermédiaire de leur professeur de karaté. Ils ont béné8cié d’une
subvention de la mairie qui déjà favorisait la création d’associations
dans les quartiers dits di:ciles. Les frères misaient sur l’implantation
dans la cité Prévert comme vivier de potentiels boxeurs qui « avaient
faim ». Le club, qui a commencé avec une cinquantaine d’adhérents
pour rapidement dépasser la centaine, s’est imposé dans la région
avant de devenir rapidement l’un des meilleurs de France en formant
de nombreux champions. Dans les années 1990, le club a joui d’une
forte réputation car les boxeurs participaient victorieusement à de
nombreuses compétitions. Les entraîneurs reproduisaient ce qu’ils
avaient vu dans les camps d’entraînement en Thaïlande au cours de
séances très intensives, les boxeurs devaient « tout donner ». Le club a
longtemps traîné une réputation « sulfureuse » liée à son
emplacement et son histoire émaillée d’ « incidents » (bagarres,
certains boxeurs impliqués dans la déviance, etc.). Le club a été
interdit de compétitions pendant trois ans dans les années 1990 parce
que l’un des entraîneurs, estimant qu’un boxeur avait été « volé » au
cours d’un combat, avait frappé un o:ciel qui lui aurait apparemment
« manqué de respect ». Cette image s’améliore à partir de la 8n des
années 1990, principalement par l’euphémisation de la pratique et,
selon plusieurs enquêtés, le changement de recrutement des boxeurs,
parmi les fractions plus stabilisées des jeunes de la commune et
autour. Le club est désormais une institution sportive locale dont le
travail d’encadrement et de socialisation de la jeunesse est reconnu
par les habitants et de plus en plus par la municipalité mais
insu:samment selon plusieurs enquêtés. Les fondateurs ont passé la
main à quatre anciens boxeurs du club et habitants de la commune,
bénévoles, non diplômés, sauf un qui passe son Brevet Professionnel
de la Jeunesse, de l’Éducation Populaire et du Sport (BPJEPS) Activités
Pugilistiques mention muay thaï4, qui encadrent une centaine de
licenciés, âgés de 15 à 35 ans, qui viennent des cités ou des communes
populaires voisines. Une dizaine de jeunes 8lles sont inscrites mais
rares sont celles qui viennent régulièrement. Il y a essentiellement des
étudiants (lycéens, bac pro, études commerciales, STAPS…), des
employés et ouvriers (conducteur de bus et de métro, chau�eur de
taxi, électricien, sapeur-pompier, éducateur spécialisé, etc.), des
intérimaires et des chômeurs. La plupart des boxeurs sont là pour le
« loisir » même s’ils sont amenés à faire de la compétition, et une
grosse dizaine de boxeurs sont des compétiteurs de haut niveau dont
Seb, un professionnel.



Transmettre des savoirs pugilistiques et des
manières d’être

Modalités d’apprentissage de la boxe thaï

La transmission des techniques de boxe thaï aux Gants du Siam est une
manière de transmettre des savoirs sportifs, d’établir des processus
d’identi8cation, de produire des croyances, et d’inculquer des
dispositions qui participent du style de vie des fractions viriles de la
jeunesse d’une banlieue populaire. Les entraîneurs du club
transmettent des savoirs pugilistiques mais également des manières
d’être. Bien que des guides d’entraînement soient commercialisés, les
boxeurs ne les utilisent pas. Schématiquement, le cours de boxe thaï se
déroule comme suit : après un échau�ement collectif, les entraîneurs,
avec l’aide d’un boxeur, montrent une série d’exercices techniques
(exécution d’un middle-kick par exemple, ou d’un coup de genou) que
la plupart des boxeurs, réunis en cercle autour d’eux, sauf les plus
expérimentés, observent attentivement dans une « attitude […] proche
de la contemplation » (Bruant, 1992, p. 209) et reproduisent par
mimétisme. Puis, par binômes de niveau relativement égal, en
« combat libre », les boxeurs perfectionnent les techniques sans trop
appuyer les coups. Les plus aguerris montent sur le ring faire du
sparring, les coups y étant beaucoup plus appuyés, d’autres travaillent
au sac de frappe. L’entraînement se termine par un travail physique
(abdominaux, gainage, pompes, etc.), puis par un rassemblement et un
salut collectifs. Tout au long de la séance, entraîneurs et boxeurs
donnent des indications aux autres, corrigent un geste, montrent une
technique, a8n que ceux-ci s’améliorent. L’apprentissage de la boxe
thaï passe donc par une mise en scène des gestes techniques à
e�ectuer. Lorsqu’un boxeur expérimenté, ou un entraîneur, apprend à
un pratiquant moins expérimenté comment lancer un coup de pied ou
coup de poing, il lui montre comment faire le geste souvent
accompagné de quelques mots (« lève le poing », « pivote le pied
d’appui », etc.).

Si, dans son étude du conHit, Boilleau (1995, p. 98) fait bien d’a:rmer
que les « jeunes sportifs issus des milieux défavorisés » ne s’engagent
pas tous dans une carrière sportive uniquement pour « se sortir de la
misère » mais aussi par attrait pour la dimension agonistique, dont
Lepoutre (1992) a montré l’importance et la cohérence au sein de la
« culture des rues », notamment dans sa composante linguistique, il
évacue, trop rapidement la domination et le pouvoir de l’ « Agôn » et
le sépare trop facilement du « Logos », ce qui revient à séparer le corps
et l’esprit, le geste et la parole. Or la pédagogie observée dans la salle
de boxe, qui repose en grande partie sur l’obtention de la part des
entraîneurs de la docilité des boxeurs, allie le geste à la parole (Faure,
2000). Semblable, par de nombreux aspects, à DeeDee, l’entraîneur du
gym étudié par Wacquant (2000), Fabrice, l’entraîneur le plus



expérimenté et « respecté » des Gants du Siam, est cependant plus
prolixe et intervient davantage auprès des boxeurs en circulant dans
les rangs, s’arrêtant auprès d’eux en expliquant et en montrant le
geste correct et sa conception de la boxe thaï. Fabrice s’adresse à
Hassan qui exécute un low-kick incorrectement : « t’as vu là quand il t’a
mis le low-kick, c’est en souplesse, et toi t’es trop rigide, t’es là comme
ça, [il l’imite en le caricaturant, reste droit, 8xe, et met un
enchaînement gauche droite très stéréotypé], nan, il faut être souple
[Fabrice se met en bonne position, bouge en souplesse, et se met en
face de l’autre boxeur, Hassan les observe] comme ça, là regarde, si lui
il te met un low-kick, tu bloques tranquille et tu remises en souplesse ».
Le boxeur met doucement un low-kick à Fabrice qui bloque et remise.
Fabrice prévient : « avec la garde haute, sinon, lui il t’envoie ses
poings ! », baisse sa garde et le boxeur envoie ses poings pour montrer
que sans garde, ils percutent le visage.

Si la boxe thaï est pratiquée en « loisir », que les entraîneurs ne cessent
de répéter que le club est « une famille » et que de nombreux boxeurs
intériorisent ce discours, l’organisation du club et les modalités
d’entraînement induisent une hiérarchie. L’échange entre boxeurs est
fondé sur une réciprocité des coups mais, contrairement aux coureurs
qui ne doivent pas dépasser le « leader » à l’entraînement (Schotté,
2012, p. 166), un boxeur peut, s’il en a les capacités, dominer son
partenaire d’entraînement et bousculer la hiérarchie de la salle. Dans
ce cas, l’entraîneur, ou un boxeur expérimenté, comme s’il voulait
conserver cette hiérarchie, met en garde le boxeur expérimenté pour
le motiver : « Attention, il est en train de t’avoir ! ». Lorsqu’un
champion, dont certains peuvent penser qu’il est « trop fort » ou
« doué »5, dirige un échau�ement, tous les boxeurs obéissent à ses
directives. Cette logique pugilistique fait que les boxeurs intériorisent
une représentation hiérarchisée de la salle qui apparaît comme allant
de soi, même si les champions ont conscience qu’ils doivent continuer
à travailler pour ne pas se faire détrôner par les jeunes qui sont
« morts de faim » comme dit Seb et même si les boxeurs veulent
prendre le dessus en sparring. Seb, 30 ans, ancien gardien d’immeuble
dans la cité, « métis » d’origine ivoirienne, assez grand, sec, musclé, qui
a débuté à 13 ans en suivant son grand frère, alors qu’il pratiquait le
foot « à un bon niveau », est champion du monde et le seul
professionnel de la salle. Il pratique aussi la boxe anglaise dans la
même commune, a e�ectué quelques combats amateurs et a failli
« passer pro » mais a préféré se consacrer à la boxe thaï. Il est très
technique, a une boxe très « propre » sans « déchets », « féline ». Au
pied du ring, il discute avec un jeune boxeur et lui dit qu’un autre
boxeur de la salle va bientôt être meilleur que celui-ci qui répond
dépité : «  Ouais je sais », puis Seb dit en souriant que s’ils montent
ensemble sur le ring il va être obligé de le « piquer », et le jeune
boxeur montre qu’il ne le souhaite pas tout en admettant cette
possibilité objective. Mais Seb con8rme : « Ben si, je vais être obligé ! »



toujours en souriant, comme pour rappeler sa supériorité.

L’économie pugilistique des Gants du Siam repose en grande partie sur
la double obligation paradoxale de recevoir et de donner des coups et
de transmettre des connaissances, de boxer avec la « tête » et prendre
du plaisir comme le rappelle sans cesse Fabrice. Le rapport
pédagogique est marqué par un mécanisme d’obligations réciproques
qui intensi8e des relations sociales préexistantes (De Grave, 2001 ;
Mauss, 2006) et donne l’occasion aux boxeurs de montrer leur sens de
la solidarité en actes : obligation d’apprendre des autres, obligation de
transmettre ses connaissances, tout en faisant croître son prestige. Ce
faisant, le boxeur se hisse « au-dessus » des autres qui reconnaissent
implicitement sa place dans la hiérarchie de la salle. La variation du
« capital pugilistique », couplée à celle du « capital d’autochtonie »,
implique une hiérarchie implicite à l’intérieur de la salle au sein de
laquelle des classements s’e�ectuent en fonction de ces deux formes
de capital. Ces opérations de classement symbolique peuvent s’a:ner
en jaugeant le style du boxeur, la qualité de ses techniques, son allure,
ou sa puissance et se fondent également en partie sur des
caractéristiques sociales extérieures à la salle (« réputation » dans le
quartier, famille ou fratrie « connue », hiérarchie symbolique locale,
insertion dans un réseau d’interconnaissance, compétences extra-
pugilistiques liées notamment à d’autres pratiques sportives ou
culturelles, etc.). Plus ces formes de capital sont élevées, plus un
boxeur a de probabilité d’avoir un accès prioritaire à un sac de frappe,
à un espace spéci8que de la salle, de participer aux discussions
informelles, de donner des conseils, voire des ordres comme cet
« ancien » qui interpelle d’un ton sec un jeune boxeur qui a
transgressé une règle de la salle et pénétré le tatami sans saluer à la
thaï : «  on salue le tatami en entrant !  », le jeune s’exécute. Il a plus de
chances d’obtenir la reconnaissance des autres pratiquants,
d’habitants de la commune, d’avoir les attentions du public qui assiste
aux entraînements, d’être sollicité par l’extérieur (presse spécialisée,
tournage d’un clip de rap, recrutement comme agent de sécurité…),
etc. Sur une idée de Ra8k, Seb a ainsi participé à un court-métrage
intitulé « Volonté » dans lequel il fait du sparringavec un champion de
boxe anglaise du club de la commune. Ce clip fait l’éloge de la
détermination et de la passion que les gens mettent dans leur
quotidien a8n de parvenir à réaliser leurs objectifs, ainsi que de la
nécessité de transmettre cette passion aux autres.

Fabrice trône au sommet de la hiérarchie. Viennent les trois autres
entraîneurs Aimé, Chérif et Alain (frère cadet de Fabrice), Ra8k, plus
jeune, passe son BPJEPS muay thaï et commence à prendre des
responsabilitéspédagogiques, puis Ahmed et Seb, champions du
monde, suivi de divers champions (européens, nationaux, etc.), en8n
les autres boxeurs, en distinguant grosso modo entre « débutants »
(première année de pratique et/ou qui n’a pas les « bases »
techniques) et « anciens » (au moins une année de pratique et/ou qui a



les « bases » techniques), ceux qui ont fait de la compétition et ceux
qui n’en ont pas fait. Un stage d’entraînement dans un camp et a
fortiori des combats en Thaïlande ajoute une « plus-value » parce que
c’est le berceau de la discipline et la référence pour tous les
pratiquants. Trois éléments déterminent principalement la structure
de la hiérarchie de la salle, en rapport avec l’univers local extérieur : le
« capital pugilistique », l’ancienneté dans le club et le « capital
d’autochtonie ».

Plutôt que de transgresser la hiérarchie de la salle, les boxeurs ont
toutes les chances de « rester à leur place ». Lorsqu’il « tourne » avec
un débutant, Mounir « essaie de le faire travailler », quitte à le toucher
pour lui montrer que « c’était ouvert » mais avoue ne pas trop aimer
donner des conseils aux autres boxeurs car cela serait « prétentieux ».
Mounir se dit « pas encore prêt » et plus disposé à recevoir des
conseils d’un « ancien » qu’à véritablement en donner. Boxeur plus
expérimenté qui pratique depuis cinq ans, qui a six combats à son actif
et s’est entraîné en Thaïlande, Omar ne se dit en rien supérieur aux
autres boxeurs mais il se permet de donner quelques conseils aux
débutants lorsqu’ « ils font des fautes » («  Ouais fais attention, fais
comme ça » ; « Nan vas-y tranquille, travaille tranquille, essaie de t’appliquer
dans ton geste ») et de leur montrer le bon geste, comme l’ont fait les
« anciens » avec lui. Pour autant, la transmission des savoir-faire
pugilistiques d’un boxeur à l’autre ne va pas sans heurt et peut
renvoyer à des conceptions di�érentes de la pratique. Au cours d’un
exercice où les boxeurs, par binômes, doivent e�ectuer tour à tour un
«  front kick » (coup de pied direct dans l’abdomen de l’adversaire
servant en général à le repousser lorsque celui-ci avance sur son
opposant), un jeune boxeur débutant d’environ 17 ans fait l’exercice
avec un boxeur plus expérimenté d’environ 30 ans, fraîchement arrivé
au club et n’habitant pas la commune. Ce dernier, comme s’il prônait
une pratique plus traditionnelle, dit au jeune boxeur qu’il ne devrait
pas chercher à frapper son adversaire avec cette technique mais plutôt
à le repousser. Le jeune boxeur rétorque : « Nan c’est comme ça que je
fais moi. » Le boxeur plus âgé conclut l’échange verbal : « Comme tu
veux, je dis ça pour toi. » La docilité, relative, des boxeurs, loin d’être
acquise a priori, est à conquérir, par exemple par le travail disciplinaire
d’Alain qui contrôle, sans relâche, jusqu’au moindre détail : s’ils se
sont salués, si la tenue est correcte et adaptée, le short doit être de
préférence un short de boxe thaï, si le t-shirt est rentré dans le short
(pour ne pas qu’un boxeur se prenne le pied dans un t-shirt ballant), si
les boxeurs ont une bouteille d’eau, des claquettes aux pieds, leur
carte de membre, s’ils sont souriants, etc.

La transmission de la boxe thaï, par le geste et la parole, crée une
hiérarchie et un microcosme qui autorisent la transmission de
manières d’être.

Transmettre des manières d’être



D’apparence purement technique, l’enseignement de la boxe thaï est
aussi un moyen de transmettre des manières d’être et de penser
culturelles et morales relatives aux di�érences de classe, de genre,
d’âge voire ethniques comme l’a montré Alter dans le cas de lutteurs
e n Inde (1992, pp. 59, 66-67). En plus de transmettre des savoirs
sportifs, les entraîneurs, dont la présence et les actions sont
relativement enveloppantes, estiment qu’ils transmettent des
« valeurs » et des « repères » aux jeunes et ainsi les détournent de la
petite délinquance de rue. Ce discours est à la fois une croyance et une
manière de légitimer la pratique et leur travail d’encadrement de la
jeunesse de la commune et des alentours. Si les entraîneurs se
targuent auprès des élus de la commune d’encadrer les jeunes « les
plus durs », ils exigent de ces derniers qu’ils « respectent » les règles et
leurs directives à l’entraînement. Il arrive que certains jeunes
fougueux du quartier viennent à une première séance d’entraînement
persuadés qu’ils sont plus « forts » que les autres, assimilant la boxe
thaï à de la « bagarre de rue ». Ils sont vite repérés par les entraîneurs
qui les prennent en sparring et les « remettent à leur place ». De là, soit
ils se montrent plus dociles et suivent les « règles », soit ils ne
reviennent plus6. Une première sélection permet donc d’évincer les
moins dociles. Les écarts de comportement ne sont pas tolérés. Au
cours d’un sparring, Manu (28 ans, chau�eur de bus, d’origine
espagnole) s’est énervé parce qu’il a raté un coup et a jeté son gant de
colère sur le ring. Tous les boxeurs sur le ring se sont arrêtés, surpris,
et l’ont regardé. Alain s’est aussi arrêté et l’a fait immédiatement sortir
du ring : « tiens tu prends ton gant et tu sors ! », sans broncher Manu
s’est exécuté.

Les entraîneurs insistent sur le fait de se « servir de sa tête ». Comme
le signale Wacquant (2000) dans le cas de la boxe anglaise, la
transmission de la boxe thaï constitue une altération en acte de la
ligne de séparation entre le corps et l’esprit au cours de laquelle les
boxeurs développent une capacité à exécuter de manière instantanée
les techniques pugilistiques sans un long processus de réHexion.
Néanmoins, aux Gants du Siam, les entraîneurs font constamment
appel à la présence d’esprit des boxeurs en situation pratique
d’exercice et les enjoignent à être « relâchés », « sérieux », « lucides »
mais aussi « explosifs », à « travailler » et à « utiliser leur tête ». Une
séance peut être entièrement dédiée à renforcer l’endurance et la
résistance des boxeurs, à tester leur détermination et leur
concentration au cours de laquelle les exercices « physiques » (relevés
de genoux, pompes, coups de poings en fractionné, séries de roulades
avant qui donnent le tournis pour simuler les sensations
d’ébranlement lorsqu’on est « sonné », etc.) s’enchaînent avec très peu
de repos. Aux premiers signes d’épuisement de certains boxeurs, Aimé
demande : «  Vous êtes fatigués les gars ? Eh ben c’est maintenant qu’il faut
être lucide ! ». Cette séance a une fonction de renforcement des
capacités d’endurance, comme le rappelle Chérif aux boxeurs : «  Vous



verrez cette séance elle va vous faire du bien » et permet aussi de préparer
le boxeur à faire appel à sa présence d’esprit lorsqu’il est fatigué, donc
à rapprocher le corps et l’esprit, capacité qui lui sera fort utile en
situation de combat en l’autorisant à maîtriser son corps malgré
l’épuisement ou l’ébranlement et faire les bons « choix » tactiques et
techniques en un minimum de temps.

Fabrice est celui qui cherche le plus à amener les boxeurs vers plus de
réHexivité, à être moins impulsifs et à moins utiliser la force physique.
Lorsqu’il clame avec force à tous les boxeurs au début de
l’entraînement : «  On boxe avec sa tête ! » et le répète en insistant à la
8n de la session, il réfute la dissociation corps/esprit tout en
proposant une représentation autre que celle du boxeur dépourvu
d’intelligence ou celle de la boxe thaï comme « bagarre » ou « sport de
racailles ». Il montre son biceps et répète qu’on ne boxe pas avec sa
force mais avec intelligence et se distingue des méthodes plus brutales
des autres clubs de la région : «  Il faut être malin, si vous regardez, les
champions en général sont les plus malins. Quand vous serez crevés, y’aura
plus de force qui tienne, ça sera l’intelligence… Si vous voulez vous taper, allez
dans les autres clubs, eux ils cognent ! Mais après en compétition : ‘Hé l’arbitre
il m’a volé !’ », Fabrice boîte et titube. Il dit qu’il faut boxer «  avec la tête
et les yeux » pas avec les muscles ou la force, «  si vous ne boxez pas
intelligemment, et en force, vous allez vous prendre un parpaing et vous allez
vous réveiller au vestiaire et là c’est une autre histoire ! ». Fabrice aime à
prendre des bons boxeurs – que ce soit en boxe anglaise ou en boxe
thaï – comme exemples à suivre, il me dit au début d’une séance : « 
T’as vu comment il a gagné ?  », je demande : «  Qui ? » et Fabrice répond :
«  Pacquiao » [champion du monde de boxe anglaise qui a
victorieusement défendu son titre la veille de l’entraînement], je dis :
«  Ah oui ! », il poursuit : «  T’as vu ? Ça c’est un boxeur ! J’aime les boxeurs
comme ça ! Il est intelligent ! ». Il prend régulièrement les boxeurs
thaïlandais en référence car ils sont « malins » et savent jouer du
temps et de l’espace de combat : au cours du « pot de l’amitié »,
Fabrice et deux autres boxeurs, dont un qui s’est déjà entraîné en
Thaïlande, échangent, Fabrice explique à Mounir qu’il faut être malin,
et dit : «  Demande-lui, en Thaïlande comment ils sont malins, ils sont tout
petits mais ils te mettent des coups, ils te touchent et ils tournent, alors que
nous on veut tout de suite rendre et on s’énerve. » Rompant avec le sens
commun et la hiérarchie symbolique des pratiques sportives, Fabrice
déclare : «  Je le répète, la boxe c’est un sport intelligent.  » Ce discours est
plus qu’un discours de légitimation d’une pratique mal reconnue
puisqu’il est destiné aux boxeurs, dont la plupart sont convaincus de la
légitimité et de la « noblesse » de leur sport. Il sert plutôt à
« emmener » les boxeurs vers plus de réHexivité et vers plus de
contrôle de leur force. Les entraîneurs connaissent la manière de
boxer de leurs boxeurs, e�ectuent des classi8cations et les utilisent
a8n d’orienter la pratique dans ce sens-là. Sur le ring, alors qu’il
demande à deux boxeurs au style di�érent de boxer ensemble, Alain



s’adresse à l’un d’eux plus expérimenté : «  Bon lui il va foncer, toi boxe
avec ta tête ! », su:samment fort pour que l’autre entende, ce qui a
pour e�et de forcer le boxeur débutant qui « fonce » à boxer de
manière plus réHéchie. Alain essaie ainsi de le transformer en boxeur
plus « intelligent » ou tout du moins de le faire tendre vers cette
catégorie.

Les Gants du Siam sont aussi une « école de moralité », comme l’ont
noté pour d’autres cas Abramson et Modzelewski (2011), Bujon (2009),
Rennesson (2012) et Wacquant (2000), qui repose sur la volonté
a:chée par les entraîneurs de transmettre des « valeurs », de
détourner les boxeurs de la déviance, dans l’exhortation à « se donner
à fond » et à être solidaire entre boxeurs et avec les autres7. Les
entraîneurs sont en charge de transmettre des savoirs pugilistiques et
sont des autorités morales. Le club a a:ché sur la vitre de son bureau
un « Code du sportif » composé de sept « règles » cardinales qui dicte
au pratiquant le comportement qu’il est censé avoir dans le cadre de sa
pratique et en dehors :

Tout sportif, débutant ou champion, s’engage à :
Connaître les règles du jeu et s’y conformer
Respecter les décisions de l’arbitre
Respecter les adversaires, partenaires et officiels
Refuser toute forme de violence et de tricherie
Être maître de soi en toutes circonstances
Être loyal dans le sport et dans la vie
Être exemplaire, généreux et tolérant

Les boxeurs doivent manifester leur valeur sportive mais aussi morale
a8n d’apparaître dignes de l’apprentissage qu’ils reçoivent, gagner la
reconnaissance de leurs pairs, l’estime des entraîneurs, être mieux
perçus par les habitants et, pourquoi pas, obtenir une reconnaissance
plus institutionnelle. Si de nombreux boxeurs 8nissent par
l’intérioriser, sans que cela n’empêche qu’ils y contreviennent parfois,
ce code a également pour fonction, puisqu’il est visible par d’autres
personnes extérieures au club qui viennent au gymnase, d’a:cher les
« valeurs » morales du club et de donner une bonne image du club et
de ses membres.

L’inculcation de techniques pugilistiques modi8e plus ou moins les
dispositions acquises et confère des allures plus sportives et viriles au
style de vie de ces boxeurs à travers l’incorporation de schèmes
moteurs, cognitifs, esthétiques, de « règles », d’injonctions (Defrance,
2006, p. 56). Paradoxalement, on inculque aux boxeurs à être solidaires
mais aussi plus réHéchis en faisant le lien, inattendu, entre boxe et
intelligence. En entretien, les boxeurs témoignent souvent du fait que
la boxe thaï est un « mode de vie », qu’elle les a « calmés » et leur a
apporté une « nouvelle façon de penser ». Le boxeur rapproche action
et réHexion, et acquiert des manières d’être et des catégories de



pensée qui structurent sa vision de la salle et dans une certaine
mesure du reste du monde social qu’il sera amené à transmettre à son
tour. Les boxeurs se conforment ainsi aux normes du groupe et à sa
hiérarchie tout en acquérant une relative autonomie.

Les savoirs sportifs et les manières d’être transmis aux boxeurs,
réHexifs et fortement socialisateurs, sont reconnus par les pairs sans
pour autant l’être nécessairement par les groupes institutionnels ou
dominants (école, municipalité, entreprises, médias, etc.).

Transmission de savoirs pugilistiques et statut
social

Voyons comment la reconnaissance par les boxeurs du travail de
transmission des entraîneurs procure un statut social à ces derniers à
l’intérieur de la salle, puis comment, en retour, les boxeurs se
construisent une estime de soi et un statut social à la salle et,
finalement, comment ce statut commence à être relativement reconnu
à l’extérieur.

L’entraîneur charismatique

La relative docilité dont font preuve les boxeurs s’explique par leur
volonté de progresser techniquement, la perception enchantée de la
salle comme lieu de loisir qui contraste avec l’école ou le travail
(Weber, 1989), et leur adhésion au charisme des entraîneurs,
notamment Fabrice, ou des champions. Fabrice, 47 ans, est l’un des
premiers champions du club et appartient à la première génération de
compétiteurs en France dans les années 1980. Il quitte la Guinée pour
l a France à l’âge de 5 ans. Électricien, marié, deux enfants, il habite
une cité dans la commune. Son « temps libre » est entièrement pris par
le club, les entraînements, les compétitions, les fêtes… On dit de ses
tibias qu’ils sont en « pierre ». Il est le plus âgé et expérimenté des
entraîneurs, président du club et la pièce maîtresse du processus de
distribution de statut dans la salle. Il est reconnu de tous les boxeurs,
dans le monde de la boxe thaï et des habitants de la commune qui le
surnomment « tonton » (Hoqué sur son short de boxe thaï) et le
saluent dans la rue. Certains le craignent. Lorsque Fabrice était boxeur,
lui et d’autres ont « corrigé » un membre du club qui avait volé dans
les vestiaires et qui fait « pro8l bas » depuis : « Je le croise maintenant
dans la rue et croyez-moi il baisse les yeux quand il me voit », dit
Fabrice aux boxeurs à la suite d’un probable vol de téléphone portable
dans les vestiaires, comme pour les dissuader. Il passe toute la séance à
montrer, expliquer et corriger les défauts des boxeurs et utilise des
métaphores qui « parlent » aux boxeurs : en assimilant le boxeur à un
ouvrier qui usine une pièce, à un paysan qui fauche le blé, le
mouvement de pivot de la jambe d’appui lorsqu’on e�ectue un middle-



kick au fait d’écraser un mégot avec son pied, etc. Il n’a de cesse
d’inciter les pratiquants à boxer avec leur « tête » et non pas en force,
ce qui tend à valoriser les boxeurs qui, en retour, « respectent »
d’autant plus Fabrice. Son « charisme » (Sauvadet, 2006 ; Turner, 2003 ;
Weber, 1995) et sa légitimité reposent sur son expérience de boxeur et
s o n éthos à la fois viril et populaire, sa manière de parler, son
vocabulaire, une disposition à « chambrer », une certaine assurance,
une présence virile, une démarche chaloupée, une allure et une
manière de s’habiller sportives (jeans, baskets), un goût pour l’e�ort
physique, etc., sur un certain prestige social qui déborde l’enceinte de
la salle, voire sur son appartenance ethnique.

D’origine antillaise, converti à l’islam, Omar, 27 ans, conducteur de
métro, habite une cité « connue », proche de la salle dans une
commune populaire voisine. Il a six combats à son actif, un stage
d’entraînement en Thaïlande et connaît pas mal de boxeurs, dont
certains champions issus de sa cité, ce qui le place à une position
intermédiaire dans la hiérarchie de la salle. Grand, endurant, assez
complet, il s’en tire bien dans la plupart des sparrings. Il décrit le
caractère quasi magique du low-kick que lui a asséné Fabrice a8n de lui
montrer comment faire le geste :

Le premier low-kick qu’il m’a mis comment j’avais la jambe
j’crois qu’il allait me l’arracher, j’ai fait : « Waow ! » et sans
mettre de vitesse rien du tout, c’était simple, juste avec la
hanche. J’imagine s’il balance vraiment un coup…

Omar croit aux capacités agonistiques de Fabrice transposables, selon
lui, aussi hors de la salle dans un éventuel « combat de rue ». Il dit que
malgré sa relative petite taille (environ 1 m 70), Fabrice, qu’il a croisé
alors que celui-ci o:ciait dans un service de sécurité, pourrait mettre
tout belligérant hors d’état de nuire :

C’était le plus petit, c’était le plus petit de tous les mecs, ils
étaient tous baraqués, ils faisaient tous deux mètres et tout
et j’l’avais croisé et j’m’étais dit si ça part en cacahuète
franchement le mec qui se retrouve face à lui franchement
c’est foutu pour lui, parce qu’à mon avis il va se diriger vers
lui en se disant ouais c’est le plus petit mais euh…

Les boxeurs reconnaissent ce pouvoir symbolique de l’entraîneur
charismatique8 qui trouve son explication en partie hors de la salle,
notamment dans le « capital d’autochtonie » et qui est à l’œuvre lors
du discours rituel en 8n de séance, moment privilégié pendant lequel
les entraîneurs disent collectivement ce qu’ils ont à dire aux boxeurs
(bilan de séance, compétitions à venir, etc.). Ce rituel est l’occasion
pour les entraîneurs de mettre en scène leur autorité pédagogique et,
souvent, pour « faire la morale » aux boxeurs si nécessaire. Cette
reconnaissance facilite le processus pédagogique et prédispose les



boxeurs à écouter les conseils de Fabrice. Il arrive parfois que des
boxeurs rechignent, surtout les plus âgés ou les plus expérimentés qui
ont moins à apprendre et qui ne « s’en laissent pas conter », lorsque les
entraîneurs « font la morale » aux boxeurs. Si certains appliquent les
conseils, Fabrice s’exaspère devant l’entêtement de certains boxeurs
qui ont une « pierre » dans la tête.

Fabrice, d’après Seb, « dégage quelque chose de puissant » ; il a, selon
Djamel, cette capacité à faire « sortir » des choses du corps des
boxeurs. D’origine marocaine, Djamel, 31 ans, est médiateur culturel,
après avoir été manutentionnaire, chau�eur, livreur. Son père,
manutentionnaire et ancien boxeur, et sa mère, caissière, se séparent
quand il a 12 ans. Incité par son père, il commence par la boxe anglaise
à 11 ans, puis la boxe thaï à 15 ans. Son BEP en poche, il rate un bac pro
comptabilité. Le plus grand de la salle, ses longs membres le rendent
di:cile à boxer. Même s’il n’a jamais fait de compétition à cause d’un
décollement de la rétine, il possède un certain prestige auprès des
boxeurs par son investissement dans la « culture urbaine » (hip hop,
streetwear, etc.) et se hisse donc assez haut dans la hiérarchie de la
salle. Il est très ami avec le champion Seb et s’entend très bien avec
Ra8k. Il a enseigné la boxe thaï aux jeunes d’une commune populaire
voisine pendant trois ans. Pour Djamel, Fabrice a « une expérience
exceptionnelle », parvient à tirer le meilleur des boxeurs comme par
« magie », leur permet de se surpasser et leur redonne con8ance en
eux. Selon Djamel, Fabrice lui « apporte beaucoup » par les mots qu’il
emploie : « plaisir », « goût », « sensation ». Fabrice parvient à mettre
des mots sur les expériences corporelles des boxeurs et même à
transformer ces expériences grâce à ces mots. C’est parce qu’il
verbalise l’expérience de la pratique que les boxeurs vivent avant tout
sur un mode corporel et que cela induit une réHexivité que ces
derniers valorisent cette compétence chez Fabrice. Le langage de
Fabrice permet de rationnaliser et légitimer la pratique auprès des
boxeurs (Berger et Luckmann, 2012), et la mise en accord des mots et
de l’expérience corporelle procure aux boxeurs un sentiment de
complétude qu’ils ont exprimé en entretien. Cette capacité, associée à
un fort « « capital pugilistique » (Wacquant, 2003) et d’ « autochtonie »
(Retière, 2003 ; Renahy, 2010), maintient Fabrice au sommet de la
hiérarchie de la salle et lui a permis d’acquérir un statut social dans la
commune.

Parce qu’ils ont reçu les savoirs de Fabrice, les boxeurs acquièrent
progressivement un statut à l’intérieur de la salle (les « anciens ») et
une reconnaissance par le groupe de pairs de la cité.

La pratique de la boxe thaï procure un statut social

La pratique de la boxe thaï permet aux boxeurs de se forger une
estime de soi et leur confère un statut social parmi les pairs. Désirant
conserver leur prestige local et se maintenir, voire se hisser, dans la



hiérarchie locale, certains boxeurs issus de la cité Prévert sont enclins,
en présence de leurs amis de la cité venus assister à l’entraînement, à
vouloir montrer qu’ils dominent l’échange lorsqu’ils font du sparring,
et donc à « appuyer » leurs coups, a fortiori lorsque l’autre boxeur n’est
pas de cette cité ou qu’il est d’une commune voisine, comme s’ils
voulaient montrer qu’ils sont plus forts et qu’ils boxent « à domicile ».
Le public qui assiste aux entraînements ne manque pas de commenter
des séances de sparring («  Ah ce qu’il lui met !  »). Mounir, 19 ans,
étudiant en BTS informatique (il a « raté » sa première année), habite
une commune populaire voisine, pratique depuis deux ans et n’a pas
encore combattu. Il est donc en bas de la hiérarchie de la salle sans
vraiment être un débutant. Relativement petit mais « teigneux » en
sparring, il paraît moins que son âge, Scolarisé dans un lycée situé dans
une autre banlieue populaire que celle où il réside, Mounir doit à la
pratique de la boxe thaï la con8ance nécessaire pour faire face aux
provocations des garçons du lycée qui le « testent » parce qu’il est
nouveau et n’est pas du quartier. Il « respecte » plus Fabrice que ses
professeurs car les entraîneurs sont pour lui comme des « grands
frères » qui lui transmettent des savoirs qui participent du style de vie
des jeunes garçons de banlieues populaires. Concevant la pratique
di�éremment, Mounir a dû faire face à un boxeur originaire de la cité
Prévert qui a voulu épater ses amis venus le regarder s’entraîner :

Le mec tapait fort, il était pas technique, il cherchait que la
cogne et en plus il me provoquait, c’était un mec de
Prévert, donc y’avait ses potes qui regardaient, genre il
regardait ses potes, il souriait tout ça, il avait l’allonge, moi
j’ai fait l’erreur de perdre mon sang-froid, je rentrais
dedans, bon j’ai pris deux front-kicks, après j’ai réussi à le
cueillir sur une droite, après ça allait un peu dégénérer, de
son côté tu vois, parce que je suis petit de taille, je fais pas
très âgé, y’en a ils croient que je suis un petit tu vois, lui il a
du se dire : ‘ouais devant mes potes je me fais masser par un
petit’. Voilà j’ai essayé de continuer bien, après Alain m’a
fait sortir parce qu’il a vu que je perdais mon sang-froid et
que ça commençait à chauffer.

L’engagement dans une pratique agonistique telle que la boxe thaï est
l’occasion de s’a:rmer face au groupe de pairs et participe d’une
logique réputationnelle. Certains jeunes du quartier, aux qualités
agonistiques avérées dans la « rue », sont convaincus qu’ils peuvent les
faire valoir dans le club de boxe thaï. Souvent, ne sachant pas
contrôler leur agressivité, ils déchantent car, ayant assimilé la boxe à
de la « bagarre », ils tombent face à des boxeurs dotés de compétences
pugilistiques qui les surclassent et les mettent « hors jeu ». Il y aurait
toutefois, selon les entraîneurs, des expériences réussies de
transformation de ses compétences de « bagarre de rue » en
compétences pugilistiques.



En tant que bénévoles, les entraîneurs des Gants du Siam apparaissent
comme des agents désintéressés qui « donnent de leur temps ».
Fabrice, comme beaucoup de boxeurs, a eu un véritable « coup de
foudre » pour ce « sport magni8que » ; il dit que « rien ne lui a autant
apporté » et qu’il ne pourra pas « rendre ce que la boxe thaï lui a
donné ». La boxe thaï pour Fabrice est une passion chevillée au corps
qui l’oblige à « rendre » ce qu’elle lui a « donné ». Rendre sans compter
à la boxe thaï, c’est-à-dire sacri8er sa vie de famille, venir tous les
jours à l’entraînement par tout temps, après son travail, se déplacer
aux compétitions avec les boxeurs, etc., lui octroie une estime de soi et
du prestige social. Plus Fabrice obtient de reconnaissance pour son
travail de transmission et d’encadrement, plus il croit que la boxe thaï
« lui a tout donné ».

Transmettre des connaissances pugilistiques à mesure que l’on
s’établit dans le club est une forme de réhabilitation symbolique et
d’accès à un nouveau statut social pour des boxeurs qui vivent
l’expérience de la domination de classe et ethnique dans un quartier
de relégation urbaine. Nabil, 23 ans, surveillant en lycée, a fait
« sciences de l’éducation » après son bac. Il a grandi dans la cité
Prévert, possède un fort « capital d’autochtonie » (fort réseau
d’interconnaissance, oncles et cousins « connus » dans le quartier, il
est ami avec le 8ls de l’entraîneur Aimé) et prend part à des actions du
tissu associatif local (maraudes et distribution de nourriture l’hiver,
sorties pour les « jeunes », etc.). Même s’il n’a pas fait de compétition,
ce qui le place « en dessous » de Ra8k, il s’entraîne au club depuis une
quinzaine d’années. Issu d’une famille nombreuse d’origine marocaine,
ses parents ne pouvant pas lui payer l’inscription, il venait regarder les
entraînements par la fenêtre jusqu’au jour où les entraîneurs l’invitent
à s’entraîner gratuitement. Tout se passe comme si Nabil avait
contracté une dette envers le club qu’il allait rendre plus tard en
donnant de son temps et en transmettant ce qu’il a appris. Désormais,
il aide les entraîneurs à encadrer les enfants qui ont, depuis peu, une
session. Lorsque les entraîneurs lui ont proposé de les aider à
entraîner les petits, il n’ « a pas hésité une seconde » (Loirand, 2005) et
entame ainsi un processus de notabilisation sportive et de
consécration sociale. Il con8e avoir beaucoup de plaisir à entraîner les
enfants auprès de qui il « apprend énormément » car « quand ils
mettent leurs coups, ils sont vraiment décontractés, ils prennent
plaisir ». Ses mots traduisent à la fois la vision enchantée du club et de
son microcosme, que partagent notamment les boxeurs les plus
investis, et l’intériorisation du vocabulaire utilisé notamment par
Fabrice et des « valeurs » que celui-ci ou les autres entraîneurs – et
boxeurs – mettent en avant : « plaisir », « goût », « souplesse »,
« intelligence », « solidarité », « sérieux », « hygiène de vie », etc.
Même si ce sport n’est pas encore tout à fait légitime et si les boxeurs
peuvent encore être perçus comme « violents », encadrer les enfants
au club est grati8ant et confère une certaine reconnaissance



notamment hors de la salle, comme Nabil a pu le remarquer lors d’une
cérémonie de mariage où un des enfants qu’il entraîne l’a reconnu et
s’est exclamé, « tout content », à sa grande cousine : «  Hé, c’est mon
entraîneur de boxe !  ». Transmettre des savoirs pugilistiques, faire avec
les autres, notamment les plus jeunes, ce que les « anciens » ont fait
avec soi-même, c’est transmettre la volonté, voire la vocation, de
« redonner » aux autres ce qu’on a appris, et ainsi reproduire le groupe
de boxeurs et ses statuts, comme le remarque Nabil :

Voilà ça montre que nous, ce que les anciens nous ont
appris, je suis en train, parmi tant d’autres, je suis en train
de l’imprégner aux petits, et les petits, eux, quand ils vont
grandir : « Ah, lui c’était mon entraîneur de boxe, il faisait
ça et ça, moi aussi je veux faire… », et après ça devient un
cercle.

Si la transmission de savoirs pugilistiques sert à « former à la fois des
citoyens exemplaires et des sportifs prêts à a�ronter l’épreuve du
ring » dans les camps de boxe thaï en Thaïlande (Rennesson, 2012), elle
constitue aussi un mode de reproduction des fractions viriles des
classes populaires urbaines et de leurs structures de socialisation et
d’encadrement. Les transmetteurs, comme Ra8k et Nabil, au « capital
pugilistique » et d’ « autochtonie » signi8catif, ont passé le 8ltre de la
sélection objective qui égraine le nombre de pratiquants à mesure que
le temps passe, que la fatigue lasse, que les blessures s’accumulent ou
que la démotivation s’installe.

Ra8k, 32 ans, marié, un enfant, agent technique aux « espaces verts »
de la commune, habite une cité située juste en face de la salle. Il a été
auparavant animateur auprès des jeunes de la commune qui le
« respectaient » parce qu’il « était de la cité » et en partie parce qu’ils
savaient qu’il était boxeur. C’est l’entraîneur Alain, qui était aussi son
voisin de palier, qui lui a suggéré de venir s’entraîner à la salle
lorsqu’il avait 14 ans. Il a été champion de France et médaillé de
bronze aux championnats du monde amateurs à Bangkok. Au moment
de l’enquête, il est en formation pour passer son BPJEPS en boxe
thaïlandaise, commence à avoir des responsabilités à l’entraînement et
a organisé deux grosses compétitions de niveau national dans le
gymnase avec conférences de presse à la mairie. Ra8k dit que ne pas
partager « tout ce qu’[il a] appris pendant ces années » serait un acte
« égoïste » et inscrit son rapport à la boxe thaï dans une relation
d’échange de savoirs. Les plus aptes à s’engager dans un travail de
transmission de savoirs pugilistiques sont très conscients d’être
porteurs d’un héritage légué par les « anciens ». Ra8k le dit
clairement, il veut « faire comme » les entraîneurs, notamment les
fondateurs du club qui l’ont formé et « qui ont donné énormément de
temps, de leur vie » et est ainsi porté à reproduire le groupe et son
éthos. Ce travail de transmission des savoirs et des manières d’être a un
coût social : «  C’est aussi une forme de sacriBce, le fait de venir, après le



boulot comme ça, de pas être avec ses enfants ni sa femme… » Ainsi, de par
son double « capital pugilistique » et « d’autochtonie », Ra8k s’est
hissé au sommet de la hiérarchie de la salle, juste derrière les
entraîneurs, dirige les séances d’échau�ement à la corde en donnant
des ordres (« on accélère ! », « on ralentit », « on arrête de parler ! »,
« plus haut les genoux ! », etc.), et tient aussi les paos 9 aux
compétiteurs, privilège réservé d’ordinaire à l’entraîneur.

L’économie pugilistique est à la fois un duel et une transmission de
savoirs pratiques. Immergés dans un ascétisme sportif, les boxeurs
sont pris dans ce paradoxe selon lequel ils transmettent leurs savoirs
pratiques tout en rivalisant les uns avec les autres. Dans un club
essentiellement amateur comme les Gants du Siam où la boxe thaï
n’est pas à proprement parler un emploi rémunérateur, cette double
dimension cognitive et agonistique de l’économie pugilistique a partie
liée pas tant avec une logique économique qu’avec une logique
réputationnelle qui confère aux boxeurs une estime de soi et une
certaine reconnaissance sociale, comme l’a:rme l’entraîneur Chérif :
«  Ça fait bien de faire de la boxe thaï, t’es reconnu  » par les autres boxeurs
et d’autres jeunes du quartier qui prêtent aux boxeurs d’éventuelles
compétences de « combat de rue » et les « respectent ». Les boxeurs
sont reconnus par le groupe de pairs du quartier sans l’être
nécessairement par ailleurs (école, monde de l’entreprise, etc.).

Une reconnaissance relative de la réussite des boxeurs et du travail d’encadrement des
entraîneurs

Les entreprises, même locales, ne reconnaissent pas non plus ces
savoirs : lorsque des boxeurs du club sont engagés comme agent de
sécurité, c’est souvent dans la société d’un habitant de la cité, et donc
grâce à leur réseau d’interconnaissance dans la cité. La reconnaissance
des boxeurs et des entraîneurs peut néanmoins déborder le groupe de
pairs et le cercle des habitants du quartier pour atteindre les services
municipaux. Le club entretient des relations ambivalentes avec la
municipalité, voire avec d’autres clubs sportifs. Il y a quelques années,
Fabrice avait décidé de ne plus aller aux réunions des associations de
la commune car le club n’avait presque plus de matériel pour
fonctionner correctement faute de subventions. La situation s’est
améliorée en partie grâce à de meilleures relations avec la responsable
des associations qui est originaire d’une cité de la commune qui, selon
Fabrice, connaît bien le « terrain ». Si la boxe thaï est en voie
d’institutionnalisation, elle demeure associée à un sport violent
pratiqué par des jeunes de cité turbulents voire délinquants. Les
responsables du club de judo, dont certains sont employés du service
des sports, ont, selon certains boxeurs, une « mauvaise image » de la
boxe thaï. Des boxeurs, comme Nabil qui pense que c’est grâce au
« piston », regrettent le fait que le club de judo, qui enseigne
également depuis peu le ju-jitsu brésilien, soit parvenu à organiser,
avec l’aide municipale, un stage d’entraînement au Brésil alors que



certains boxeurs, dont Ra8k et Nabil, essaient, depuis des années
d’organiser un stage en Thaïlande. L’année de l’enquête, le club n’a pas
obtenu de subventions municipales parce qu’il n’a pas pu rendre à
temps le projet de club. La question des subventions est importante
non seulement du point de vue des entraîneurs car elles leur
permettent de payer les déplacements lors des compétitions, de
renouveler le matériel d’entraînement, etc., mais aussi parce qu’elle
détermine, pour partie, les orientations éducatives du club. Pour
obtenir ces subventions, le club doit répondre à certaines exigences de
la municipalité vis-à-vis de ses associations comme l’obligation
récente de mixité de genre. Les entraîneurs des Gants du Siam y
répondent en mettant en avant les rares filles qui viennent s’entraîner,
par exemple en leur demandant de se mettre systématiquement aux
premiers rangs lorsque les boxeurs se réunissent à la 8n de
l’entraînement pour le salut 8nal. Les boxeurs bien ancrés dans le club
et dans la commune, comme Ra8k ou Nabil, se plaignent de l’absence
de reconnaissance du club par la municipalité malgré sa longue
histoire de réussite sportive et d’encadrement de jeunes soi-disant
« durs » de la commune.

Toutefois, depuis peu, on observe une relative reconnaissance des
services municipaux du « mérite » des boxeurs des Gants du Siam qui
obtiennent des résultats sportifs. Trois boxeurs du club ont été
récompensés des honneurs de la ville au cours d’une cérémonie
annuelle « Mise à l’honneur des sportifs et des jeunes diplômés » de la
commune. Des « Trophées de la réussite » (coupes au nom du lauréat,
chèques-cadeaux, bourses d’un montant pouvant aller jusqu’à
1 500 euros) sont décernés et remis par le Maire, communiste, à des
jeunes qui se sont illustrés à l’école (bac avec mention par exemple) et
dans les pratiques sportives. Cette soirée a lieu dans la salle des fêtes
en présence d’élus, agents municipaux et du public composé des
représentants de certains clubs, des familles, amis, etc. Une dizaine de
boxeurs et les entraîneurs sont présents. La soirée est très festive : on
y mange des petits fours, serre des mains et échange avec des élus et
di�érents acteurs locaux, un spectacle d’un groupe de rap et de
danseurs hip-hop de la commune se tient sur une estrade. Certains
boxeurs et l’entraîneur Aimé se moquent d’un des danseurs
« e�éminé ». Le discours du Maire valorisant la réussite scolaire ou
sportive des jeunes de la commune est suivi d’applaudissements
nourris. Si ce type de cérémonies « font l’élu » (Mariot et Weber, 1999 ;
Rougier, 2010), elles constituent, depuis peu, une forme de
reconnaissance relative des savoirs pugilistiques, du travail
d’encadrement des entraîneurs des Gants du Siam et de la réussite
sportive des boxeurs. Cette cérémonie illustre la volonté de l’équipe
municipale de mettre en avant la réussite scolaire et sportive et, à
travers elle, toute sorte de « valeurs » telles que l’éthique du travail, la
discipline, la méritocratie, etc., contre d’autres pratiques, « valeurs »,
etc. telles que les pratiques délinquantes, l’oisiveté, l’échec, etc. C’est



l’occasion pour les élus, et indirectement le public, de montrer aux
entraîneurs et à certains boxeurs qu’ils reconnaissent et valorisent
leur travail d’encadrement des fractions viriles de la commune,
notamment dans la mesure où ils croient que celui-ci empêche ces
jeunes de s’engager dans une carrière délinquante en leur donnant des
outils pour au contraire « réussir » sportivement et socialement.

Ainsi, comme l’a:rme Retière (2003), le « capital d’autochtonie », ne
devient ressource que s’il est reconnu sur la scène locale, ce qui vaut
aussi pour le « capital pugilistique ». L’enquête ethnographique a
permis de suivre les boxeurs hors de la salle au cours d’un
déplacement à la Halle Carpentier à Paris pour assister aux combats de
deux boxeurs du club à l’a:che d’une compétition nationale pour
laquelle le club a eu des tarifs privilégiés. Déplacés, les boxeurs
« perdent » leur « capital d’autochtonie » et leur « capital
pugilistique » et sont mêmes perçus de manière suspicieuse. Une
dizaine de boxeurs du club se retrouve devant la Halle et décide d’aller
acheter de la boisson dans un supermarché du quartier au pied de ce
qui ressemble à des tours HLM, ce qui provoque les mots suivants de
Bastien, surpris de trouver des barres HLM à Paris intra-muros : « on
quitte la cité pour retrouver des cités en plein Paris ! », et Nabil fera
une remarque similaire peu de temps après, ajoutant qu’il n’a « jamais
vu autant de Chinois, même à Y. ! ». Cet étonnement des jeunes
boxeurs laisse entendre qu’ils ne se rendent pas souvent à Paris et
passent la plupart de leur temps à Y. et ses environs. L’arrivée du
groupe à l’intérieur du centre commercial fait son e�et auprès des
vigiles et des clients qui lui portent des regards interrogateurs.
Certains boxeurs saluent les vigiles comme pour désamorcer
d’éventuelles suspicions. Ce qui est en fait une solidarité de groupe
fondée sur la socialisation pugilistique semble immédiatement perçu
comme une « bande » potentiellement menaçante par le regard
extérieur. Une fois les boissons choisies, l’arrivée à la caisse provoque
les regards encore une fois interrogateurs si ce n’est mé8ants de
l’hôtesse. Gêné par ces regards, Nabil me con8e alors son malaise et le
fait qu’il n’aime pas être en groupe, puis exprime l’envie de vite régler
et sortir du supermarché. Cette scène montre la di�érence de
perception du groupe de boxeurs placé hors de son microcosme, voire
la suspicion qu’il éveille, et donc l’importance de l’association entre
« capital pugilistique » et « capital d’autochtonie » dans la
reconnaissance qu’il reçoit. La reconnaissance relative des boxeurs par
les services municipaux ne vaut que si elle s’enracine dans la scène
locale.

Conclusion
On a vu comment des savoirs relativement illégitimes se transmettent
auprès de jeunes boxeurs d’une banlieue populaire et les e�ets
socialisateurs et hiérarchisants de cette transmission. On a détaillé les



modalités d’enseignement de la boxe thaï aux Gants du Siam qui
constituent une transmission de manières d’être propres au groupe
qui reposent sur un entre-soi viril, agonistique et solidaire, la
discipline, l’éthique du travail et le rapprochement corps/esprit en
acte. La salle de boxe thaï est un lieu où se nouent à la fois des formes
de solidarité virile et des rapports hiérarchiques fondés sur la
transmission de connaissances et l’ancrage local. Les boxeurs se créent
une estime de soi, et pour les plus ancrés localement et les plus aptes à
transmettre leurs compétences, obtiennent un statut social. Le duel
sportif et la circulation apparemment désintéressée de savoirs
pugilistiques et de « valeurs » morales créent une hiérarchie au
sommet de laquelle se tient une noblesse sportive moralisée et virile
qui jouit d’une certaine reconnaissance sociale par les pairs et plus
récemment par les services municipaux. Dans la mesure où cette
reconnaissance repose sur le « capital pugilistique » et le « capital
d’autochtonie », elle est profondément locale et ne vaut plus lorsque
les boxeurs se déplacent hors de l’espace local. On a tenté, à la
di�érence de nombreux travaux sur les sports de combat, de montrer
la porosité de la salle de boxe thaï et de ses liens avec la scène locale de
ce quartier populaire. Il faudrait en retracer précisément l’histoire,
cependant on peut dire que la longue absence de reconnaissance du
club de boxe thaï s’explique par le fait que celui-ci était perçu comme
un passeur de savoirs sportifs illégitimes. Ce début de reconnaissance
institutionnelle, sans totalement légitimer les savoirs pugilistiques,
repose en partie sur la croyance, partagée par les entraîneurs, les
boxeurs et les élus, selon laquelle la socialisation de jeunes des cités de
la commune dans le club de boxe thaï les détournerait de la
délinquance de rue. Il paraît dès lors important de mener des enquêtes
sur le rapport entre savoirs légitimes et savoirs illégitimes, pratiques
conformes et pratiques déviantes, ainsi que leurs e�ets sociaux sur la
vie ordinaire des « jeunes de cité ».

Notes

1. Le MMA est un sport de combat récent qui combine de nombreuses
techniques issues des autres disciplines alliant percussions, corps à
corps, projections, et immobilisations.
2 . Contrairement aux boxeurs étudiés par Bujon (2009) qui
« dévalorisent la compétition sportive », ceux des Gants du Siam, qui a
une tradition de club formateur de champions, y attachent une
certaine importance, éprouvent de la « 8erté » à appartenir à ce club
désormais bien enraciné, et nombreux sont les boxeurs qui réclament
aux entraîneurs de les faire combattre et ainsi porter les couleurs du
club et gagner des titres, les entraîneurs étant souvent contraints de
les tempérer et de leur dire qu’une proposition de combat « se



mérite ».
3. Les noms propres ont été modifiés pour garantir l’anonymat.
4. Depuis l’importation de la discipline en France dans les années 1980,
l’enseignement de la boxe thaï dans les banlieues populaires a souvent
été e�ectué par d’anciens boxeurs ou des « grands frères » qui n’ont
pas reçu de formation d’éducateur sportif, qui par ailleurs requiert un
niveau scolaire de plus en plus élevé. La boxe thaï étant inscrite dans
un processus de « sportivisation » (Elias et Dunning, 1994) et
d’institutionnalisation, les municipalités exigent de plus en plus des
entraîneurs diplômés pour pouvoir enseigner cette discipline.
5. Chez les coureurs marocains, les « lièvres » sont disposés à accepter
cette position subalterne en partie parce qu’ils croient en la « baraka »
du champion (Schotté, 2012, pp. 172-176).
6. Abramson et Modzelewski (2011) notent le même processus dans des
clubs de MMA.
7 . Après le séisme en Haïti en 2010, le club a organisé une collecte
qu’un boxeur d’origine haïtienne s’est chargé d’envoyer. Le club
participe également aux journées Téléthon organisées par la
commune sous la forme de démonstrations techniques, ce qui
constitue également une stratégie d’obtention d’une certaine
reconnaissance institutionnelle.
8 . Comme le note Rennesson (2012, p. 108), en Thaïlande, la
reconnaissance des boxeurs envers leur maître se matérialise dans le
rituel du «  wai khru » emprunt de bouddhisme et e�ectué avant
chaque combat au cours duquel ils e�ectuent une sorte de danse
autour du ring en l’honneur de l’entraîneur. L’importation de la boxe
thaï en France l’ayant sensiblement vidée de son contenu spirituel,
bien que la situation charismatique soit maintenue, les boxeurs sont
beaucoup moins nombreux à l’exécuter. Le wai khru est cependant
obligatoire à partir d’un certain niveau de compétition o:cielle
(classe B).
9 . L e s paossont des boucliers de cuir rembourrés en mousse que
l’entraîneur tient à mi-hauteur a8n que le boxeur puisse lancer des
coups de pied et de genoux à pleine puissance.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
$nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré*exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Introduction
	Boxer en banlieue populaire : entre « capital pugilistique » et « capital d’autochtonie »
	Enquête dans la salle de boxe thaï
	Transmettre des savoirs pugilistiques et des manières d’être
	Modalités d’apprentissage de la boxe thaï
	Transmettre des manières d’être

	Transmission de savoirs pugilistiques et statut social
	L’entraîneur charismatique
	La pratique de la boxe thaï procure un statut social
	Une reconnaissance relative de la réussite des boxeurs et du travail d’encadrement des entraîneurs


	Conclusion
	Nos partenaires


