Protagoras dans son
contexte. L’homme mesure
et la tradition archaique de

I, L] [

incipit

Meétis, Dossier : Tekhnai/artes, Hors série, 2007, p. 185-203

Michele Corradi

Cet article se propose de reconstruire le contexte original du principe
de ’homme mesure formulé par Protagoras. 1l s’agit d'un but difficile a
atteindre puisque les ceuvres de Protagoras ont été perdues et que la

tradition relative a son principe dérive essentiellement des pages de

Platon 2. Je voudrais premiérement étudier le témoignage de Platon,
pour m’arréter, ensuite, précisément sur le principe méme de
I’homme mesure. En développant une analyse des attestations
importantes du mot pétpov dans la production littéraire qui précede
Protagoras, je chercherai a vérifier la liaison, probablement déja saisie
par Platon, entre le principe de Protagoras et la réflexion des poetes
archaiques. La derniére phase de cette analyse sera centrée sur le
contexte ol je me propose d'insérer le principe de 'homme mesure.
Jessayerai donc d’interpréter le principe de Protagoras comme
I'affirmation du savoir de 'homme par le renoncement au savoir

inspiré par la Muse.

Partons donc dePlaton. Le Théététe offre un traitement tres
approfondi du principe de ’homme mesure. Dans le Théététe, Platon
développe une recherche sur la définition de la science. Mais une
grande partie du dialogue est consacrée a I'analyse et a la réfutation du
principe attribué aProtagoras (151e8-183c7) :mdvtwv xenUdtwv
pétoov €otiv GvOpwmog, « 'homme est mesure de toutes les choses ».
En fait, Socrate identifie la premiére définition de la science proposée
par Théétete (la science est la perception) avec le principe de 'homme
mesure (151d7-152a5 = 80 B 1 DK)°. Contre la position de Protagoras
plusieurs arguments sont développés (160e6-165e4), mais Socrate lui-
méme en saisit le caractere sophistique : les arguments se seraient
arrétés a un niveau purement verbal?, Socrate imagine alors le secours
(Boribe1a) que Protagoras aurait pu offrir a son principe : il s’agit d’'un
exposé approfondi des doctrines de Protagoras, la célebre apologie


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=160

(166a2-168c2 = 80 A 21a DK). Selon Platon, il n’est possible d’effectuer
une réfutation réelle du principe de '’homme mesure qu’apres cette
apologie.

Dans la reconstruction de Socrate, en vertu du principe de Protagoras,
toutes les apparences ont une vérité. Mais cette vérité n’empéche pas
I'existence de ’homme savant, c’est-a-dire capable de produire dans
les &mes un changement des apparences vers le bien (166d4-7) :

natl copiav nai codpov dvdoa moAAoD déw TO U Pdvat
€lvat, GAA abTdv TodTov nai Aéyw coddv, 0¢ dv Tvi U@V,
® ¢aivetar nal foti nand, uetaPdAAwv mordon &yad
daiveoBai te nai eivar.

Et savoir, ou homme savant, il s’en faut de beaucoup que je
nie qu'il y en ait. Au contraire, voici celui que j'appelle
savant : celui qui, pour I'un quelconque d’entre nous,
auquel apparaissent, c’est-a-dire pour lequel sont, des

choses mauvaises, en fait, par le changement qu’il opere,
5

apparaitre et étre de bonnes”.
Le médecin, par l'utilisation de remedes, mene les malades a un
changement d’état (£€1) des sensations négatives aux sensations
positives. Un pareil changement d’€€1g est opéré par le sophiste a
travers les discours (167a3-6). L'agriculteur méne les plantes a avoir
des sensations bienfaisantes et saines au lieu de sensations
pernicieuses (&vti movne®v aicBicEwv... XENOTAG nal UYLELVAG
aiobnoeic), tout comme le bon rhéteur méne la cité a prendre les
décisions les plus utiles (167b7-c4). De méme, par I’éducation, le
sophiste - donc Protagoras - obtient chez ses éléves un changement
vers le mieux, vers 'utile (167c7-d2). Cela est tout a fait conforme a
I'amélioration quotidienne que, dans le Protagoras, Protagoras promet
au jeune Hippocrate comme résultat concret de son ceuvre éducative
(318a6-8) :

O veavione, €oton Tofvuv cot, £dv éuol ouviig, 1§ &v fuéea
guol ovyyévn, amévar oinade PeAtiovt yeyovory, nai v ti
Votepaia tavta tadta - nal €ndotng MuéQag Gel €ml TO

PéAtiov Emdddvar.

Jeune homme, ce que tu retireras de mes lecons, des le
premier jour que tu auras passé avec moi, c’est de retourner
chez toi meilleur que tu n’étais, et de méme pour le jour

suivant ; et chaque jour, sans exception, de progresser vers
6

le mieux®.
Dans l'apologie du Théététe, Platon nous offre donc un exposé
concernant le principe de '’homme mesure tout a fait cohérent avec ce
que Protagoras considérait comme le but de sa profession de sophiste,

du moins pour ce qui ressort des pages de Platon : I’éducation. Mais la



perspective saisie par Platon dans l'apologie de Protagoras est-elle
compatible avec les résultats d’une analyse approfondie du principe
méme ? Venons donc aux mots par lesquels Protagoras énongait le
principe de 'homme mesure, mots que Platon assigne clairement a I’
Aletheia dans le Théététe (161c3-d1 = 80 B1 DK) et dans le Cratyle (385e4-
386d1 = 80 A 13 DK), mais qui, selon le Contre les mathématiciens de

Sextus Empiricus, appartiennent aux Kataballontes (VII 60 = 80 B1 DK)” :

TAVTWV XENUATWYV UETEOV €0TLV AVOQWTIOG, TV HEV GVTWV

WG E0TLV, TV O¢ 00K BVTWV WG oM £0TLV.

Lhomme est mesure de toutes les choses, pour celles qui
sont, il est mesure qu’elles sont, pour celles qui ne sont pas,
il est mesure qu’elles ne sont pas.

Il n’y a pas lieu d’approfondir ici les problemes complexes qu’entraine
'exégese de chaque mot et sur lesquels la critique a répandu des flots

d’encre®. 11 est peut-étre possible de les résoudre si, dans le sillage de
Guido Calogero, on considere la proposition comme 'expression d'une
logique archaique : il n’est pas vraiment pertinent, pour la logique

archaique, de séparer nettement les significations diverses qui

souvent coexistent encore indistinctement dans le méme mot°. En fait,
il est difficile d’établir la signification exacte de wg, qui semble osciller
entre une signification qualitative, « comment », et une valeur
déclarative-existentielle, « que ». Le probleme est étroitement lié a
celui du verbe eiva, car la réflexion philosophique plus ancienne ne
connait pas une séparation claire entre ses trois valeurs, existentielle,
copulative et véridique. Donc, I'homme de Protagoras est

probablement la mesure de 'étre des choses qui sont (t®v &vtwv)

aussi bien du point de vue de leur existence que de leurs propriétés'®.
En ce qui concerne dvBpwrog, pour Protagoras une distinction entre
les significations d’homme en général et homme en tant qu'individu
n’avait pas d'importance'!, Quant a xpriuata, c’est l'interprétation la
plus commune par « choses » qui rend le mieux I'extension du
principe de 'homme mesure grace a son sens trés général 2,

Dans tous les cas, il est difficile de donner une traduction de la phrase
de Protagoras qui tienne compte d’une telle complexité sans qu’elle
soit trop vague. Selon Protagoras, ’homme est la mesure de toutes les
choses : a propos des choses qui sont, c’est-a-dire qui se manifestent a
lui, il dit, il juge, il pense qu’elles sont, existent, sont vraies ; a propos
de celles qui ne sont pas, c’est-a-dire qui ne se manifestent pas a lui, il
dit, il juge, il pense qu’elles ne sont pas, n’existent pas, ne sont pas
vraies. 1l tient pour vrai ce qui lui apparait et les opinions qu'’il se
forme sur cette base.

1l convient d’appréhender la phrase de Protagoras non pas au moyen

de catégories modernes, difficiles a appliquer a un penseur ancien,



13 mais

telles que le subjectivisme, le relativisme ou le phénoménisme
plutdt sur la base du contexte dans lequel elle s’est développée, en

essayant de comprendre a quel type de réflexion elle se rattache.

On peut trouver un point de départ dans le mot-clé de la phrase :
uétpov. Dans la phrase de Protagoras le mot est, a partir des Esquisses
Pyrrhoniennes de Sextus Empiricus (I 216 = 80 A 14 DK), communément
interprété comme « critére » (ngitrigiov). Le terme kpitfiptov prend un

sens technique dans la philosophie hellénistique', mais, en ce qui
concerne linterprétation du principe de Protagoras, il a deux
paralleles dans le Théététe. Socrate se proclame juge (noitrig) de ce qui
se manifeste a lui (160c8-9) :

€Yw nEITNG nata Tov Mpwtaydeav T@V T GVIwV €Uol WG

€0T1, nal TOV pr 6vtwv wg oon €otiv.,

je suis juge, comme le ditProtagoras, des choses qui sont

pour moi, au sens ou elles sont, et des choses qui ne sont

pas, au sens ot1 elles ne sont pas’>.

Ensuite, sur la base du principe de 'homme mesure, il affirme que
dans 'homme lui-méme se trouve un critére (ngitrigiov) pour

distinguer toutes les choses (178b3-7) :

« ThvTwV uéteov &vOgwmdg 0Ty », (g paté, K MwTaydea,
Aevn@v Bagéwv novdwv, ovdevog GTov oV TV TOLOVTWYV -
EXwv ydo adTt®V T nitfglov év aut®, ola Tdoxel ToladTa
oiduevog, GAnd te ofetatl avLTE nai Gvra.

I’homme est la mesure de tout, a ce que vous dites,
Protagoras, du blanc, du lourd, du 1éger ; aucune, parmi les
choses de ce genre, dont il ne soit pas mesure. Car, puisqu’il
a en lui-méme de quoi les juger, quand il les croit telles qu’il

les éprouve, il croit ce qui est vrai pour lui et réel'®,

La valeur de pétpov comme « critére » serait donc attestée pour la
premiére fois dans la phrase de Protagoras. En conséquence, certains
critiques ont cherché des interprétations nouvelles du mot, et donc de
la phrase, en désaccord avec les interprétations anciennes et
modernes. En particulier, sur la base de recherches linguistiques
approfondies, Mario Untersteiner et Thomas Buchheim ont proposé
respectivement « maitre » et « Vollmass ». Mais ces hypotheses
présupposent probablement de la part de la tradition ancienne une

mésinterprétation trop profonde de la phrase de Protagoras !’. En
effet, il est possible d’accepter ici pour pétgov une signification



proche de celle de « critére » (ngitrigiov) ou mieux, d’apres Platon,

« juge » (noitrg) sans lui donner une valeur technique.

Mais pour mieux comprendre le contexte dans lequel s’est développé
ce principe, il peut étre utile de considérer I'emploi du mot pétgov
dans la production littéraire précédant Protagoras.

On en trouve en particulier un emploi trés intéressant dans 1'élégie
Aux Muses de Solon. Dans la célebre énumération des vaines activités
de ’homme, que la Moira domine inexorablement, le poete est décrit
comme celui qui maitrise I'art de la poésie, recevant des dons de la
part des Muses (1, 51-52 Gentili-Prato) :

dAAog OAvumadwv Movcéwv mdaa ddea ddaxOeis, ipeQtiig
coding HETPoV EMOTAUEVOC.

Celui-13, instruit des dons des Muses olympiennes, sait en

quoi consiste la sagesse aimable'®,

Il n’est pas facile ici de saisir la valeur exacte de pétpov. On pourrait
I'interpréter comme « plénitude », sur la base de I'1jfng uéteov, la
« plénitude de la jeunesse », qui apparait pour la premiére fois dans le

livre XI de I’ Iliade (225)'7 : dans ce cas, le poéte connaitrait la plénitude
de l'art poétique, I'art poétique tout court. Autrement, le mot peut

faire allusion plutdt a la connaissance de la « mesure », des « bonnes

facons » de disposer la matiére poétique?’. Déja dans les Travaux

d’Hésiode (646-649), on propose comme sujet de la narration les

normes de la navigation (uétea Oaldoong)?!. En outre, le mot pérpov
joue certainement un rdle dans la réflexion de Pindare sur la poésie,
ou, a c6té du temps opportun (ra10dg), il devient un critére indiquant
la durée appropriée de I'éloge dans I'épinicie pour éviter la jalousie et
la satiété’?. En tout cas, uétpov est sans doute employé chez Solon

dans une réflexion concernant la fonction du poete.

Le rapport entre l'ipeptiic codping uétgov de Solon et le pétpov
&vOowmog de Protagoras peut devenir plus évident si 'on consideére
ces vers de Théognis (873-876) :

oive, Ta pév o aiv®, ta 8¢ uéudouat - 008¢ oe Tdumay
oUte ot €xOatperv oUte PprAelv dVvapat.

€000V nai namdv €oot. TIG &V 0€ T LWUNOALTO,

ti¢ & av émavriont uétpov €xwv coding ;

O vin, recois de moi louange et bldme : je ne puis sans
réserve te hair ou t’aimer ; il y a en toi du bon et du
mauvais. Et qui pourrait te condamner, qui pourrait faire
ton éloge, en ayant la mesure de sagesse”> ?

Théognis d'un c6té loue le vin, de l'autre il le blame, il ne peut pas

décider s’il le hait ou s’il 'aime vraiment, car le vin est bon et mauvais



(€0OAOV nai nandv) : le choix entre le blame et I'éloge n’est possible
qu’a celui qui posséde la mesure de sagesse (uétgov coding). Ainsi, le
Uétpov co@ing qui est pour Solon le savoir du poete est pour Théognis
ce qui est a méme de résoudre la tension entre é60A6v et nandv, qui,

selon Théognis, détermine la structure méme de la société humaine?*,

En considérant le changement de contexte, les deux distiques ne
peuvent que rappeler une illustration du principe de Protagoras : dans
le Théétete (159c11-160a4), on considére que le méme vin peut

apparaitre a la méme personne doux ou amer selon qu’elle est saine ou

malade, et que, dans les deux cas, la sensation sera vraie?”. Cette
illustration est présentée parPlaton dans une terminologie
postérieure aProtagoras, mais peut-étre propre a ses disciples plus

raffinés (kouydtepor)?S. Elle explique néanmoins clairement I'idée de
I’homme mesure, c’est-a-dire de ’homme considéré comme yétpov de
sensations contradictoires, qu'il accueille et juge comme vraies
lorsqu’elles se manifestent. Cette illustration pouvait donc bien figurer
dans | Aletheia.

Protagoras semble donc employer pétpov dans le sillage de la tradition
littéraire. Et, dans la tradition littéraire, ce mot avait une importance
particuliere pour la réflexion sur la nature de la connaissance. Dans le
livre XII de I’ Iliade (417-426), Homére, en décrivant un moment
d’impasse dans la bataille entre Lyciens et Grecs, évoque I'image de
deux hommes qui se disputent (dnpidacBov) a propos de la limite de
leurs propriétés avec des instruments de mesure en main (uétdy év
Xeeotv &xovteg). Les pétpa sont ici des objets concrets mais liés aux

tensions opposées de la guerre. Ils sont peut-étre la clé pour résoudre

les tensions elles-mémes?’. Théognis et Solon transposent uétoov dans
une perspective abstraite, intellectuelle, probablement en développant

la pensée d’Hésiode qui, dans les Travaux (694), suggére de garder la

juste mesure (uétoa pvAdooesbar)?®. Solon (20 Gentili-Prato) pense
qu’il est tres difficile de comprendre (vofjoat) la mesure invisible de
sagesse (yvwuooOvNg... apavég... pétgov) qui, seule, tient les limites
des toutes choses (mavtwv meigata... €xel), c’esta-dire d’avoir un

critére noétique qui structure, maitrise les phénomenes particuliers et

universels?’. En tout cas, selon Théognis, seuls les honnétes gens, les
ayafoi, peuvent avoir la mesure de toutes choses (ndvtwv pétgov
foaowv €xev) (614), mais il est difficile (xaAendv) de la connaitre,
(yv@vat... pétgov) (694). Inévitablement, le terme entre dans la langue
philosophique : par exemple, pour Héraclite (22 B 30 DK), les yérpa
deviennent la structure dans laquelle s’articule la loi universelle du feu
éternel (mdg dellwov), une loi qui est peut-étre une harmonie invisible
d’éléments antithétiques (22 B 51 DK, 22 B 54 DK) que le commun des
mortels ne peut pas comprendre (22B1DK, 22B 17 DK)30. Mais c’est
encore un poete, Pindare, qui pose uétpov comme la mesure de la
pensée : par exemple dans |' Isthmique VI (71-73) l'excellence de

Lampon consiste dans sa capacité de poursuivre (Siwkwv) et atteindre



(natéxwv), par la pensée, la mesure (uérea)’l. Et, dans le Combat
d’Homére et d’Hésiode (151-159), donc dans un contexte de « critique
littéraire », Homere développe en répondant a Hésiode des réflexions

sur le yétpov, le plus beau (ndAAiotov) et le plus odieux (£xbiotov),

32 Enfin,

quon peut bien mettre en rapport avec Protagoras
Anaxarque (72 B 1 DK) peut définir la connaissance de la mesure du
temps opportun (naigod pétga) comme la limite de la sagesse
(00ing... 800¢), en 'opposant au chant du poete qui, bien qu’inspiré,

s'offre A tout le monde>3,

Donc on peut bien saisir un lien entre le uétgov de Protagoras et le
uétpov que la tradition littéraire connait comme un mot-clé de sa
réflexion sur la fonction du poéte et sur le probléme de la

connaissance.

Un rapport entre Protagoras et les poetes est bien attesté, en
particulier par Platon. Dans le Protagoras (316c5-317b6), Protagoras
revendique la légitimité de sa profession de sophiste : elle est une
profession noble et ancienne, mais ceux qui I'exercaient la
dissimulaient sous des masques divers pour éviter I'hostilité qu’elle
suscitait. Selon Protagoras, les poetes Homere, Hésiode et Simonide
pratiquérent les premiers I'art de la sophistique (copiotikn téxvn)
sous le masque de la poésie, tandis que d’autres sophistes se cachérent
derriére d’autres téyvai, comme I'art des initiations (teAetai), I'art des
prophéties (xonopwdion), la gymnastique (yvuvaotnr) et la musique
(uovownr)) . Protagoras affirme qu’il exerce ouvertement la méme

activité que les poétes, c’est-a-dire '’éducation des hommes (na1devev

&vBpwmovg)>*. Et, dans le dialogue, il obtient du moins un des effets de

la poésie les plus connus dans la réflexion ancienne, le charme

(vnAndudg)*>. Comme Orphée, Protagoras est capable de charmer par
sa voix (mnA@v tf ¢wvii) et ceux qui I'écoutent, charmés
(nemnAnuévor), le suivent partout (315a5-b2). Quand Protagoras
termine son grand discours, Socrate lui-méme ne peut que se déclarer
nennAnuévog (328d4-6).

Limportance que Protagoras attribue a la poésie émerge dans la suite
du dialogue, lorsque la discussion sur la nature de la vertu se
développe. En fait, quand c’est le tour deProtagoras de conduire
I'entretien, il propose l'analyse d’'un poéme de Simonide >°, car il
considere I'étude et l'interprétation des textes poétiques comme la
chose la plus importante dans I’éducation d’'un homme (338e6-339al =
80 A 25 DK) :

flyoduat... £yem &vdel madefag uéyiotov uégog eivan mepl



EnQdV Servov lvat.

A mon avis... la partie la plus importante de I'éducation

consiste 3 étre compétent en poésie>’.
Linterprétation des textes poétiques jouait trés probablement un réle
fondamental dans les écrits de Protagoras. Selon les Réfutations
sophistiques (173b17-22 = 80 A 28 DK) et la Poétique (1456b15-18 = 80 A
29 DK) d’Aristote, Protagoras croyait voir deux fautes de grammaire

dans 1" incipit de I’ Iliade 38 . en outre, d’aprés un certain Ammonios (
POxy. 11 221, XII 20-25 = 80 A 30 DK), il avait analysé la structure de la
lutte entre Achille et le Xanthe par rapport a la théomachie. On peut
déduire du Cratyle dePlaton (391b11-c9 = 80 A 24 DK) que ces
réflexions se trouvaient dans l'ceuvre la plus importante de

Protagoras, I’ Aletheia 39 Un lien entre Protagoras et les poétes est saisi
encore dans le Théététe (152d2-€9), ol Socrate examine le principe de

I'’homme mesure en rapport avec la vision mobiliste de la réalité

d’Homere et d’Epicharme *°, La considération de Protagoras pour la
poésie était aussi mise en évidence par la tradition anecdotique. En
effet, on peut lire ceci dans le Gnomologium Vaticanum (468 Sternbach =
80 A 25DK) :

Mowtaydpag émonolod Tivog avtov PAacdnuodvtog €mi t@
un &modéxeobat t& motuata avtol “w tdv, £dn, npeitTodv
pol €0t nan@®g novely UTO 6ol 1 TOV oWV TONUATWY

anovev”,

Protagoras répondit a un poete qui l'injuriait parce qu'il
n’approuvait pas ses vers : « Mon cher, jaime mieux
41

t'entendre m’injurier qu'entendre tes poemes »™".
En prenant en considération ce lien, on peut revenir a Solon et,
notamment, a son image des poetes connaisseurs d’un ipegtiig codping
uétpov recu comme don des Muses. Cette image a été pour les poétes,
jusqua la fin de I'époque archaique, un instrument fécond pour
réfléchir sur leur fonction et sur la nature de leur chant. Exactement
sur la base de cette image, en reconstruisant Ihistoire de son
développement, on essayera de remonter enfin au contexte original
du principe de 'homme mesure.

Dans I’ incipit de I’ Iliade, 'aéde cherche et obtient son chant de la
divinité, une Bed anonyme, qui est dépositaire de la mémoire des faits,
donc de la tradition, et qui en donne au poéte la connaissance
nécessaire pour les chanter. La divinité elle-méme garantit la vérité du
chant et la figure du poéte reste tout a fait dans 'anonymat. Une telle
conception commence a se briser en partie dans I Odyssée, déja dans

son incipit ou, a cdté de la Muse, un poi marque la présence d'une



individualité poétique*2. En outre, le héros de 1’ Odyssée se montre
habile a faire le récit des événements de sa vie, méme sans étre aéde,
dans la mesure o il obtient les mémes effets qu'un aéde aupres de son
auditoire, la cour d’Alcinoos a Skhérié (XI 363-369, XIII 1-2). De plus,
Ulysse suscite le méme charme lorsqu’il raconte a Pénélope des
Pevdea MOoAAd... étdpotoy Ooia, « nombreux mensonges semblables
aux réalités » (XIX 203). Les capacités acquises grice a la protection

divine sont aussi accordées a quelqu’'un qui ne jouit pas de cette
protection particuliere. Le contenu peut étre vrai ou faux : 'auditoire

n’a pas de critére pour le déterminer®3. Ce probléme se retrouve chez
Hésiode, qui en propose la solution dans le prologue de la Théogonie,

comme I'a montré Graziano Arrighetti *4. Hésiode offre son nom et
I'expérience autobiographique de sa rencontre avec les Muses comme
garantie de la véracité de son chant porteur d’'un message didactique.
Les Muses choisissent de dire a Hésiode la vérité et non pas Pevdea
TOAAG... £tUpoloLY Opoix (27). Ainsi, a partir d’'Hésiode, le probléme de
la vérité du chant est percu conventionnellement selon le rapport
instauré entre une divinité dépositaire de la vérité et un homme qui
en devient l'intermédiaire vis-a-vis des autres grice a sa dignité
particuliere. C’est a cette conception générale que se rattache la
réflexion des poetes successifs, qui modifient ce rapport en fonction

de leur vision du chant : Stésichore et Ibycos mettent en lumieére les

45

espaces de liberté des poetes™, Pindare souligne sa dignité

particuliere, son savoir lui permettant d’étre prophéte des Muses*,

Solon insere le don de vérité des Muses dans une perspective politique
47, Théognis le congoit comme le fondement de sa vision de la société

humaine®®, A I'apogée et en conclusion de cette réflexion des poétes
sur la vérité et la poésie, on trouve le voyage de Parménide, un voyage
qu’il entreprend vers la vérité, fruit de son désir personnel (Buudg),

d’une recherche longue et fatigante®”. A la fin de ce voyage, la déesse
révéle a Parménide la vérité stable de I'étre, saisie par I'intellect au-
dela des perceptions sensorielles multiples et instables et au-dela des
opinions contradictoires des mortels. En reconnaissance d’un effort
personnel de recherche, la déesse lui donne un critere solide de vérité,
universellement valable, dans les lois de la pensée, de la logique ; un
critére peut-étre aussi capable de lire les contradictions du monde de
'opinion, de lad6&a. La garantie de ce critére est certainement le
chemin de recherche deParménide, qui lui confére sa dignité.
Néanmoins, pour assurer l'universalité de ce critere, il recourt encore
une fois a la déesse en suivant la tradition littéraire®®. Mais il n’y a
aucune contradiction entre la révélation de la déesse et la pensée
rationnelle : la déesse elle-méme exhorte le poete a utiliser la raison, le



A6yog pour saisir le caractére trompeur de la 86€a (28 B 7 DK)°L.

Dans le développement de cette réflexion sur la production littéraire,
sur la vérité, sur la madela, aprés Parménide, on peut enfin placer
Protagoras. Lecteur attentif de la tradition littéraire, Protagoras
connait bien le long chemin de cette réflexion. Le poeéte de la tradition
littéraire possédait un uérgov coding, grace a un don de la divinité,
laquelle lui reconnaissait une dignité particuliere. Selon Protagoras,
I'homme est mavtwv xenudtwv pétgov. Mais a chaque 86&ax peut étre
opposée une autre 86&a. 1l n’y a d’autres critéres de vérité que
’homme lui-méme. La valeur du voyage de Parménide et de son effort
intellectuel n’est pas niée, mais, pour Protagoras, elle n’est pas une

garantie suffisante pour donner aux lois de la pensée un réle absolu°2,
Dans I'horizon de Protagoras, il n’existe pas une déesse qui puisse en
garantir l'universalité. En effet, selon la Préparation évangélique
d’Eusébe (XIV 3, 7) et Diogéne Laérce (IX 51), son Sur les dieux
commencait ainsi (80 B 4 DK) :

TeQl pev Be@v oom €xw €idéval, oUB WG giolv oUO WG ovK
elolv o0 omoiol Tiveg 10éav - mOANG yap T&@ nwAvovta

eidévan 1 T adnAdtng nai Peaxvg v 6 Plog tod avBowmov.

Touchant les dieux, je ne suis pas en mesure de savoir ni
s'ils existent, ni s’ils n’existent pas, pas plus que ce qu'ils
sont quant a leur aspect. Trop de choses nous empéchent

de le savoir : 'obscurité de la question et la brieveté de la
53

vie humaine”.
La vie de 'homme est donc trop breve et le divin trop obscur pour
permettre la rencontre d'un homme avec une vérité tout a fait absolue

et universelle, comme celle de Parménide avec la déesse ou celle

d’Hésiode avec les Muses®?.

Ce n'est pas un hasard siProtagoras construit sur le principe de
I’homme mesure | incipit de 1" Aletheia, comme [atteste Sextus
Empiricus qui, dans le Contre les mathématiciens (VII 60 = 80 B1 DK),

introduit la citation de ce principe par évagyxduevog, « au début »*°.
C’est précisément dans 1" incipit des ceuvres littéraires que Gian Biagio
Conte a reconnu, avec raison, le passage ou l'auteur s’inscrit dans la
tradition littéraire antérieure et propose des éléments innovants®® ; il
le fait par un subtil jeu d’allusions, par '« arte allusiva » que Giorgio
Pasquali avait déja relevée dans la fagon dont Homere, au livre IX de I

Hliade (529-599), se rapporte a la tradition inhérente a lhistoire de

Méléagre >’. 11 suffit aussi de penser a I'exorde de I” Odyssée, ot1 on peut



saisir des fines allusions et des renvois intertextuels a I’ incipit de I’

Tliade °®. Une « memoria incipitaria » agit aussi au début de I’ Aletheia.
Son destinataire compétent en poésie (mepi én®dv devdg) s'attendait
inévitablement a connaitre a partir de I incipit la position de
Protagoras par rapport a la tradition et le fondement de vérité de son
ceuvre. La tradition littéraire avait concu conventionnellement ce
fondement dans le rapport poete-divinité. Au début de I’ Aletheiq,
Protagoras se mesure donc avec toute cette tradition littéraire et,
comme un poete, met tout de suite en lumiére son nouveau critére de
spéculation grice a la substitution forte de ea par dvBowmog, de la

déesse par I'homme®°. Et tout cela se trouve précisément dans une
ceuvre ou, comme l'on a déja dit, Protagoras critiquait 1" incipit de I’
Iliade qui, avec son énitagig, son injonction naive a la déesse, s’oppose

clairement a sa propre position.

Mais renoncer a la Oed ne signifie pas renoncer a une vérité au moins
relative ou a un effort de recherche.Protagoras propose comme
nouveau critére de vérité ’homme lui-méme. Certes, cet homme n’est
pas 'dvnp, le héros épique comme, par exemple, I'Ulysse chanté dans
I" incipit de I'Odyssée. 11 s’agit plutét de l'dvBowmog, la créature
malheureuse qui, dans le mythe du Protagoras de Platon (320c8-322d5 =

80 C 1 DK), ne peut survivre a ses carences naturelles que grice a la

politique et aux autres techniques données par Prométhée et Zeus ©,

I'&vBowmog que les poétes et les philosophes congoivent souvent

comme opposé au dieu®!. Certes, selon le principe de ’'homme mesure,
toutes les 86&o sont équivalentes sur le plan de la vérité. Mais un
changement des 86&at vers le mieux, vers 'utile, est envisagé comme
possible. Et, en continuité avec la réflexion des poétes, Protagoras
souligne I'importance de la figure du savant, le copdg, qui est pour lui
le sophiste. C’est lui qui peut conduire la cité vers les décisions les plus
utiles et former aussi des citoyens meilleurs, grice a sa culture, a sa

préparation et a son habileté dialectique®?. On peut noter la proximité
avec la position, certes aristocratique, de Pindare. Pindare, le prophéte
des Muses, 600G 0 ToAAX €10w¢ Ppud, « homme qui tient de la nature
son grand savoir » ( OL II 86), propose son enseignement a des
destinataires déja doués naturellement de copia et donc préts a

recevoir sa maidefa 3. Dans une perspective laique, Protagoras agit
ainsi sur des hommes ayant, selon le principe de ’homme mesure, des
opinions vraies, mais il est capable de changer leurs opinions vers
I'utile.

La faveur divine accordait au poéte la faculté de discerner la vérité en
lui conférant le réle d’éducateur en vertu de sa dignité particuliere.

Selon Protagoras, cette dignité méme accorde ce réle au sophiste, un



role d’éducateur que le poéte joue par ses vers et le sophiste par ses

discours en prose®®. Par ailleurs, la continuité entre prose et poésie est
clairement affirmée par Gorgias, le grand contemporain et collegue de

Protagoras, et cette conception est partagée pleinement par Platon 6,

Mais Platon interprétera bien différemment le renoncement de

Protagoras a la Muse. En témoin de la débacle de I'Athénes qui se

fondait précisément sur 'éducation des sophistes®®, il voit en effet
dans ce renoncement la négation d’une vérité absolue. A son avis,
Protagoras a contribué, par l'introduction d’éléments relativistes, a
miner les principes de I'éducation traditionnelle. A partir de Platon,
ces éléments seront détachés du contexte que nous avons cherché a
mettre en évidence a propos de la tradition archaique de I’ incipit. C’est
pour cette raison qu'Aristote et les philosophes de 1'époque
hellénistique privilégieront ces éléments dans leur critique du
principe de '’homme mesure. Mais apres avoir considéré le contexte
dans lequel le principe s’est développé, il nous apparait enfin comme
une étape significative de la longue réflexion qui se développe, a partir
d’Homere, sur la vérité et sur la mondeix : dans le pérgpov de
Protagoras on ne peut lire que I'affirmation du caractére humain du

savoir.

Notes

1.Jai présenté une premieére version de ce travail a Lausanne le 7
janvier 2004 lors de la table ronde Platon et les poétes, les philosophes et
les poétes, les psychanalystes et les poétes..., organisée par le Prof. David
Bouvier. Je le remercie pour ses suggestions précieuses ainsi que pour
sa gentillesse. Je remercie aussi Olivier Thévenaz qui a lu et commenté
cet article tout en contribuant a en améliorer la version francaise. Ma
gratitude va au Prof. Claude Calame pour l'aide fondamentale de ses
remarques. Je remercie la Fondation Zerilli-Marimo qui m’a octroyé
une bourse. Je remercie, enfin, le Prof. Philippe Mudry qui, avec
bienveillance, a encouragé et guidé mes recherches durant mon séjour
a Lausanne, a I'Institut d’Archéologie et des Sciences de I'’Antiquité.

2. Cf. F. Adorno, « Protagora nel IV secolo d. C. Da Platone a Didimo
Cieco », in F. Adorno, F. Decleva Caizzi, F. Lasserre, F. Vendruscolo,
Protagora, Antifonte, Posidonio, Aristotele, Firenze, 1986, p. 48. Mais, pour
la présence d'une tradition parallele dans le milieu sceptique, cf. F.
Decleva Caizzi, « Il frammento 1 D -K. di Protagora », Acme, 31, 1978,
pp. 11-35.

3. Sur les définitions de la science dans le Théététe, c¢f. M. Narcy,



« Qu'est-ce que la science ? Réponses dans le Théététe », in M. Narcy
(éd.), Platon. Lamour du savoir, Paris, 2001, pp. 49-72. Pour les
interprétations de la premiere partie du dialogue, cf. T. Chappell,
Reading Plato’s Theaetetus, Sankt Augustin, 2004, pp. 48-52.

4 .Socrate recourt souvent a lautocritique dans le Théététe, en
employant parfois le masque de Protagoras. 1l s’agit peut-étre d’un
moyen que Platon utilise pour que le lecteur prenne une part plus
active a I'entretien philosophique : E. Heitsch, Uberlegungen Platons im
Theaetet, Stuttgart, 1988, pp. 36-39. Sur le probléeme fameux et
controversé de la Porifsia chez Platon, cf. T. A. Szlezdk, « Was heisst
“dem Logos zu Hilfe kommen” ? Zur Struktur und Zielsetzung der
platonischen Dialoge », in L. Rossetti (ed.), Understanding the Phaedrus.
Proceedings of the II Symposium Platonicum , Sankt Augustin, 1992, pp. 93-
107. F. Trabattoni, Scrivere nell’anima. Verita, dialettica e persuasione in
Platone, Firenze, 1994, pp. 10-47, fait le point sur une bibliographie tres
riche. Ici, la fonBeia consiste évidemment dans le dialogue lui-méme

et ne semble pas renvoyer a des doctrines non écrites.

5. Trad. M. Narcy, Paris, 2 1995.

6. Trad. F. Ildefonse, Paris, 1997.

7.11 s’agit probablement de la méme ceuvre, connue sous deux titres.
La problématique du titre des ceuvres anciennes est tout a fait
complexe : il est difficile de déterminer si les titres qu’'on connait pour
les époques archaique et classique remontent aux auteurs ou s’ils ont
été créés par la tradition postérieure. On remarque souvent une
instabilité pendant presque toute la période qui va de leur création
jusquaux éditions modernes ; cf. P. Hoffmann, « Titrologie et
paratextualité », in J.-C. Fredouille, M.-0. Goulet-Cazé, P. Hoffmann, P.
Petitmengin (éds.), Titres et articulations du texte dans les ceuvres antiques.
Actes du Colloque International de Chantilly. 13-15 décembre 1994, Turnhout,
1997, pp. 581-589. De toute facon, si derriére Kataballontes on peut lire

une métaphore agonistique de I'entretien intellectuel typique duv ©
siecle, Aletheia correspond a un mot-clé de la réflexion de Protagoras,
comme |’a bien montré E. Heitsch, « Ein Buchtitel des Protagoras »,
Hermes, 97, 1969, pp. 292-296, maintenant in C. J. Classen (ed.),
Sophistik, Darmstadt, 1976, pp. 298-305. Selon E. Schmalzriedt, mep
Buoewo, Miinchen, 1970, pp. 64-72, Aletheia est le premier exemple de
titre au sens moderne du terme pour une ceuvre en prose.

8 . Status quaestionis dans B. Huss, « Der Homo-Mensura-Satz des
Protagoras. Ein Forschungsbericht », Gymnasium, 103, 1996, pp. 229-
257, et G. B. Kerferd, H. Flashar, « Die Sophistik », in H. Flashar (ed.),
Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike, 2/1,
Basel, 1998, pp. 32-38. Sur |" Aletheia de Protagoras, cf. maintenant M.-
K. Lee, Epistemology after Protagoras : Responses to Relativism in Plato,
Aristotle, and Democritus, Oxford, 2005, pp. 8-29.

9. G. Calogero, « Protagora », Enciclopedia Treccani, XXVIII, 1935, pp.
368-370.

10. Voir J. Mansfeld, « Protagoras on Epistemological Obstacles and
Persons », in G. B. Kerferd (ed.), The Sophists and Their Legacy.



Proceedings of the Fourth International Colloquium on Ancient Philosophy,
Wiesbaden, 1981, pp. 43-46. Mais C. Kahn, The Verb “Be” in Ancient Greek,
Dordrecht, 1973, pp. 366-370, voit ici une « veridical nuance », ce qui
permet aussi de résoudre de maniére satisfaisante le probléme de wg.

11.T. Gomperz, Griechische Denker, 1, Leipzig,* 1925, trad. fr. Paris, 1928,
pp. 494-505, a cherché a montrer que Protagoras utilise ici GvBowmog
pour désigner 'homme en général. Mais on peut opposer a son
hypotheése les témoignages de Platon et d’Aristote, qui rapportent
toujours 'homme mesure a ’homme individuel ; voir C. J. Classen,
« Protagoras’Aletheia », in P. Huby, G. Neal (eds.), The Criterion of Truth.
Essays Written in Honour of G. Kerferd, Liverpool, 1989, p. 30, n. 20.

12.De toute fagon, il faut rappeler 'hypothése de K. von Fritz, «
Protagoras 1 », in RE XXIII 1, Stuttgart, 1957, coll. 913-914, qui interprete
xpripata comme « Eigenschaften », et celle de M. Untersteiner, I Sofisti,

Milano,? 1967, trad. fr. Paris, 1993, pp. 119-121, qui propose
« expériences ». Pour un exposé approfondi sur ce probléme, voir
maintenant K. F. Hoffmann, Das Recht im Denken der Sophistik, Stuttgart-
Leipzig, 1997, pp. 12-41.

13.Cf. V. Sainati, « Tra Parmenide e Protagora. Le premesse storiche
della logica greca », Filosofia, 16, 1965, pp. 98-99, n. 86. Sur les limites
des approches modernes des philosophes présocratiques, voir P. Curd,
« The Presocratics as Philosophers », in A. Laks, C. Louguet (éds.),
Qu'est-ce que la philosophie présocratique ?, Villeneuve d’Ascq, 2002,
pp. 115-138.

14. Ni Platon ni Aristote ne considérent kpitrjpiov comme un terme
technique. On le trouve employé trois fois avec la valeur de « faculty of
judgment » : dans le livre X de la République (582a3-5), dans le livre K
de la Métaphysique (1062b36-1063a3) et ici dans le Théététe (178b3-7).
Dans les deux derniers passages, il est utilisé en rapport avec le
principe de 'homme mesure. Suite au débat sur ce principe, peut-étre
par l'intermédiaire de réflexions de I’école atomistique, k pitriprov
devient, & partir d’Epicure, un terme courant dans la langue
philosophique de I'époque hellénistique ; cf. G. Striker, « Kgitripiov tfig
aAnbelag », Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Gottingen
(philologischhistorische Klasse), 2, 1974, pp. 48-110, trad. angl. in G.
Striker, Essays on Hellenistic Epistemology and Ethics, Cambridge-
New York, 1996, pp. 22-76. Cependant, Sextus Empiricus ne se trompe
pas en soutenant que, pour Protagoras, Hétgov et kpitrjglov sont des
synonymes, « se riportiamo Protagora alla problematica del suo
tempo » : Adorno, art. cit., pp. 47-48. Cf. Lee, op. cit., pp. 35-41.

15. Narcy, trad. cit.

16. Narcy, trad. cit.

17. Untersteiner, op. cit., pp. 121-126, et T. Buchheim, Die Sophistik als
Avantgarde normalen Lebens, Hamburg, 1986, pp. 48-61. Untersteiner a
cherché a répondre aux critiques de R. F. Holland, « On Making Sense
of a Philosophical Fragment », Classical Quarterly, N. S. 6, 1956, pp. 215-
220, dans la deuxieme édition de sa monographie, mais cf. Decleva, art.
cit., pp. 22-23, n. 44, Contre 'hypothese de Buchheim, cf. Hoffmann, op.



cit., pp. 13-14, n. 9, et Kerferd, Flashar, art. cit., p. 34.

18. Trad. E. Nageotte, Histoire de la poésie lyrique grecque, 1, Paris, 1888,
p. 163.

19. La séquence se trouve aussi dans les livres IV (668), XI (317), XVIII
(217), XIX (532) de I’ Odyssée, dans les Travaux (132, 438) et dans un
fragment du Catalogue des Femmes (205, 2 Merkelbach-West) d’Hésiode,
dans I’ Hymne a Cérés (166, 221) et encore chez Théognis (1119, 1326) ;
cf. W. Beck, « pétpov », in LfgrE, 111, Gottingen, 1993-2004, coll. 172-173.
20. C. Miilke, Solons politische Elegien und Iamben (Fr. 1-13 ; 32-37 West),
Miinchen-Leipzig, 2002, pp. 305-306, propose « der Dichtkunst volles
MaR », la plénitude de I'art poétique « in all ihren technischen und
inhaltlichen Aspekten ». Ce passage de Solon contient la premiere
attestation slire de cogin au sens de « poésie » : H. Maehler, Die
Auffassung des Dichterberufs im friithen Griechentum bis zur Zeit Pindars,
Gottingen, 1963, p. 67. Sur sophia comme compétence technique, voir
de maniere générale B. Snell, Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens in
der vorplatonischen Philosophie, Berlin, 1924, pp. 1-20. Sur le

e e

développement pendant lesvi © etv © siecles de métaphores qui
associent le chant poétique a un savoir-faire technologique ou
artisanal, cf. D. Bouvier, « Quand le poéte était encore un charpentier...
Aux origines du concept de poésie », in U. Heidmann (éd.), Poétiques
comparées des mythes. En hommage a Claude Calame, Lausanne, 2003, pp.
85-105.

21. Ici, péroa assume la valeur de « rules and formulae known to the
expert » : M. L. West, Hesiod, Works and Days, Oxford, 1978, p. 318 ; cf.
R. M. Rosen, « Poetry and Sailing in Hesiod’s Works and Days », Classical
Antiquity, 9, 1990, pp. 99-113.

22.Voir dans cette perspective 'emploi de pétgov dans I' Isthmique 1
(60-63) et dans 1" Olympique XIII (47-48) ; cf. P. Bulman, Phthonos in

Pindar, Berkeley-Los Angeles-Oxford, 1992, notamment pp. 33-34, et

G. A. Privitera, Pindaro, Le Istmiche,® Milano, 1998, pp. 153-154. Sur le
role du poete par rapport a la jalousie humaine chez Pindare, voir
G. M. Kirkwood, « Blame and Envy in the Pindaric Epinician », in D. E.
Gerber (ed.), Greek Poetry and Philosophy. Studies in Honour of Leonard
Woodbury, Chico, 1984, pp. 169-183, et, maintenant, G. Most, « Epinician
Envies », in D. Konstan, N. K. Rutter (eds.), Envy, Spite and Jealousy. The
Rivalrous Emotions in Ancient Greece, Edinburgh, 2003, pp. 123-142.

23. Trad. P. Carriére, Paris, 1975, modifiée.

24. Peut-étre Théognis aussi attribue-t-il le uérgov coding au poete,
car lui-méme se définit ailleurs comme codp1{Spevog, « expert » (19), et
nous dit que la codpin appartient au serveur et messager des Muses
(Movo®v Ogpdnovta nai &yyelov) (769-772). Limage du vin, propre au
symposion, assume des significations plus profondes : L. Edmunds,
« The Genre of Theognidean Poetry », et V. Cobb-Stevens, « Opposites,
Reversals, and Ambiguities. The Unsettled World of Theognis », in T. J.
Figueira, G. Nagy (eds.), Theognis of Megara. Poetry and the Polis,
Baltimore/London, 1985, pp. 96-111 et 159-175. Sur les réflexions de
Théognis a propos du vin et de ses propriétés contradictoires, cf.



maintenant L. Della Bianca, S. Beta, Oinos. Il vino nella letteratura greca,
Roma, 2002, pp. 32-34. Sur les caractéristiques du symposion de Mégare,
cf. M. Vetta, « Il Simposio : la monodia e il giambo », in G. Cambiano, L.
Canfora, D. Lanza (eds.), Lo spazio letterario della Grecia antica, I, Roma,
1992, pp. 192-199.

25.1la méme image est reprise par Aristote dans la Métaphysique
(1010b21-26) pour réfuter le discours de ceux qui nient le principe de
non-contradiction ; cf. 1. Diiring, Aristoteles, Heidelberg, 1966, pp. 608-
609, n. 136, et M. Narcy, « Platon revu et corrigé », in B. Cassin, M.
Narcy, La décision du sens. Le livre Gamma de la Métaphysique d’Aristote,
Paris, 1989, pp. 64-82.

26.1Les disciples nouypdtegor se distinguent des matérialistes dits
duovoot, étrangers aux Muses (156a2-3), mais leur identification est
trés problématique. Comme I’a bien montré G. Giannantoni, « Il Teeteto
di Platone e linterpretazione della filosofia di Protagora », Atti
dell’Accademia di Scienze Morali e Politiche della Societa Nazionale di Scienze,
Lettere ed Arti di Napoli, 106, 1996, pp. 229-243, il ne s’agit ni d’Aristippe,
ni des Cyrénaiques. Mais on se trouve peut-étre en présence d'une
invention de Platon : c’est lui-méme qui, en développant et en
combinant des réflexions de Protagoras et d’autres philosophes, crée
pour ses buts dialectiques une théorie complexe de la perception et du
devenir, sans la partager ; cf. J. M. Day, « The Theory of Perception in
Plato’s Theaetetus 152-183 », Oxford Studies in Ancient Philosophy, 15,
1997, pp. 51-80.

27. Cf. R. A. Prier, « Some Thoughts on the Archaic Use of Metron », The
Classical World, 70, 1976, pp. 161-169 ; pour une interprétation
différente voir Buchheim, op. cit., p. 49.

28. Cf. G. Arrighetti, Poesia, poetiche e storia nella riflessione dei Greci. Studi,
Pisa, 2006, pp. 90-101.

29.Cf. Untersteiner, op. cit., pp. 122-123, et B. Gladigow, Sophia und
Kosmos, Hildesheim, 1965, pp. 16-20. Mais une explication divergente
est dans Miilke, op. cit., p. 304.

30. Cf. M. Marcovich, Heraclitus, Sankt Augustin,? 2001, pp. 261-273 ; sur
le rapport entre la réflexion d'Héraclite et Protagoras, cf. A. E.

Schiappa, Protagoras and Logos, Columbia,? 2003, pp. 89-102. Philolaos
(42 A 16 DK) présente le feu central comme rassembleur et mesure de
la nature (cuvoxnv kal pérgov Ppvoewg), mais 'expression n’est peut-
étre pas authentique ; cf. C. A. Huffman, Philolaus of Croton. Pythagorean
and Presocratic, Cambridge/New York, 1993, pp. 395-400. Diogéne
d’Apollonie (64 B 3 DK) affirme que l'ordre des phénomeénes naturels
ne peut pas étre dépourvu d’intelligence (&vev vorjorog) pour qu’il y
ait des mesures de toutes choses (bote ndvrwv pétpa €xewv) ; cf. A.
Laks, Diogéne d’Apollonie. La derniére cosmologie présocratique , Lille, 1983,
pp. 33-36.

31.Cf. Prier, art. cit., pp. 161-169, qui le montre avec plusieurs
exemples.

32.Cf. N. O’ Sullivan, Alcidamas, Aristophanes and the Beginnings of Greek
Stylistic Theory, Stuttgart, 1992, p. 87.



33.Cf. M. Gigante, T. Dorandi, « Anassarco e Epicuro Sul regno », in F.
Romano (ed.), Democrito e [latomismo antico. Atti del convegno
internazionale. Catania 18-21 aprile 1979, Catania, 1980, pp. 479-497.
34.Déja Eschyle dans les Grenouilles d’Aristophane (1030-1036) cite
pour leur « positive erzieherische Wirkung » les poetes Hésiode et
Homére aussi bien que Musée et Orphée, que Protagoras classe ici
parmi les représentants des arts des initiations et des prophéties ; cf. B.
Manuwald, Platon. Protagoras , Gottingen, 1999, pp. 140-146. Pour une
analyse attentive de cette section du Protagoras voir A. Brancacci,
« Protagora e la Techne Sophistike. Plat. Prot. 316d-317c », Elenchos, 23,
2002, pp. 11-32.

35.Voir R. Niinlist, Poetologische Bildersprache in der friihgriechischen
Dichtung, Stuttgart-Leipzig, 1998, pp. 131-134. Pour le rapport entre
Platon et cette réflexion, cf. P. Murray, Plato on Poetry, Cambridge 1996,
pp. 6-24. Sur la présence dans le mythe du Protagoras d’éléments qui
renvoient a la production poétique, cf. F. M. Giuliano, Platone e la poesia.
Teoria della composizione e prassi della ricezione, Sankt Augustin, 2005,
p. 223, n. 13.

36. Une recherche trés approfondie sur les interprétations du poéme
proposées dans le dialogue est développée par F. M. Giuliano, « Esegesi
letteraria in Platone : la discussione sul carme simonideo nel
Protagora », Studi Classici e Orientali, 41, 1991, pp. 105-190, maintenant in
F. M. Giuliano, Studi di letteratura greca, Pisa, 2004, pp. 1-86.

37. lldefonse, trad. cit.

38. Probablement, Protagoras concentrait son attention surtout sur I’
incipit des ceuvres littéraires. Un écho de sa réflexion se trouve peut-
étre dans I" agon des Grenouilles (1119-1197) ; cf. C. Segal, « Protagoras’
Orthoepeia in Aristophanes™Battle of the Prologues” ( Frogs 1119-97) »,
Rheinisches Museum fiir Philologie, 113, 1970, pp. 158-162, et G. Arrighetti,
Poeti, eruditi e biografi, Pisa, 1987, pp 14-15, n. 5.

39. Pour ce probleme et, en général, pour la réflexion de Protagoras
sur la langue, je renvoie a mon article « Protagora e 1'0pBoéneia nel
Cratilo di Platone », in G. Arrighetti, M. Tulli (eds.), Esegesi letteraria e
riflessione sulla lingua nella cultura greca. Ricerche di Filologia Classica, V,
Pisa 2006, pp. 47-63, et a la bibliographie citée dans cette étude.

40. Selon Platon, Protagoras ne soutenait dans ses écrits cette vision
d’une réalité en perpétuel mouvement que d’'une fagon énigmatique
(qvi€ato) (152¢8-11). Le caractére énigmatique de ses paroles
rapproche Protagoras encore davantage des poétes. En fait, pour
Platon, les poetes aussi expriment souvent leur pensée d'une fagon
énigmatique : dans la République (332b9-c1) le verbe aivittecBor se
rapporte a Simonide, dans le Théététe (194c5-d7) a Homeére, dans le
Lysis (214d3-7) probablement a Empédocle ; c¢f. N. J. Richardson,
« Homeric Professors in the Age of the Sophists », Proceedings of the
Cambridge Philological Society, N. S., 21, 1975, p. 67, et, maintenant, A.
Ford, The Origins of Criticism, Princeton-Oxford, 2002, pp. 209-226. En
tout cas, le lien entre Protagoras et les poetes du Théététe fait partie
d’un schéma de réfutation plus général employé ici par Platon, qui



cherche a attribuer une conception héraclitéenne de la réalité a toute
la pensée présocratique excepté Parménide ; cf. G. Cambiano,
« Tecniche dossografiche in Platone », in G. Cambiano (ed.), Storiografia
e dossografia nella filosofia antica, Torino, 1986, pp. 61-84.

41, Trad. J. -P. Dumont, Paris, 1988.

42.Cf. 1. J. F. De Jong, A Narratological Commentary on the Odyssey,
Cambridge-New York, 2001, pp. 5-6. Mais cf. déja les invocations aux
Muses des livres II (484 et 761), XI (218), XIV (508), XVI (112) de I

Hliade ; voir a ce propos C. Calame, Le récit en Gréce ancienne, Paris? 2000,
pp. 59-63.

43. Sur la caractérisation d’Ulysse comme aeéde, voir W. G. Thalmann,
Conventions of Form and Thought in Early Greek Epic Poetry , Baltimore-
London, 1984, pp. 157-184, et F. Bertolini, « Odisseo aedo, Omero
carpentiere : Odissea 17. 384-85 », Lexis, 2, 1988, pp. 145-164. Sur le
développement du probleme du mensonge dans la réflexion
philosophique postérieure, voir N. Denyer, Language, Thought, and
Falsehood in Ancient Greek Philosophy, London-New York, 1990,
notamment pp. 24-45, et C. Gill, « Plato on Falsehood-not Fiction », in
C.Gill, T. P. Wiseman (eds.), Lies and Fiction in the Ancient World , Austin-
Exeter, 1993, pp. 38-87.

44, Voir maintenant G. Arrighetti, Esiodo. Opere, Torino, 1998, pp XV-
XXI.

45. Cf. Arrighetti, Poeti ..., op. cit., pp. 64-68. Stésichore revendique son
role paritaire a coté de la Muse dans la création de la poésie : Moioca
60... TEd ¢uel, « Muse, toi... avec moi » (210 Davies). Ibycos, par la
recusatio des themes épiques, soutient la possibilité d’une poésie
différente ou l'inspiration des Muses expertes (ceco@iouéval) n’est
plus indispensable (S151 Davies). Voir maintenant C. Mueller-
Goldingen, « Tradition und Innovation. Zu Stesichoros'Umgang mit
dem Mythos », L'Antiquité Classique, 69, 2000, pp. 1-19, a propos du
rapport entre Stésichore et la tradition poétique antérieure, et E.
Cavallini, Ibico. Nel giardino delle Vergini, Lecce, 1997, pp. 114-117, sur I’
Eloge de Polycrate d’Ibycos.

46. Sur codla chez Pindare, cf. G. F. Gianotti, Per una poetica pindarica,
Torino, 1975, pp. 85-109.

47.1. -M. U'Homme-Wery, « La notion d’harmonie dans la pensée
politique de Solon », Kernos, 9, 1996, pp. 145-154, voit dans l'action
politique de Solon le résultat de sa réflexion poétique. Sur le rapport
entre I'élégie Aux Muses (1 Gentili-Prato) et I'élégie A la cité (3 Gentili-
Prato), voir B. Manuwald, « Zu Solons Gedankenwelt », Rheinisches
Museum fiir Philologie, n. F., 132, 1989, pp. 1-25. Pour une conception
différente, voir maintenant J. A. Almeida, Justice as an Aspect of the Polis
Idea in Solon’s Political Poems, Leiden-Boston, 2003, pp. 70-118, qui
remarque des limites dans une approche purement littéraire de
I'interprétation de la poésie politique de Solon.

48.Au mariage de Cadmos, les Muses affirment dans leur chant
I'équivalence de « belle » (naAdv) et « aimable » (dpidov) (15-18), C’est-
a-dire, selon G. Nagy, « Theognis and Megara: A Poet’s Vision of his



City », in Figueira, Nagy, op. cit, pp. 27-28, « the overall theme of
Theognidean poetry ». Pour une autre interprétation, voir J. Carriere,
Théognis. Poémes élégiaques, Paris,? 1975, p. 141,

49.Voir M. Tulli, « Investitura e conquista del sapere. La dea nel
proemio di Parmenide », Humanitas, 60, 2005, pp. 658-669. La
conscience intellectuelle du poéte est soulignée par I'anaphore du pe
(28 B 1, 1-5 DK) ; cf. J. Mansfeld, « The Rhetoric in the Poem of
Parmenides », in L. Bertelli, P. Donini (eds.), Filosofia, Politica, Retorica,
Milano, 1994, pp. 1-11. La métaphore du voyage trouve des paralleles
dans la production poétique contemporaine de Parménide,
notamment chez Pindare ; cf. H. Frénkel, Wege und Formen

friihgriechischen Denkens, Miinchen,? 1968, pp. 158-162, et, maintenant,
G. Cerri, Parmenide di Elea, Poema sulla natura, Milano, 1999, pp. 96-110.
Elle s’apparente bien a I'image du chemin que Parménide utilise pour
décrire son enseignement ; cf. N.-L. Cordero, Les deux chemins de

Parménide, Paris-Bruxelles,? 1997, pp. 176-183.

50.Ce n’est pas un hasard si, dans le texte de Parménide (28 B 1, 22
DK), une allusion a la Théogonie (419) met en relation la Oed et la déesse
Hécate, qu'Hésiode célebre comme la plus universelle ; voir A. H.
Coxon, The Fragments of Parmenides, Assen, 1986, pp. 166-167. Sur le
rapport entre la déesse et I'objectivité de la méthode, cf. L. Tarén,
Parmenides, Princeton, 1965, p. 31.

51. Cf. P. Curd, The Legacy of Parmenides, Las Vegas,? 2004, pp. 18-23.
52.Voir H. Gomperz, Sophistik und Rhetorik, Leipzig-Berlin, 1912,
pp. 209-217, et K. M. Dietz, Protagoras von Abdera , Bonn, 1976, pp. 93-96
et 143-148.

53. Dumont, trad. cit., modifiée.

54. Sur la base de la Préparation évangélique d’Eusébe (XIV 19, 10), V. Di
Benedetto, « Contributo al testo del frammento di Protagora sugli
dei », Rivista di Cultura Classica e Medioevale, 43, 2001, pp. 345-346, sauve,
comme sujet de l'infinitif eidévat, un ue qui, peut-étre, confirme notre
perspective. A propos de la tradition du Sur les dieux de Protagoras,
voir 0. Gigon, « Il libro Sugli dei di Protagora », Rivista Critica di Storia
della Filosofia, 40, 1985, pp. 419-448.

55. Mais cf. déja I'doxdpevog du Théététe (161c4).

56.G. B. Conte, Memoria dei poeti e sistema letterario, Torino,? 1985,
pp. 45-74.

57.G. Pasquali, « Arte allusiva », L'Italia che scrive, 25, 1942, pp. 185-187,

repris in G. Pasquali, Pagine stravaganti di un filologo , Firenze,? 1968, pp.
275-282. Pour le rapport entre Homere et ses sources concernant
I'histoire de Méléagre, cf. J. T. Kakridis, Homeric Researches, Lund, 1949,
pp. 11-42 ; voir aussi maintenant D. Bouvier, Le sceptre et la lyre. L liade
ou les héros de la mémoire , Grenoble, 2002, pp. 340-355.

58.G. Pasquali, « 11 proemio dell’ Odissea », in Miscellanea Giovanni
Galbiati, I, Milano, 1951, pp. 1-3, repris in Pasquali, op. cit., pp. 294-297.
Pour le rapport entre les deux incipit, cf. aussi J. Strauss Clay, The Wrath
of Athena, Princeton, 1983, pp. 9-53.



59.Dans une perspective tout a fait différente, P. Berrettoni, « La
struttura tematica della proposizione protagorea sull'uomo-misura »,
in E. Banfi (ed.), Atti del secondo incontro internazionale di linguistica greca ,
Trento, 1997, pp. 273-292, saisit plutét un rapport, de toute facon
plausible, avec I’ incipit du Peri phuseos d’Anaxagore (59 B 1 DK) : 6po0
mavta xenuata, « toutes les choses ensemble ».

60. Sur les téxvar dans le mythe du Protagoras, voir G. Cambiano,

Platone e le tecniche, Roma/Bari,? 1991, pp. 3-13.

61. Cf. P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Paris,
1968-1980, pp. 90-91. La polarité entre GvOpwmot et Oeof est active dans
la production épique ; cf. J. Latacz, « &vBowmog », in LfgrE, 1, Gottingen,
1955-1978, coll. 877-905. Elle est largement développée par les
philosophes présocratiques, comme le montre I” index de H. Diels, W.

Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker , 111, Berlin® 1952, pp. 49-53. Selon
Mansfeld, « Protagoras... », art. cit.,, pp. 38-53, elle constitue le
fondement du principe de ’homme mesure. Platon, dans les Lois
(716c4-6), en renversant le principe de Protagoras, voit dans le dieu la
mesure de toutes les choses (mdvtwv xenudtwv péteov). Cf. K.
Schépsdau, Platon, Nomoi (Gesetze), IV-VII, Géttingen, 2003, p. 711. 11
fait déja allusion a un dieu mesure dans le Théététe (162c2-€5) ; cf. P.

Friedlinder, Platon, 111, Berlin-New York,? 1975, pp. 146-147.

62. Protagoras propose, dans un cadre certes relativiste, la « ToAAoi-
Antithese » : le savant n’est pas distingué des moAMot par la possession
de la vérité mais par la valeur de ses opinions ; cf. H. D. Voigtldnder,
Der Philosoph und die Vielen, Wiesbaden, 1980, pp. 80-88. Sur le codpdg de
Protagoras oscillant entre les exigences de la pensée éléatique et celles
de la cité, voir les conclusions raisonnables de Classen, art. cit., p. 28.
63. Cf. Arrighetti, Poeti..., op. cit., p. 73.

64. Sur le poéte comme éducateur de la cité, voir surtout les Grenouilles
d’Aristophane, ot le poéte est le maitre des jeunes (1054-1055) et ou il
ne peut étre jugé que sur la base de sa capacité a rendre les citoyens
meilleurs (BeAtiovg) (1007-1010) ; cf. J. Dalfen, Polis und Poiesis,
Miinchen, 1974, pp. 23-85 ; G. Arrighetti, La cultura letteraria in Grecia,
Roma/Bari, 1989, pp. 3-4 et 101-102, et K. Dover, Aristophanes. Frogs,
Oxford, 1993, pp. 10-37. Voir encore le Protagoras (325e1-326a4) :
Manuwald, op. cit., p. 219.

65. Dans le Gorgias (502¢5-8), Platon remonte peut-étre précisément a I’
Eloge d’Héléne (82 B 11, 9 DK), oli la poésie est congue comme discours
marqué par le metre ; cf. Giuliano, Platone..., op. cit., p. 111, n. 264. Dans
la perspective du discours d’éloge, le probléeme du rapport entre
poésie et prose est approfondi par Isocrate dans I’ Evagoras (5-11) ; cf.
W. H. Race, « Pindaric Encomium and Isokrates’ Evagoras », Transaction
of the American Philological Association, 117, 1987, pp. 131-155 ; Y. L. Too,
The Rhetoric of Identity in Isocrates. Text, Power, Pedagogy , Cambridge-
New York, 1995, pp. 33-34, et maintenant R. Nicolai, Studi su Isocrate. La
comunicazione letteraria nel iv sec. a. C. e i nuovi generi della prosa, Roma,
2004, pp. 88-93.

66.La condamnation du sophiste est rapprochée dans le Gorgias



(518e1-521a1) de celle des politiciens qui n’ont pas su rendre les

Athéniens meilleurs ; f. J. Dalfen, Platon. Gorgias, Gottingen, 2004, pp.
434-480, et M. Vegetti, Quindici lezioni su Platone, Torino, 2003, pp. 86-
103. Selon Platon, I'art politique doit soigner les &mes des citoyens en

les orientant vers le bien : Cambiano, Platone..., op. cit., pp. 85-115.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur
I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDESS

SCIEMCES

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et anthropalogie
des savoirs, des techniques

SOCIALES et des croyances
r
‘ :) N MCEtopces
" ] P méthades et outils
AT RS it pour édition structurée
. /A
ODNU enssib’
strasbourg es sciancesdeefermation

et des biblothéques

fondation
maison des
sciences

de I'homme

=PrL
CAK

Centre Alexandre-Koyré
Histoine dis scherom ot dis technicpees

LIMIE Bt D HICSS-CRIS-MAHN

e CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

e DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Nos partenaires

