
(Re)connaissances(Re)connaissances
anthropologiques duanthropologiques du
postcolonialpostcolonial

Circulations, résistances et institutionnalisationsCirculations, résistances et institutionnalisations

Revue d'anthropologie des connaissancesRevue d'anthropologie des connaissances , , 1111, , n°3n°3, , 20172017

Résumé
Cette contribution a pour objectif d’étudier la trajectoire des
postcolonial studies dans le champ académique de la France
métropolitaine a�n d’interroger le processus de circulation et
d’institutionnalisation des savoirs. En montrant comment les
études postcoloniales sont entrées depuis « les marges » dans le
monde académique français, cet article pointe comment la
structuration du monde académique français centrée sur les
disciplines a participé à constituer un terreau propice aux
résistances envers les postcolonial studies . Ce texte révèle ainsi
comment l’anthropologie sociale dominée par le structuralisme a
constitué un frein majeur à l’essor des études postcoloniales en
France. L’article pointe à ce titre le rôle des deux ruptures
épistémologiques opérées par Lévi-Strauss avec la philosophie et
l’anthropologie étatsunienne dans l’éclosion tardive des
postcolonial studies dans les sciences sociales françaises.

Introduction
L e 17 mars 2016, en marge de sa leçon inaugurale, Lettres noires : des
ténèbres à la lumière , suite à sa nomination à la Chaire de création
artistique du Collège de France, l’écrivain Alain Mabanckou rappelait
que « les études postcoloniales, africaines, sont des domaines encore
considérés en France comme suspects » 1 . Si la présence d’Alain
Mabanckou au Collège de France constitue une vitrine historique a�n
de prolonger l’héritage de la Négritude e n France métropolitaine 2,
cette reconnaissance institutionnelle à l’égard de cet auteur majeur de
la littérature africaine d’expression française intervient néanmoins

Julien Debonneville

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=300


dix ans après sa nomination comme professeur en French and
Francophone studies à UCLA ( University of California, Los Angeles ). La
nomination de l’écrivain franco-congolais participe ainsi à
l’institutionnalisation de ce qu’il est désormais devenu usage de
nommer « les études postcoloniales » ( Postcolonial studies)3.
L’institutionnalisation4 des études postcoloniales en France
métropolitaine se caractérise néanmoins par sa temporalité
relativement longue et des résistances à leur égard. En e8et, depuis
leur prémisse dans la veine des luttes politiques anticoloniales pour
l’indépendance dans les années 1950, leur éclosion dans le monde
académique anglo-saxon dans les années 1980, leur
institutionnalisation la plus aboutie en studies dans les années 1990
dans les études littéraires et les sciences sociales aux États-Unis, et
en�n leur internationalisation croissante jusqu’à aujourd’hui, les
études postcoloniales ont été en proie aux critiques, aux controverses
et aux résistances, en particulier en France.

Le présent article propose ainsi de se pencher sur la trajectoire des
postcolonial studies dans le champ académique de la France
métropolitaine a�n d’interroger le processus de circulation et
d’institutionnalisation de cette approche théorique à la lumière des
résistances émises à leur encontre. En questionnant la trajectoire de
c e s  studies  en France en comparaison avec les États-Unis, nous
tenterons de comprendre comment se manifeste la force normative
associée à la production des savoirs disciplinaires à l’échelle nationale
en analysant également la constitution des frontières disciplinaires
académiques et l’institutionnalisation de communautés liées (Mullins,
1972), mais surtout les luttes, les compétitions et les résistances qui en
découlent. Cette focalisation sur les résistances disciplinaires telles
que celles manifestées par l’anthropologie, qui dans le cas des études
postcoloniales apparaissent comme particulièrement tenaces, sera
ainsi au premier plan. En étudiant la trajectoire des  postcolonial studies
 dans l’espace académique français, nous verrons dès lors comment le
champ du savoir académique en France s’est construit sur une
structuration disciplinaire relativement étanche aux studies 5. Cette
analyse de la circulation des postcolonial studies permettra en ce sens de
saisir ce que font les studies aux disciplines, et inversement, ce que font
les disciplines aux studies. En mettant en perspective des studies, c’est-
à-dire des approches inter/transdisciplinaires construites à partir
d’« objets » d’étude, et des disciplines, pensées ici comme un ensemble
de connaissances relativement hermétiques qui se dé�nissent à partir
d’une tradition de recherche et une méthodologie singulière, nous
verrons comment ces modes de production de la connaissance se
structurent dans un rapport de hiérarchisation dans lequel les
disciplines occupent une place dominante dans le champ académique
dans le cas français. C’est ce rapport de distinction, et sa portée
normative, qui prend pour référent les disciplines, que je nommerai ici
l e disciplinarisme et qui sera illustré à travers le rapport entre les



postcolonial studies et l’anthropologie.

Pour ce faire, cet article s’inspire de la littérature sur les études
sociales des sciences qui a documenté l’historicité des « vérités » et
des paradigmes scienti�ques (Kuhn, 1983 ; Pestre, 2006, 2013 ; Raj,
2007). Cette littérature a en e8et contribué à faire émerger la « science
[comme] un objet historique » « chargé “idéologiquement“ » a�n
d’ « analyser, comprendre et penser les sciences et les pratiques de
science » (Pestre, 2013, p. 10). À travers l’étude des controverses
épistémologiques, la portée normative d’objets nouveaux, ou encore
les dynamiques variées qui font se mouvoir les sciences, les études
sociales des sciences proposent notamment un décentrement du
regard pour analyser l’émergence de savoirs dits « hétérodoxes »
(Pestre, 2013, p. 12). D’un point de vue méthodologique, cet article
propose une histoire des idées en s’appuyant sur la littérature
académique, mais également sur l’étude des textes, des concepts, du
positionnement des acteur-e-s, de leurs croyances, et de leur travail de
distanciation vis-à-vis d’autres formes de savoirs. Plus concrètement,
cet article se penchera dans un premier temps sur la dé�nition des
postcolonial studies ainsi que leur institutionnalisation dans le monde
académique étatsunien où son rayonnement est le plus important.
Dans un second temps, nous nous pencherons sur la trajectoire des
études postcoloniales et leur place actuelle dans le monde
francophone où le processus d’institutionnalisation sur la scène
académique se caractérise par des résistances. Finalement, la dernière
section de cet article reviendra plus en détails sur les résistances à
l’égard des études postcoloniales a�n de pointer le rôle joué par les
disciplines et le disciplinarisme en France métropolitaine, tout en
mettant en perspective le monde anglo-saxon plus enclin aux studies
d’un point de vue institutionnel. Il s’agira ici de mettre en perspective
l’anthropologie interprétative étatsunienne et l’anthropologie
structuraliste française a�n de comprendre comment la première a
constitué un terreau fertile dans l’institutionnalisation des études
postcoloniales aux États-Unis, et la seconde, à l’inverse, un terreau des
résistances majeures à l’égard de ces studies.

De la genèse à la labellisation : retour sur la
trajectoire institutionnelle des «  postcolonial
studies »
Bien que ce courant de pensée ne se laisse que diJcilement résumer
du fait qu’il se nourrit d’une « pensée de l’ enchevêtrement » (Mbembe,
2006, p. 119), les dé�nitions convergent toutefois vers le fait que les
postcolonial studies proposent un décentrement par rapport à une
conception de la « modernité politique » européocentrée et à ce que la
colonisation a produit de son temps et après. L’élaboration théorique
des études postcoloniales repose ainsi sur l’idée que les rami�cations



d u moment colonial dépassent la temporalité de la colonisation tant
dans ses formes économiques, politiques, sociales, que culturelles. Il
s’agit pour ces dernières de décrypter les ressorts de la construction
de l’altérité et ses implications politiques aujourd’hui depuis
l’expérience de la domination coloniale.

La labellisation «  postcolonial studies  » n’a toutefois pas accompagné
immédiatement les premiers écrits associés à ce courant. Ce n’est
qu’en 1989, avec la publication de The Empire Writes Back p a r Bill
Ashcroft, Gareth GriJths et Helen TiJn, trois chercheur-e-s
australien-ne-s, que sont baptisés «  postcolonial studies  ». Cette
labélisation constitue toutefois une invention du monde « occidental »
(Spivak, 2000, p. xv). Il apparaît par ailleurs réducteur et anachronique
de résumer la naissance de ce courant à cette œuvre. Il importe en
e8et d’inscrire la genèse de ce projet théorique dans une temporalité
plus lointaine et di8use, mais également dans un registre plus
politique. Pour Achille Mbembe, « le moment inaugural [des
postcolonial studies ] est celui des luttes anticoloniales » (2006, p. 123).
Ces études ont donc la particularité de s’être développées au gré des
luttes politiques, cultivant ainsi un rapport étroit avec des savoirs
transdisciplinaires à l’instar des études de genre. Les années 1980-1990
vont néanmoins constituer un tournant historique majeur dans l’essor
et le processus d’institutionnalisation des postcolonial studies dans le
monde anglophone (Sibeud, 2004). C’est à ce moment qu’elles
« prennent leur essor institutionnel pour devenir un point nodal des
recherches en sciences humaines au cours des années 1990 »
(Hargreaves, 2007, pp. 24-25). Cet avènement coïncide également avec
une transformation plus large du monde académique étatsunien avec
le début de l’institutionnalisation de champs de recherche telle que
gender, feminist, African American, ethnic, et gay studies qui ont tous la
particularité de critiquer les e8ets de pouvoir du savoir (Parry, 2004,
pp. 67-68). Plus spéci�quement, les postcolonial studies sont nées « de la
rencontre, aux États-Unis, entre le poststructuralisme français et
certaines grandes �gures intellectuelles francophones de la lutte
anticoloniale comme Aimé Césaire, Albert Memmi et Frantz Fanon »
(Zecchini & Lorre, 2010, p. 69). Elles prennent tout d’abord racine dans
les départements étatsuniens d’études littéraires (qui abritent de
nombreuses hétérodoxies), puis dans les sciences humaines et sociales.
La complexitié des inUuences et des rami�cations des études
postcoloniales transcendent les disciplines académiques, mais
également les aires géographiques. À ce titre, le courant des cultural
studies nées en Angleterre dans les années 1960 a particulièrement
infuencé les études postcoloniales. En e8et, les réUexions sur
l’identité, ainsi que certains auteur-e-s comme Stuart Hall ont été
mobilisés des deux côtés de l’Atlantique, tout en faisant également
l’objet d’importantes résistances en France (Van Damme, 2004 ;
Glevarec et al., 2013).

Bien que le rayonnement des études postcoloniales soit aujourd’hui



mondial, c’est donc aux États-Unis qu’elles ont connu le plus
d’émulation et qu’on les retrouve sous leur forme la plus
institutionnalisée au point d’être devenue «  a major intellectual trend in
the humanities  » (Go, 2012, p. 25). Les possibilités institutionnelles des
études postcoloniales aux États-Unis peuvent s’expliquer au regard de
deux types de facteurs : académique et politique. Sur le plan
académique, Laurent Dubreuil évoque tout d’abord « la possibilité de
pouvoir créer des programmes transversaux par rapport aux
départements (généralement disciplinaires) », « la nécessité de
renouvellements périodiques dans les méthodes » et « l’importance
accordée par les humanités à la  theory » (2006, p. 47). On notera
également l’existence des Area studies, en particulier les Latin American
studies /  Chicana/o and Latina/o Studies  , incluant de nombreux
universitaires des régions en question, qui ont bien souvent favorisé la
réception de cette approche. Sur le plan politique, on constate
principalement une articulation « entre lutte des minorités et facultés
depuis les années 1960 » (Dubreuil, 2006, p. 47). Finalement, un autre
facteur politique souvent mobilisé a�n d’expliquer l’émergence des
études postcoloniales aux États-Unis est le discours sur «  the American
exceptionalism  » (l’exceptionnalisme américain) (Schwarz, 2000, p. 9).
Cette expression évoque le fait que les États-Unis se sont construits
dans un souci de distinction avec les pratiques coloniales européennes,
que ce soit politiquement mais également à travers la visibilisation de
certaines thématiques de recherche (Schwarz, 2000, p. 11). L’ouverture
académique sur cette thématique avait ainsi pour fonction d’asseoir ce
discours politique d’« extériorité » des États-Unis au projet colonial.
Lorsque l’on analyse cette visibilité des études postcoloniales, on
constate qu’elle fut particulièrement forte dans un premier temps au
sein des études littéraires et de l’anthropologie (Collignon, 2007). Il
n’est pas étonnant de voir que dans les années 1980 ce sont des
chercheur-e-s des études littéraires tels qu’Edward Saïd, Gayatri
Chakravorty Spivak ou Homi Bhabha qui vont poursuivre la critique
de colonisation. À titre illustratif, le premier numéro de la revue
African Literature Today  , créé par Eldred et Marjorie Jones en 1968,
traitait déjà de cette problématique (Lazarus, 2004). Du côté de
l’anthropologie, lors des années 1970-1990, des auteur-e-s comme
Talal Asad, Cli8ord Geertz, James Cli8ord et George Marcus ou encore
Arjun Appadurai ont participé à problématiser de près ou de loin
l’héritage colonial dans la pratique même de l’enquête
anthropologique, sans toujours revendiquer explicitement une
aJliation aux postcolonial studies. La question coloniale a ainsi
progressivement été étudiée dans l’anthropologie étatsunienne au
point d’être devenue une problématique transversale de la discipline.
Les études littéraires et l’anthropologie ont donc, chacune à leur
façon, joué un rôle déterminant dans la visibilisation de l’approche
postcoloniale et son institutionnalisation. Il est toutefois important de
rappeler que si les  postcolonial studies  ont eu dans les années 1980-
1990 une forte résonance dans la littérature anglophone, puis dans



l’ensemble des sciences humaines et sociales anglo-saxonnes, leur
émergence a suscité (et suscite encore) certaines résistances,
notamment en sociologie (Go, 2012).

Les prémisses des   postcolonial studies  en
France : une entrée depuis « les marges »
Les années 2005-2010 voient émerger à large échelle les postcolonial
studies e n France. Que ce soit à travers des journées d’étude, des
ouvrages collectifs ou des numéros de revues 6, les travaux
s’inscrivant dans la veine des postcolonial studies prolifèrent dans le
champ académique français. C’est également à cette période que les
ouvrages anglophones de référence majeurs du champ sont traduits en
français plus de quinze ans après leur première édition anglaise7 .
Cette prolifération apparaît comme « une indigénisation des études
postcoloniales en France » (Hargreaves, 2007, p. 31). La question
postcoloniale et la critique de la « race » ( Critical race theory  ) arrivent
ainsi sur le devant de la scène académique française par le travail de
traduction des textes classiques (à défaut d’une restructuration
institutionnelle ou de la création de départements), mais également
par certains ouvrages produits par des chercheur-e-s à la croisée de la
scène académique anglo-saxonne et francophone. Parmi les ouvrages
les plus retentissants, on notera celui d’Elsa Dorlin en philosophie
(2006), de Didier Fassin et Éric Fassin (2006) en sociologie, ou encore de
Pascal Blanchard, Nicolas Bancel et Sandrine Lemaire (2005) en
histoire. La question du « postcolonial » n’est toutefois pas nouvelle en
France. Il serait erroné d’avancer que le monde académique français a
découvert la question « postcoloniale » dans les années 2000. Cette
problématique était, comme nous l’avons vu, déjà présente dans les
années 1950 à travers les écrits d’auteur-e-s comme Frantz Fanon ou
Aimé Césaire, pour ne citer que les plus reconnus. Toutefois, la
particularité de l’élaboration des études postcoloniales au 21e siècle
résulte de l’intensi�cation d’échanges intellectuels entre la France et
les États-Unis sous la forme d’un « mouvement d’aller-retour » 8 ,
marqué de « continuités » et d’ « enchevêtrements » (Zecchini &
Lorre, 2010). Dans un premier temps, il y a eu, lors des années 1980-
1990, l’exportation d’une pensée poststructuraliste élaborée en France,
par la suite labélisée comme «  French theory  » aux États-Unis
(Zecchini & Lorre, 2010, p. 67), puis dans un second temps, on observe
depuis les années 2000 à un « rapatriement hexagonal » de cette
French theory, après sa « germination théorique » américaine, sous
l’appellation de « théorie postcoloniale » ( ibid.). Les études
postcoloniales se sont ainsi développées par l’intermédiaire de �gures
isolées, de niches académiques (Cohen et al ., 2007, p. 8). Ce qui quali�e
le plus l’émergence des études postcoloniales en France, c’est donc le
fait de s’être introduit dans le champ de la connaissance depuis « les
marges » des sciences sociales ( ibid.), c’est-à-dire depuis d’autres



studies telles que les études de genre ou les études de développement.
L’autre caractéristique majeure est le « retard signi�catif » des
« sciences sociales et historiques françaises [qui] ont �ni par aborder
de nouveaux territoires, élaborer de nouvelles problématiques, et en
�n de compte s’intéresser au vaste chantier des “ postcolonial studies”
et des “ subaltern studies” ouvert depuis bientôt trente ans dans le
monde anglophone » (Cohen et al., 2007, p. 8). Cette lente émergence
française révèle ainsi comment ces  studies font face, « dans les milieux
universitaires, [à] des résistances ouvertes et quelques tentatives de
réappropriation en vue de leur neutralisation » (Cohen & Basto, 2008,
p. 79). Des résistances à l’égard des  postcolonial studies qui ont
probablement trouvé leur paroxysme aux débuts des années 2010 avec
l’organisation de colloques et de publications aux États-Unis sur la
question des résistances françaises aux études postcoloniales 9  et qui
amènent certain-e-s chercheur-e-s à avancer que « les “études
postcoloniales”, ayant pour cadre la France et son (ex)-empire
colonial, sont plus développées dans le monde anglophone que dans
l’hexagone » (Cohen & Basto, 2008, p. 78).

Résistances académiques en France : une
entrée par les disciplines
« Alors, qui a peur du postcolonial ? » demande Jim Cohen ( et al.)
(2007, p. 12). En guise de préambule, il est nécessaire de rappeler qu’il
n’existe pas « d’ennemi principal à dénoncer, sinon l’impensé colonial
qui ronge la société française et les hiérarchies sociales dont il assure
la pérennité dans une “continuité discontinue” » (Cohen et al., 2007,
p. 12), notamment dans les sphères politiques, médiatiques ou
académiques, dont les intérêts sont parfois antinomiques (Cohen et al.,
2007, p. 9). Si les résistances françaises à l’égard des études
postcoloniales ont déjà fait l’objet de nombreuses analyses, peu
d’entre elles ont néanmoins problématisé ces résistances au prisme
des rapports de force entre studies et disciplines. A�n de comprendre
la trajectoire particulière des postcolonial studies et la circulation de
cette approche vers le monde francophone, j’aimerais déplacer la
focale sur les enjeux épistémologiques liés à la circulation des studies
dans un monde académique français dont l’une des particularités est
d’être fortement structuré autour des disciplines, au point que
certain-e-s auteur-e-s parlent de « disciplinarisme nationaliste
français » (Bourcier, 2007). Les postcolonial studies et les studies dans
leur ensemble ont en e8et la particularité de provoquer un
« brouillage disciplinaire ». Un brouillage qui, comme dans le cas des
postcolonial studies, fait surgir d’importantes résistances au moment de
leur importation dans le contexte francophone (Zecchini & Lorre,
2010, p. 75). Pour comprendre cette tension, il est donc nécessaire de
revenir sur le rôle de tremplin (ou non) joué par les disciplines dans la
circulation des idées et des théories, et plus largement dans l’essor de



ces studies.

Si la French theory  et les études postcoloniales ont été élaborées aux
États-Unis dans les départements de littérature comparée – qui

abritent bien souvent les hétérodoxies de la connaissance 10  – avant
de prendre leur essor dans les sciences sociales à travers
l’anthropologie, « la théorie postcoloniale » est principalement
rentrée en France par l’intermédiaire des sciences sociales et
politiques, de l’histoire et de l’anthropologie (Zecchini & Lorre, 2010,
p. 68). Les départements de littérature n’ont en e8et pas été enclins à
ouvrir leurs portes à ces théories, en raison notamment du fait que
« l’enseignement de la littérature se montre particulièrement
résistant à l’érosion de ce que Gérard Noiriel a appelé dans un autre
contexte “la tyrannie du national” » (Hargreaves, 2007, p. 27). La
« réception » des postcolonial studies en France s’est faite dans certaines
niches (souvent marginales) en sciences sociales, où des thèmes
proches, voire similaires, étaient déjà abordés, tels que la question de
l’ethnicité en anthropologie ou du rôle des femmes pendant la
colonisation en histoire, ce qui n’a pas été sans éveiller certaines
résistances. Pour le reste, elles ont souvent suscité des résistances et
des mises à distance qui se sont manifestées par un renforcement des
frontières disciplinaires et des formes de disquali�cation des savoirs.
Dans le cas de leur réception dans le champ de l’anthropologie en
France, les postcolonial studies ont ainsi été perçues par les franges les
plus radicales de la critique des études postcoloniales comme un
« carnaval académique » (Bayart, 2010, p. 66), qualifié d’« idéologique »
(Amselle, 2008), issues de «  jetsetters » (Deliège, 2007), inUuencées par
des philosophes « européocentristes » « tous stores baissés » (Amselle,
200811 ). Si la critique en France a porté sur des questions d’ordre
méthodologique, épistémologique, théorique, et politique, elle a
également pris une tournure particulièrement acerbe, en s’attachant à
l’identité des chercheur-e-s associé-e-s à ce courant. Ces critiques en
viennent ainsi à associer ces auteur-e-s à un « groupe relativement
restreint d’écrivains et de penseurs de style occidental et formés à
l’occidentale, qui servent d’intermédiaires dans le négoce des produits
culturels du capitalisme mondial avec la périphérie » (Bayart, 2010,
p. 7). Par ailleurs, l’un des propos dominants de cette mise à distance
réfère à l’idée de « déjà vu » ou, pour reprendre les termes de Bayart :
« On a déjà donné ! » (2010, p. 20). En e8et, avec l’arrivée des études
postcoloniales, c’est bien toute une génération de chercheur-e-s,
notamment d’africanistes ayant travaillé sur l’ethnicité et l’altérité,
qui voit ses travaux directement mis en concurrence et questionnés.

Lorsque l’on analyse le cheminement disciplinaire de ces studies , on
saisit dès lors pourquoi l’essence des tensions réside dans ce processus
d’importation des études postcoloniales en France qui a impliqué « un
procédé inversement symétrique de dé-littérarisation (ou
d’éloignement du littéraire) des théories postcoloniales, qui continue



à susciter malentendus et méprise » (Zecchini & Lorre, 2010, p. 68). Il
s’agit en e8et d’un « glissement qui s’opère entre territoires
disciplinaires » (Zecchini & Lorre 2010, pp. 67-68). Ce malentendu
autour de l’appartenance disciplinaire, portée par une inscription
transdisciplinaire croissante, a dès lors généré des « réactions
corporatistes » dans les sciences sociales françaises du fait que les
di8érentes disciplines comme l’histoire, l’anthropologie ou la
sociologie ont été mises dans une position de soupçon pour la raison
de ne pas avoir problématisé la question coloniale (Zecchini & Lorre,
2010, p. 73). À cela, il faut ajouter un certain « conservatisme des
institutions de l’enseignement supérieur et de la recherche »
(Hargreaves, 2007, p. 27). Hargreaves précise en e8et qu’en France « le
découpage administratif des études supérieures se prête moins bien à
des initiatives pluridisciplinaires » (2007, p. 27) et encore moins
inter/transdisciplinaires. En ce sens, les études postcoloniales ont fait
(et font) face à des formes marquées de disciplinarisme dans le contexte
académique français comme nous allons le voir dans la prochaine
section.

L’anthropologie structuraliste comme
terreau des résistances aux postcolonial studies
Je vais maintenant évoquer les enjeux autour des cultures
épistémiques propres à la discipline de l’anthropologie qui, comme
nous l’avons vu, a joué un rôle déterminant dans l’essor des postcolonial
studies a u x États-Unis et, à l’inverse, fut l’un des canaux de (non-
)circulation des études postcoloniales en France, et un terreau propice
aux résistances envers les postcolonial studies. Pour ce faire, il incombe
de revenir sur la relation asymétrique entre l’anthropologie
étatsunienne et l’anthropologie française à l’égard des études
postcoloniales12 . Une relation asymétrique, mais également complexe
et ambiguë, qui résulte en premier lieu des liens tissés entre ces deux
écoles anthropologiques et la philosophie (Abélès, 2008, p. 106). L’une
des scissions majeures qui ont distingué l’anthropologie sociale
française et l’anthropologie culturelle (puis interprétative)
étatsunienne est étroitement liée à ce rapport à la philosophie. D’un
côté, l’anthropologie sociale britannique (avec Edward Evans-
Pritchard et Meyer Fortes), puis française (sous l’inUuence de Lévi-
Strauss), se sont très tôt distancées de la philosophie, au point de
cultiver une véritable « mé�ance » à l’égard de la philosophie (Abélès,
2008, p. 105). Pendant que l’anthropologie française poursuivait son
renouveau dans les années 1950-1960 dans un rapport de mise à
distance de la philosophie, l’anthropologie étatsunienne prenait
d’autres chemins. Cette dernière a en e8et amorcé un tournant radical
vers la philosophie, notamment vers l’École de Francfort et le
poststructuralisme (notamment les écrits de Jacques Derrida et Michel
Foucault) dans les années 1980 ( ibid. ) . Abélès va même plus loin en



pointant la construction d’une « relation référentielle » entre
l’anthropologie étatsunienne et la philosophie poststructuraliste
venue d’Europe (2008, p. 112). Une relation encore visible aujourd’hui
dans les écrits anthropologiques étatsuniens, et qui s’est étendue
progressivement aux sciences sociales. Cette relation s’inscrit dans la
continuité d’une remise en question profonde amorcée dans les
années 1970 qui fut alimentée par une volonté de rupture avec les
travaux précédents. Cette critique émerge dans un contexte bien
spéci�que, celui de l’instrumentalisation de l’anthropologie à des �ns
militaires dans le cadre de la guerre du Vietnam, menant ainsi à une
critique des notions d’objectivité et des critères de scienti�cité de la
discipline (Abélès, 2008, p. 110). On peut ainsi retenir deux moments
distincts qui vont amorcer ce tournant paradigmatique vers la
philosophie ( ibid.). D’une part, les débats autour du thème
« anthropologie et impérialisme » au sein de l’ American Anthropological
Association, et d’autre part, ce que l’on nomme aujourd’hui le tournant
réflexif de l’anthropologie étatsunienne dans la veine des travaux de
James Cli8ord et George Marcus (1986), Cli8ord Geertz (1988) et
surtout de Talal Asad (1973). Ce tournant réUexif a dans le même
temps impliqué une reconceptualisation des notions de savoir et de
pouvoir . La réUexivité sur la production de la connaissance
anthropologique s’est dès lors retrouvée au cœur de l’anthropologie
étatsunienne, bouleversant la notion de « culture » et ses implications
dans la construction du « Nous » (occidentaux, anthropologues) et des
« Autres ». Si cette critique de l’orientalisme et du colonialisme dans
l’anthropologie n’est pas nouvelle en soi, les années 1980 ont la
particularité d’amorcer un véritable changement de paradigme dans
l’anthropologie étatsunienne sous l’inUuence de la philosophie
continentale et notamment des écrits de Michel Foucault, qui sont
alors traduits et publiés en anglais et vont avoir un impact retentissant
dans le monde académique étatsunien. Il est intéressant de noter que
« l’un des introducteurs de Foucault aux États-Unis n’est autre que
Paul Rabinow, lui-même anthropologue et ancien élève de Cli8ord
Geertz. Il est l’éditeur du Foucault Reader (1984), l’un des textes les plus
di8usés dans les universités » (Abélès, 2008, p. 110). Ce décentrement
opéré par rapport à la pratique anthropologique va par la suite
radicalement inUuencer les sciences sociales et constituer un terreau
favorable à l’éclosion de la problématique postcoloniale, et dans une
certaine mesure des  postcolonial studies , dans les recherches
anthropologiques étatsuniennes, pendant que l’anthropologie
française, sous l’inUuence de Lévi-Strauss 13, prolongera son rapport
asymétrique à la philosophie.

Lévi-Strauss, la philosophie et le
poststructuralisme
La période des années 1980 marque à l’inverse des États-Unis, un



véritable « décrochage » de l’anthropologie française avec
l’anthropologie étatsunienne, « au point que la référence à Lévi-
Strauss �nit par être éclipsée aux États-Unis, au pro�t de l’invocation
des poststructuralistes, alors que, côté français, on observe une
rigidi�cation d’une anthropologie qui semble attachée à défendre ses
territoires et ses thèmes traditionnels (parenté, symbolisme, rituel,
etc.) » (Abélès, 2008, pp. 113-114). Dans le contexte français, « la
philosophie apparaissait au mieux comme un luxe inutile, au pire
comme un tissu de préjugés inadéquats » (Abélès, 2008, p. 107). À
l’inverse des multiples passerelles qui se sont construites aux États-
Unis entre la philosophie poststructuraliste française et
l’anthropologie, l’anthropologie française s’est fortement distinguée
de la philosophie. Entre les années 1970 et les années 1980-1990,
l’approche structuraliste développée par Lévi-Strauss a profondément
marqué la discipline au point de changer le nom de la discipline
passant de l’ethnologie à l’anthropologie sociale, propulsant le
structuralisme sur le devant de la scène des sciences sociales. Ouvert à
certains égards à l’interdisciplinarité (mathématiques, linguistique,
écologie, etc.) et philosophe de formation, Lévi-Strauss a
paradoxalement manifesté peu d’intérêt pour cette discipline comme
il en témoigne dans le chapitre 6 de son œuvre Tristes tropiques : « La
philosophie n’était pas ancilla scientiarum , la servante et l’auxiliaire de
l’exploration scienti�que, mais une sorte de contemplation esthétique
de la conscience par elle-même » (1955, pp. 53-54). Cette mise à
distance, voire ce « dégoût », de la philosophie passa par un fort
rapprochement avec l’ethnologie : « Je devine des causes plus
personnelles au dégoût rapide qui m’éloigna de la philosophie et me
�t m’accrocher à l’ethnographie comme à une planche de salut »
(Lévi-Strauss, 1955, p. 54). Dès lors, « eu égard à l’inUuence de Lévi-
Strauss dans le développement de l’anthropologie française, on ne
s’étonnera pas que les philosophes en général, et Foucault en
particulier, aient été en quelque sorte considérés comme hors-
champ » (Abélès, 2008, p. 107). Lévi-Strauss s’inscrit ainsi dans une
production anthropologique orientée vers le travail concret de recueil
des données et l’enquête de terrain justi�ée par un souci de
scienti�cité ( ibid. ). Si son programme anthropologique est connu
pour avoir marqué une coupure dans le schéma nature-culture, ce
dernier préconise également une mise à distance de la philosophie et
marque une rupture avec l’anthropologie culturelle (telle qu’elle est
pratiquée à l’époque aux États-Unis). L’anthropologue structuraliste
revendique ainsi une anthropologie sociale (et non culturelle) comme
un moyen pour s’inscrire dans une tradition sociologique
durkheimienne centrée sur l’investigation des structures et de
l’historicité du social, tout en marquant une rupture avec une
anthropologie philosophique (Balibar, 2012, pp. 89-90).

Pour comprendre plus en détail cette rupture entre l’anthropologie
française et la philosophie, il est nécessaire de saisir les di8érences



majeures qui ont opposé le philosophe Michel Foucault et
l’anthropologue Lévi-Strauss. Bien qu’au moment de la parution des
Mots et les choses  , Michel Foucault ait esquissé des liens avec le
structuralisme a�n d’aJrmer « l’existence d’un “système” de pensée
dont “le sens n’était probablement qu’une sorte d’e8et de surface”
produit par ce “système”, et non par un sujet » (Liotta, 2014, p. 101), le
philosophe s’est rapidement empressé par la suite de clamer sa non-
appartenance au structuralisme en historicisant par ailleurs cette
notion de système . En e8et, ce qui distingue fondamentalement
Foucault de Lévi-Strauss est le rapport à l’ événement q u e Foucault
oppose à l’idée de structures invariantes. Foucault, à l’instar des
philosophes poststructuralistes, cherche plutôt à décrire « les
structures dominantes à l’intérieur de certains types de discours
(ethnologie, psychanalyse, critique littéraire, marxisme, etc.) »
(Beaulieu, 2003, p. 211). L’idée d’événement, en opposition à celle de
structures invariantes, constitue un moyen d’objectiver ces structures
prises dans des forces historiques en mouvement, comme le précise
Foucault : « Je ne m’intéresse pas à ce qui ne bouge pas, je ne
m’intéresse pas à ce qui reste stable sous le chatoiement des
apparences, je m’intéresse à l’événement. […] Autrement dit, nous
sommes traversés par des processus, des mouvements, des forces ; ces
processus et ces forces, nous ne les connaissons pas, et le rôle du
philosophe, c’est d’être sans doute le diagnosticien de ces forces, de
diagnostiquer l’actualité » (1994, p. 573). Avec la notion d’événement,
le philosophe français prend le contrepied du structuralisme en
considérant l’événement comme possibilité de nouveauté et de
transformations dans les discours. L’objectif de la philosophie est dès
lors de comprendre la condition d’émergence de ces événements dans
des contextes historiques et théoriques à partir des « règles de
formation » des discours. C’est donc en ce sens que la philosophie
foucaldienne devient une entreprise d’archéologie du savoir et
s’oppose radicalement au structuralisme de Lévi-Strauss qui
problématise très peu le changement dans les sociétés. Cette
opposition constitue ainsi l’une des raisons majeures de la rupture
entre la philosophie et l’anthropologie française expliquant la forte
étanchéité de l’anthropologie française aux postcolonial studies
fortement imprégnées des préceptes théoriques post-structuralistes
dans leur ensemble et foucaldiens en particulier.

Anthropologie française et étatsunienne:
une double rupture
Toutefois, cette distanciation avec la philosophie n’est pas la seule
prise de distance qui peut expliquer l’éloignement pris par
l’anthropologie sociale sous Lévi-Strauss. En e8et, la rupture avec
l’anthropologie culturelle étatsunienne de Franz Boas, puis de Clifford
Geertz, proposée par l’anthropologue structuraliste, apparaît



également révélatrice pour saisir le retard des postcolonial studies en
France. Rappelons tout d’abord que la pensée de Lévi-Strauss est née à
la croisée des inUuences de la linguistique structuraliste, de la
sociologie durkheimienne et de l’anthropologie culturelle
étatsunienne. Une anthropologie culturelle avec laquelle il va très vite
prendre ses distances. En 1941, lorsque Lévi-Strauss s’exile aux États-
Unis, il fait la connaissance des anthropologues Franz Boas et Robert
Lowie qui vont fortement l’inUuencer dans l’élaboration de sa théorie
sur la parenté, mais également dans son approche méthodologique et
son souci pour l’empirisme, comme il le raconte dans Tristes tropiques  :
« La révélation m’est seulement venue vers 1933 ou 34, à la lecture
d’un livre rencontré par hasard et déjà ancien : Primitive Society  de
Robert H. Lowie. Mais c’est qu’au lieu de notions empruntées à des
livres et immédiatement métamorphosées en concepts
philosophiques, j’étais confronté à une expérience vécue des sociétés
indigènes et dont l’engagement de l’observateur avait préservé la
signi�cation. Ma pensée échappait à cette sudation en vase clos à quoi
la pratique de la réUexion philosophique la réduisait » (1955, p. 62).
Ses écrits témoignent ainsi d’un intérêt pour une approche empirique
systématique et, à nouveau, cette distanciation avec la philosophie.
Cependant, Lévi-Strauss va rapidement critiquer « ses maîtres » et
leur empirisme qu’il perçoit comme « insuJsamment systématisé »
(Jeanpierre, 2004, p. 25). Mais c’est surtout à l’égard du projet
« culturaliste » que Lévi-Strauss se montre particulièrement critique
avec l’anthropologie étatsunienne. Le schisme entre les
anthropologies étatsunienne et française arrivera ainsi à son
paroxysme avec Cli8ord Geertz. Architecte d’une anthropologie post-
culturaliste, il développera une anthropologie interprétative
fortement inUuencée par la philosophie post-structuraliste, ce qui
alimentera un peu plus l’opposition avec l’anthropologie structuraliste
d e Claude Lévi-Strauss 14 . Quant à Cli8ord Geertz, bien qu’il n’ait
jamais revendiqué un ancrage dans le champ des postcolonial studies , il
endossera rapidement une position critique aux antipodes du
structuralisme et de Lévi-Strauss. Geertz a en e8et reproché au
courant structuralo-fonctionnaliste dominant dans l’anthropologie
des années 1960-70-80 « d’ignorer la subjectivité de l’individu et de la
dissoudre dans les structures, présupposant que les hommes forment
une Société, catégorie supra-organique, susceptible d’être analysée
scienti�quement comme n’importe quel objet de science » (Addi, 2010,
p. 15). Dans son article «  The cerebral savage: the structural anthropology
of Claude Lévi-Strauss  » (1967), Geertz critique ainsi les usages de la
notion de culture faits par Lévi-Strauss dans son ouvrage La pensée
sauvage ([1962] 1990) a�n de dénoncer son positionnement positiviste
et universaliste : «  no anthropologist has made greater claims for ethnology
as a positive science » (Geertz, 1967, p. 25). Dans La pensée sauvage , Lévi-
Strauss avance en e8et que « le but dernier des sciences humaines
n’est pas de constituer l’homme, mais de le dissoudre. La valeur
éminente de l’ethnologie est de correspondre à la première étape



d’une démarche qui en comporte d’autres : par-delà la diversité
empirique des sociétés humaines, l’analyse ethnographique veut
atteindre des invariants, dont le présent travail montre qu’ils se
situent parfois aux points les plus imprévus. […] Pourtant, ce ne serait
pas assez d’avoir résorbé des humanités particulières dans une
humanité générale ; cette première entreprise en amorce d’autres, […]
qui incombent aux sciences exactes et naturelles : réintégrer la culture
dans la nature, et �nalement, la vie dans l’ensemble de ses conditions
physico-chimiques » (1990, p. 294). Cette conception de la culture va
ainsi à l’encontre de la vision interprétative de Geertz qu’il dénonce
comme le souligne cet extrait du célèbre ouvrage The Interpretation of
Cultures: Selected Essays :

Culture is most e8ectively treated, the argument goes,
purely as a symbolic system (the catch phrase is, “in its own
terms”), by isolating its elements, specifying the internal
relationships among those elements, and then
characterizing the whole system in some general way –
according to the core symbols around which it is organized,
the underlying structures of which it is a surface
expression, or the ideological principles upon which it is
based. (Geertz, 1973, p. 17)

Même si Lévi-Strauss n’est pas explicitement mentionné ici, on saisit
en creux comment Geertz se positionne par rapport au structuralisme
a�n de proposer une approche interprétative dans laquelle la notion de
culture devient :

this acted document, thus is public like a burlesqued wink
or a mock sheep raid. Though ideational it does not exist in
someone’s head; though unphysical is not an occult entity.
[…] Once human behavior is seen as (most of the time; there
are true twitches) symbolic action which, like phonation in
speech, pigment in painting, line in writing, or sonance in
music, signi�es - the question as to whether culture is
patterned conduct or a frame of mind, or even the two
somehow mixed together, loses sense.  (Geertz, 1973, p. 10)

La distinction entre les approches de Geertz et de Lévi-Strauss réside
ainsi dans le fait que « Lévi-Strauss met l’accent sur les catégories
cognitives et les aspects de la culture, alors que Geertz le met sur l’ éthos
– les aspects axiologiques, éthiques, esthétiques et a8ectifs de la
signi�cation des phénomènes sociaux » (Gorunovic, 2009, p. 58).
Gorunovic avance même que, malgré des ressemblances, on peut
classer de façon idéale typique les di8érences entre Lévi-Strauss et
Geertz dans une série de binarité telles que « l’anthropologie
sociale / l’anthropologie culturelle, le structuralisme / le culturalisme,
l’analyse structurale / l’analyse interprétative, approche
étique / émique ou nomothétique /idéographique,



explication/interprétation, l’objectif / le subjectif, le modèle
déductif / le modèle inductif d’explication, l’universalisme
rationaliste / le particularisme relativiste ; théorie systémique dans le
cas de Lévi-Strauss, un éloignement conscient du travail sur les
systèmes, dans celui de Geertz » (2009, p. 56). Au regard de ces
antagonismes, on comprend pourquoi l’anthropologie étatsunienne a
constitué un terreau favorable à l’éclosion des postcolonial studies à
l’inverse de l’anthropologie française. Geertz deviendra ainsi l’un
premiers à « susciter » la question postcoloniale en anthropologie
(sans toutefois y adhérer complètement) (Addi, 2010, p. 30) 15. Pour
cela, il opérera un décentrement vers une herméneutique du sujet, une
critique de la notion de culture , mais également une déconstruction de
l’idée d’un « Ailleurs », la réUexivité du/de la chercheur-e et la place
accordée aux savoirs locaux. Geertz dénoncera en ce sens
l’ethnocentrisme en vigueur dans la pratique de l’anthropologie. Il
mettra en e8et en avant « les puissantes hégémonies politiques et
professionnelles, largement non reconnues, qui se glissent dans les
descriptions de l’ethnologue, celles qui aceurent dans son
épistémologie ou ses jugements » (Assayag, 2010, p. 49). Il prônera
donc une réUexivité sur la pratique anthropologique a�n d’interroger
le « droit de “parler pour autrui” », « la question des “lieux du
discours” », le « problème de l’“Orientalisme”, de l’étude des
catégories de genre ( gender studies) ou de la “race“ (  racial studies ), à la
fois dans la critique littéraire, les études ethniques, la relecture du
colonialisme et la réinterprétation de la dépendance entre “centre(s)”
et “périphérie(s)” » (Assayag, 2010, p. 49). Si l’anthropologie française,
sous l’ère Lévi-Strauss, s’est fermée du point épistémologique,
théorique et thématique à la problématique de la postcolonialité
comme en témoignent ses écrits Race et histoire  (1952) et Race et culture
(1971) dans lequel il dénonce l’uniformisation des cultures, et promeut
une « diversité culturelle », l’anthropologie interprétative de Clifford
Geertz a constitué à l’inverse la prémisse de l’élaboration de cette
problématique dans l’anthropologie étatsunienne.

Au �nal, retenons que Cli8ord Geertz, en compagnie d’autres auteur-
e-s comme Talal Asad, George Marcus, Lila Abu Lugod, et plus tard
Arjun Appadurai, a déconstruit la scénographie de l’enquête de
terrain, mais surtout ouvert une réUexion autour du couple
savoir/pouvoir tout en plaçant la postcolonialité au cœur de la
pratique de l’anthropologie. Cette critique des savoirs
anthropologiques des années 1980, d’inspiration poststructuraliste, a
guidé l’anthropologie étatsunienne sur le chemin de la postcolonialité,
favorisant l’éclosion des postcolonial studies en anthropologie, et
progressivement dans les sciences sociales. À l’inverse, en France, le
structuralisme de Lévi-Strauss a constitué un terreau fécond dans
l’éclosion des résistances à la philosophie, et plus spéci�quement à la
philosophie poststructuraliste, ainsi qu’à l’anthropologie
étatsunienne, et aux études postcoloniales.



Conclusion
En analysant les traditions théoriques dominantes de l’anthropologie
e n France et aux États-Unis, ainsi que le rapport asymétrique à la
philosophie poststructuraliste qu’entretiennent l’anthropologie
interprétative de Cli8ord Geertz et l’anthropologie structuraliste de
Claude Lévi-Strauss, cet article a retracé le processus
d’institutionnalisation des études postcoloniales dans les sciences
sociales étatsuniennes, et d’autre part a permis de poser un certain
nombre de balises pour comprendre comment l’anthropologie sociale
française, sous l’inUuence du structuralisme de Lévi-Strauss, et les
ruptures de ce dernier avec la philosophie et l’anthropologie
étatsunienne a constitué le terreau des résistances contemporaines
aux  postcolonial studies . L’analyse de ce rapport asymétrique permet
ainsi de mieux saisir la profondeur des résistances actuelles à l’égard
des études postcoloniales en France.

Ces résistances et cet intérêt tardif de la France pour les études
postcoloniales peuvent néanmoins devenir un atout pour penser « au-
delà du postcolonialisme » et apporter un renouvellement théorique à
un champ qui se dirige actuellement vers une saturation conceptuelle.
Au regard de ce débat sur l’« au-delà » du postcolonialisme qui émerge
actuellement dans le monde anglo-saxon 16 , les recherches sur la
France contemporaine et son histoire coloniale pourraient ainsi
constituer une aubaine pour le renouvellement de ces approches. À
cet égard, l’historienne française Emmanuelle Sibeud souligne que
« notre intérêt tardif est un atout – il nous permet de béné�cier de
synthèses critiques de la qualité de Penser le postcolonial [en italique
dans le texte] –, mais il pourrait aussi être à l’origine de véritables
contresens si nous nous contentons d’une importation paresseuse du
postcolonialisme anglophone, présenté comme panacée universelle,
au lieu de construire les transferts qui nous permettront d’entrer dans
un débat global, où nous avons beaucoup à apprendre, mais aussi des
éléments originaux à apporter » (2007, p. 150).

Notes

1 . http://afrique.lepoint.fr/culture/alain-mabanckou-l-afrique-des-
lettres-entre-au-college-de-france-16-03-2016-2025845_2256.php,
consulté le 26 mai 2016.
2 . Il sera principalement question dans cet article de questionner la
trajectoire des études postcoloniale dans l’espace de la France
métropolitaine. En e8et, la trajectoire de cette approche théorique
dans les Antilles françaises tend à di8érer notamment en raison d’un
héritage historique singulier.

http://afrique.lepoint.fr/culture/alain-mabanckou-l-afrique-des-lettres-entre-au-college-de-france-16-03-2016-2025845_2256.php


3 . Soulignons d’entrée que les postcolonial studies représentent un
champ de recherche complexe, éclectique, loin d’être monolithique ou
univoque (Zecchini & Lorre, 2010, p. 73), contrairement à la façon dont
certains de ses détracteurs tentent les représenter. La circulation des
théories entre les contextes géographiques et disciplinaires apparaît
en e8et comme l’une des sources d’homogénéisation et de
cristallisation du savoir.
4. Par institutionnalisation, j’entends un processus de formalisation et
de reconnaissance d’un savoir sur la scène académique à travers
l’émergence de départements, de cursus académiques, de revues, de
colloques et d’un champ de recherche consacrés à ce savoir. Ce
processus passe également par l’identi�cation et la revendication des
acteur-trice-s à ce savoir.
5 . Voir par exemple dans le cas de l’histoire et des études genre :
Gardey D. (2013). L’histoire, les féministes & others’ studies, in
Granger C., À quoi pensent les historiens ? , Paris : Autrement, 209-224.
6 . Voir notamment les numéros de revue : « La question
postcoloniale », Hérodote (2006) ; « Faut-il être postcolonial ? »,
Labyrinthe. Atelier interdisciplinaire (2006) ; « Pour comprendre la pensée
postcoloniale », Esprit (2006) ; « Sexisme, racisme et
postcolonialisme », Nouvelles Questions Féministes (2006) ; « Féminismes
décoloniaux, genre et développement », Revue Tiers Monde (2012) ;
« Intellectuels en diaspora et théories nomades », L’Homme (2000) ;
« Genre et perspectives postcoloniales », Les Cahiers du CDREF (2010) ;
Bancel N., Blanchard P., Lemaire S. (2005). La fracture coloniale. La société
française au prisme de l’héritage colonial. Paris : La Découverte.
7 . Voir par exemple les ouvrages et articles d’Homi Bhabha ([1994]
2007). Les lieux de la culture. Une théorie postcoloniale  ; de Gayatri
Chakravorty Spivak ([1988] 2006). Les subalternes peuvent-elles parler ;  ou
encore de Paul Gilroy ([1993] 2010). L’Atlantique noir. Modernité et double
conscience.
8. Rappelons cependant que, bien que la France et les États-Unis aient
été des terreaux fertiles pour l’élaboration directe ou indirecte de ces
approches postcoloniales, il serait réducteur d’associer la parentalité
de cette pensée à ce « balancier » transatlantique, alors que ces
approches se sont également développées par l’intermédiaire des
luttes politiques pour l’indépendance en Afrique, en Asie et en
Amérique latine (Zecchini & Lorre, 2010, p. 67).
9. Zecchini et Lorre rappellent que « la manière dont la France négocie
la « question postcoloniale » suscite un intérêt croissant outre-
Atlantique, comme l’illustre le colloque organisé par  Columbia
University en mars 2010 «  Thinking the Postcolonial in French: History,
Politics, Literature » (2010, p. 81).
10. On peut citer par exemple l’éminente philosophe Judith Butler,
reconnue notamment pour ses travaux sur le féminisme et la théorie
queer, qui occupe la chaire Maxine Elliot dans le département de
littérature comparée de l’Université de Californie à Berkeley.
11. À noter que l’anthropologue Jean-Loup Amselle, à la fois proche et



très critique à l’égard des approches postcoloniales, fut « un temps
admiratif du structuralisme de Lévi-Strauss, dont il souligne que Les
Structures élémentaires de la parenté ou Anthropologie structurale
pouvaient se lire avec enthousiasme », avant de se tourner vers les
écrits de Georges Balandier (Smith, 2006, p. 196).
12. Il est important de rappeler que tant l’anthropologie étatsunienne
que l’anthropologie française ne doivent pas être pensées comme des
blocs monolithiques. Qu’une approche théorique puisse dominer une
discipline, cela ne signi�e pas pour autant que cette dernière ne soit
pas habitée par des débats et que plusieurs approches puissent
cohabiter en son sein, comme l’illustrent les écrits de l’anthropologue
Georges Balandier sur la situation coloniale.
1 3 . L’inUuence de Lévi-Strauss et du structuralisme sur
l’anthropologie française fut prépondérante jusqu’à la �n des années
1980. Si le structuralisme lévi-straussien s’est par la suite
progressivement e8acé du devant de la scène, aucun autre
« programme intellectuel » ou « chef de �le disciplinaire » n’a
néanmoins réussi à s’imposer (Rogers, 2002). Toutefois, les œuvres de
Lévi-Strauss ont continué de stimuler la production du savoir, sans
toutefois que les chercheur-e-s revendiquent leur appartenance au
structuralisme lévi-straussien (Shallins, 2010). L’inUuence de Lévi-
Strauss s’est par ailleurs manifestée par le biais de proches
collaborateur-trice-s. Que ce soit, par exemple, à travers sa
collaboratrice de longue date, Françoise Héritiers, qui lui succéda au
Collège de France (Bertholet, 2008), où à travers son associé au
Laboratoire d’anthropologie sociale, Isac Chiva, dans la mise en place
d’une Mission du Patrimoine ethnologique (Rogers, 2002).
14. Si le fait de se focaliser sur ces deux �gures résonne dans une
certaine mesure comme une forme de réductionnisme, ces �gures
rappellent néanmoins que ces auteurs et leurs approches ont occupé
une place centrale dans l’anthropologie. Présenter ces �gures d’un
point de vue idéal typique permet néanmoins de saisir les points de
frictions et de tension entre ces courants.
15. Il est intéressant de noter que, bien que l’Américain Cli8ord Geertz
ait été considéré avec Claude Lévi-Strauss comme l’anthropologue le
plus éminent et inUuent de la seconde partie du 20e siècle, il n’a pas
fait école en France (Addi & Obadia, 2010, p. 4).
16. Voir Loomba A. et al. (2005). Postcolonial Studies and Beyond . Durham:
Duke University Press; Cooper F. (2005). Colonialism in Question. Theory,
Knowledge, History. Berkeley: University of California Press.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
"nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré@exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Introduction
	De la genèse à la labellisation : retour sur la trajectoire institutionnelle des « postcolonial studies »
	Les prémisses des postcolonial studies en France : une entrée depuis « les marges »
	Résistances académiques en France : une entrée par les disciplines
	L’anthropologie structuraliste comme terreau des résistances aux postcolonial studies
	Lévi-Strauss, la philosophie et le poststructuralisme
	Anthropologie française et étatsunienne: une double rupture
	Conclusion
	Nos partenaires


