
Les savoirs locaux face auxLes savoirs locaux face aux
écoles burkinabè :écoles burkinabè :
négation,négation,

instrumentalisation, renforcementinstrumentalisation, renforcement

L'Homme. Revue française d'anthropologieL'Homme. Revue française d'anthropologie , , n°201n°201, , 20122012, , p. 85-106p. 85-106

Résumé
Customary and family education are, since the 1990s, being
replaced with schooling in Africa south of the Sahara. Owing to
the influence of sponsors and Ngos, schooling is reaching out into
isolated areas, such as the Gurma province of Gnagna in Burkina
Faso. What prospects does « local knowledge » have in this
context ? Although curricula set store on this sort of knowledge,
teachers tend to adopt methods involving denial, refusal,
exploitation or identi*cation. These four processes vary
depending on how schooling *ts into the village setting (public
schools, Ngo bilingual schools, literacy centres). The local
knowledge discussed in the classroom tends to be practical
(technical, behavioural, local) know-how rather than cognitive
categories (such as the causality of magic). Teachers do not deal
with the latter because they know nothing about them, disparage
them or lack distance. Local knowledge, when extracted from its
original cognitive categories, is, we assume, condemned to
petri*cation and extinction. Paradoxically, the absence of
debates in schools about local cognitive categories allows the
latter to survive and be used.

L’éducation familiale et communautaire, que de nombreuses
recherches anthropologiques ont analysée, est restée jusque dans les
années 1990 un mode majeur d’éducation en Afrique subsaharienne :
dans des pays comme le Burkina Faso, le Mali, le Niger ou la Guinée, la
majorité des enfants n’allait pas à l’école (Lange 2006). Ils étaient pris
en charge par un système d’éducation, d’initiation, de formation

Alain Schnapp

file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=193


destiné à leur dispenser des savoirs locaux1, généralement oraux, dont
l’intérêt scienti*que, social ou culturel a été largement souligné par
ces études. Mais, en 1990, la conférence de Jomtien a lancé la politique
de l’Éducation pour tous (Ept) qui vise la scolarisation primaire
universelle dans les pays du Sud, et ce dans des délais les plus brefs
possibles. Depuis, les taux de scolarisation se sont accrus de sorte
qu’aujourd’hui, la plupart des pays subsahariens déclarent avoir des
taux nets de scolarisation à l’école primaire dépassant les 60 % et que
dix-sept pays annoncent même dépasser le seuil des 80 % (Unesco
2010)2. Les conséquences de ce développement récent et massif de
l’école n’ont fait l’objet que de rares travaux qui portent davantage sur
les systèmes d’éducation que sur les modes de pensée locaux (Bonini
1996 ; Gérard 1997). Pourtant, l’ept est guidée par des experts
internationaux et *nancée par des bailleurs de fonds étrangers
(Banque mondiale, Unesco, Agence française de développement,
Organisations non gouvernementales, etc.). Elle promeut un modèle
éducatif uniformisé au niveau mondial, fondé sur des savoirs scolaires
et des normes éducatives occidentales qui ont été adoptés petit à petit
oGciellement par les pays béné*ciaires. La domination de ce modèle
semblerait vouer les savoirs locaux à l’étiolement ou à la disparition,
mais, à ce jour, aucune étude ne nous en a encore montré les
mécanismes.

Cet article analyse comment les savoirs locaux sont traités dans les
écoles et prend l’exemple des dispositifs éducatifs présents dans la
province gourmantché de la Gnagna, située au nord-est du Burkina
Faso. Cette province est un terrain privilégié pour étudier les
transformations scolaires : son taux de scolarisation est à la fois l’un
des plus faibles du monde (moins de 30 % des enfants allaient à l’école
e n 2004-2005) et l’un de ceux qui augmentent le plus rapidement (le
nombre d’écoles publiques a pratiquement doublé entre 2002 et 2006).
L’enquête a été menée durant quatre années pour analyser les savoirs
proposés dans les écoles : leur élaboration par les décideurs
internationaux et nationaux, leur transcription dans des outils
pédagogiques, leur transmission en classe et leur mobilisation par les
anciens élèves dans leur vie quotidienne. C’est sur l’étape de
transmission des savoirs que cet article insiste. Dans un premier
temps, il invite le lecteur à pénétrer dans l’univers villageois pour
saisir la manière dont les diKérentes écoles et leurs enseignants sont
intégrés dans l’espace communautaire. Il propose ensuite d’entrer
dans les salles de classe des écoles publiques et des écoles bilingues
associatives a*n d’analyser comment les enseignants abordent les
savoirs locaux. La dernière partie examine les centres
d’alphabétisation et dégage une constante commune à l’ensemble des



dispositifs éducatifs étudiés3.

Les relations entre les écoles et les villages : du
rejet à l’assimilation

Dans la Gnagna, la première école date seulement de 1947 et la grande
majorité des adultes reste aujourd’hui analphabète. L’arrivée d’une
école dans un village constitue toujours un événement dont le
déroulement ne manque pas d’inLuencer l’acceptation mutuelle entre
enseignants et villageois. Mais les écoles ne s’implantent pas toutes de
la même manière dans les villages. Si les écoles publiques classiques
scolarisent encore la majorité des élèves au Burkina Faso, une
multiplicité d’autres dispositifs gérés par des opérateurs privés se
déploie : écoles bilingues étatiques ou associatives, centres de
formation associatifs pour les jeunes, écoles privées confessionnelles
et laïques, etc. Chacune de ces écoles développe des normes
spéci*ques et entretient des rapports particuliers avec le milieu et les
savoirs locaux.

J’examinerai à ce sujet les dispositifs mis en place dans la province de
la Gnagna voués à être pérennisés et qui concernent le plus d’élèves :
les écoles publiques classiques (qui dispensent leurs cours en français),
les écoles bilingues d’Ong dites « Cbn1» (qui ont recours à la fois au
français et au gourmantché) et les centres d’alphabétisation (où seul le
gourmantché est requis)4. Je comparerai l’intégration de ces écoles
dans les villages, d’abord d’un point de vue institutionnel, ensuite de
celui des relations entre les acteurs. Bien que l’ept soit globalement
porteuse d’une conception occidentale et libérale du monde
(Lewandowski 2008), nous verrons qu’il est nécessaire de rejeter l’idée
d’une école unique et de situations uniformes de rencontres entre
savoirs scolaires et savoirs locaux.

Intégrations matérielles et symboliques des écoles au village

Les écoles publiques classiques sont les héritières historiques de
l’école coloniale tant d’un point de vue institutionnel que symbolique.
L’« école » a commencé à s’implanter avec la colonisation à la *n du
xix e siècle au Burkina Faso en enrôlant de force les élèves. La
scolarisation était alors utilisée et perçue comme un outil de
l’administration coloniale : les familles la fuyaient. Ce rapport à l’école
s’est progressivement modi*é au cours de la période coloniale et après
l’indépendance, tout en restant diGcile dans de nombreuses zones



isolées du Burkina Faso, comme les pays gourmantché et lobi (Baux
2007). Dans ces espaces, si beaucoup d’enfants ne sont pas scolarisés,
c’est souvent par manque d’oKre scolaire, aussi bien qu’en raison
d’une faible demande de la part des familles. Non seulement l’« école »
n’est pas toujours considérée par ces dernières comme capable
d’améliorer leurs conditions de vie, mais elle est même parfois perçue,
en cas d’échec, comme une cause possible d’appauvrissement
(Lewandowski 2007a).

Les écoles publiques classiques dispensent, uniquement en langue
française, six ans d’enseignement pour préparer les élèves au
Certi*cat d’études primaires (Cep). Les classes présentent la plupart
du temps des sureKectifs : les maîtres enseignent généralement à une
cinquantaine d’élèves, mais ce nombre peut s’élever à une centaine
dans les chefs-lieux de départements. C’est le premier type d’école
auquel les Gourmantché pensent lorsqu’on évoque la scolarisation ;
elle est dénommée Bonpiencogu : l’« école des Blancs ». Pour les
villageois, elle symbolise souvent à elle seule, encore aujourd’hui, la
présence du système administratif, car très peu d’infrastructures ont
été développées dans la province par les administrations coloniales et
étatiques (peu de centres de santé et de police, pas de voies
goudronnées, ni de systèmes d’adduction d’eau ou d’électricité). Les
villages ne décident pas de l’arrivée d’une école : c’est l’État qui
plani*e les constructions, d’après une carte scolaire élaborée avec
l’aide de ses services décentralisés. Les chefs locaux (chefs de village et
chefs de terre), qui sont chargés de désigner les terrains où construire
l’école, choisissent des espaces non seulement à l’écart du village, mais
aussi parfois insalubres. L’insalubrité peut être environnementale
(bas-fonds) ou magique. Dans de nombreux cas, l’emplacement est par
conséquent considéré comme hanté par des esprits mauvais ( djin
malé*ques, par exemple), comme en témoigne cet enseignant de
l’école de Tangay à propos d’une école construite il y a un peu plus de
vingt-cinq ans : « L’école existe depuis 1984-1985, elle a été mise à côté
d’un cimetière, un endroit dangereux laissé comme ça… […] moi je ne
suis pas à l’aise ». Le fait de donner un emplacement considéré comme
dangereux est une manière de ne pas opposer un refus frontal aux
« Blancs » (personnel burkinabè ou étranger travaillant dans les
administrations et les Ong) tout en s’assurant que la présence de
l’école sera de courte durée (les enseignants auront peur, les esprits
« gâteront l’aKaire », etc.). Cette attitude de rejet varie selon les
villages et se modi*e après plusieurs années d’activité : l’école peut
devenir alors un objet de *erté pour les villageois, un fanion qui
rehausse l’image du village. Les bâtiments scolaires sont, en eKet,
rectangulaires et construits en matériaux solides (briques, tôles) : ils se
distinguent des cases rondes en torchis et sont visibles de loin dans la
savane. Ainsi, qu’elle soit rejetée ou montrée, l’école publique restet-
elle un espace matérialisé à l’extérieur de la vie villageoise.

Les écoles bilingues d’Ong sont des dispositifs historiquement plus



récents. Elles ont connu un essor particulier à partir des années 1990
avec l’arrivée de *nancements liés aux politiques d’Éducation pour

tous5. Les écoles observées ici, les Cbn1 de l’association Tin Tua6,
dispensent des cours en gourmantché et en français durant cinq
années (au lieu de six), en vue de préparer le Cep. Les eKectifs, moins
élevés que dans les écoles publiques classiques, restent importants
(une quarantaine d’élèves). Elles représentent moins l’institution
administrative et davantage le milieu du « développement » avec sa
manne *nancière et son prestige. Le village qui reçoit une école
bilingue est souvent choisi par l’Ong selon les critères de l’État, mais
aussi en fonction de « groupements paysans » préexistants :
l’association a sa propre carte d’intervention et choisit parmi « ses
villages » celui dont le groupement est le plus dynamique.
L’implantation d’une école bilingue fait alors l’objet de négociations et
de tractations entre groupements, responsables villageois, Ong et
services décentralisés de l’État. Sa venue annonce le rapprochement
d’une Ong, donc de ses fonds et de ses contacts qui attirent les
« courtiers » villageois, pour reprendre l’expression de Jean-Pierre
Olivier de Sardan (1997). D’une manière générale, le village est plus
impliqué dans la venue d’une école, qui se situe couramment près des
habitations – même si ce n’est pas toujours le cas, comme le montre la
photographie de l’école bilingue d’Hatéry, proche du modèle de l’école
publique [Ph. 1].

Les centres d’alphabétisation sont la plupart du temps gérés, eux
aussi, par des Ong, en particulier depuis la *n des grandes campagnes
étatiques d’alphabétisation (Sanwidi 1989). Les cours y sont dispensés
uniquement en gourmantché, sur deux ou trois années, à raison de
deux à quatre mois par an en saison sèche. Ils ne visent pas le Cep,
mais l’apprentissage de connaissances de base, comme lire, écrire et
compter. Ce dispositif est bien diKérent des deux précédents, d’autant
plus qu’il est censé concerner davantage les jeunes et les adultes que
les enfants. Il est cependant intéressant de le présenter ici, car
certaines familles ont tendance à y recourir pour leurs enfants en
remplacement de l’école publique classique qui les soustrait aux
travaux domestiques et champêtres. Il est aussi et surtout essentiel en
tant qu’espace de rencontre entre savoirs scolaires et savoirs locaux.
Dans la province de la Gnagna, en eKet, il existe, selon les sources,
entre 300 et 700 centres d’alphabétisation pour lesquels le nombre
d’élèves est généralement peu élevé (une vingtaine). Le centre
d’alphabétisation ( gulimencemacogù : « école » en gourmantché)
représente typiquement une institution intégrée au village : son
implantation est tout autant liée à la volonté des Ong qu’à celle des
villageois. Les bâtiments sont habituellement rectangulaires – comme
les écoles –, mais en paille et situés au cœur du village ; ils sont
construits par les villageois eux-mêmes et utilisés pour diverses



activités non scolaires [Ph. 2].

Cette diversité des modes d’intégration des écoles au village – allant
du rejet (physique et magique) à l’assimilation, en passant par la
cohabitation – est con*rmée par les types de relations
qu’entretiennent les maîtres et les villageois.

Les relations entre élèves, enseignants et familles

Les élèves envoyés dans les écoles primaires publiques classiques sont
oGciellement âgés de sept à douze ans, mais ils peuvent atteindre
jusqu’à quinze ans dans les cas de mise à l’école tardive et de
redoublement. Peu d’entre eux sont issus des classes moyennes
(commerçants ou petits fonctionnaires). Les parents d’élèves vivent
plutôt diGcilement d’une agriculture de subsistance ; ils ne savent ni
lire ni écrire, et ne parlent pas français. Certains sont acquis à la cause
scolaire, mais beaucoup restent réticents, notamment en raison des
modes de vie qu’elle implique et qui éloignent les enfants des travaux
champêtres, des coutumes et des codes villageois de socialisation. Les
enseignants, quant à eux, représentent la *gure-type de l’étranger : ils
ne parlent pas gourmantché et ne peuvent donc communiquer dans
les marchés ou durant les fêtes coutumières, ni participer aux
conversations animées des dolotières (gargotes où l’on boit la bière de
mil locale). Ce sont principalement de jeunes hommes, citadins, qui ne
connaissent pas les dures conditions de la vie villageoise. Ne pas avoir
d’électricité ni de téléphone, ne rien trouver au marché certains jours,
rester « bloqués » lors des intempéries (etc.) sont autant d’aspects de
la vie quotidienne qui ne leur apparaissent que comme de grands
sacri*ces : «Mieux vaut souKrir en faisant le bien qu’en faisant le
mal », écrit un instituteur à la craie dans son logement pour « garder le
moral ». Ces enseignants ont un niveau scolaire correspondant à la
classe de troisième et sont formés en une seule année dans les Écoles
nationales des enseignants du primaire (Enep). Cette formation, à la
fois courte et très théorique, ne les aide guère à s’adapter à des milieux
aussi diKérents du leur. Ils sont, de plus, généralement sans
expérience professionnelle. Dans ces conditions, leur principale
aspiration est souvent de quitter la province pour un « meilleur
poste ». En attendant, ils vivent entre eux, à l’écart des villageois, dans
les logements de fonction construits à côté des écoles. Les villageois
leur inspirent fréquemment du mépris, parfois de la peur, comme le
raconte une jeune femme venue en stage d’institutrice à Piéla :

« Les Gourmantché sont méchants, si tu es un homme, que tu
t’approches de leurs femmes… Même, si tu es une femme et que tu
refuses les hommes, ils vont te waker [te jeter un mauvais sort]. Leur
wak est vraiment puissant, hein ! Moi, j’habite seule, j’avais peur ».

Des associations de parents d’élèves (Ape) et de mères d’élèves (Ame)
sont supposées créer du lien entre l’école et le village, et fonctionner
sur le modèle « démocratique participatif ». Mais, elles sont rarement



actives ou dominées par quelques notables, laissant la plupart des
villageois indiKérents. OGciellement, les services décentralisés de
l’État se doivent d’assurer une supervision et un accompagnement,
mais, dans les faits, le manque de personnel et de moyens de
locomotion ne permet qu’un faible suivi : les enseignants se sentent
« seuls » au village. De la sorte, le bâtiment scolaire, à l’écart du
village, constitue parfois l’unique lieu de rencontre entre ces deux
univers socio-culturels diKérents que sont, d’une part, les élèves et, de
l’autre, les maîtres.

La situation est sensiblement diKérente dans les écoles bilingues
d’Ong. Leurs élèves sont issus des mêmes catégories sociales que ceux
des écoles publiques classiques. En général, les familles rurales ne
disposent pas de plusieurs écoles à proximité de leur logement et il
leur est impossible d’envoyer leurs enfants loin, en raison de l’absence
de moyens de transports. Aussi, contrairement à ce qu’avancent
certaines Ong, mettre son enfant dans une école bilingue correspond
plutôt à une nécessité pratique qu’à un choix fondé sur des questions
pédagogiques ou idéologiques7. Les enseignants ont à peu près le
même niveau d’étude que dans les écoles publiques, mais ils reçoivent
une formation professionnelle initiale, dispensée par l’Ong, plus
intensive que celle des Enep publiques. Ils sont, de plus, mieux
encadrés et suivent une formation continue. Ces formations, plus
appliquées, insistent sur la « pédagogie active », l’expression des
enfants et l’« intégration » de l’enseignant au village. Les instituteurs
sont assez jeunes, mais avec souvent une précédente expérience
associative ou professionnelle, ce qui les favorise lorsqu’il s’agit de
faire « leur place » dans le village. Surtout, ils sont issus du même
milieu, sinon socioculturel, du moins linguistique, puisqu’ils parlent
gourmantché. Ils s’adaptent donc plus aisément aux habitudes
villageoises et participent davantage à la vie locale. C’est le cas à Sorgo,
comme le décrit un jeune homme originaire du village :

« — D’abord, il y a eu l’alphabétisation, ensuite l’école. Les habitants
ont construit les logements des maîtres : quatre maisons dans une
même cour au milieu du village. Une en dur et trois en banco […]
— Est-ce que les enseignants y sont bien ?  
— […] Quand ils n’ont pas de cours, ils jouent avec les jeunes du
village. Les jeunes *lles viennent faire la cuisine pour les célibataires
et n’ont pas honte de venir alors que si c’était plus isolé, elles ne
viendraient pas les aider […]. Ici, l’enseignant du Cp2 demande du bois
pour sa cuisine, les vieux viennent le visiter. Et quand un enseignant
n’a pas de réveil, le délégué peut venir le réveiller s’il le lui demande ».

Dans ce type d’écoles bilingues, les associations qui impliquent les
parents d’élèves sont plus dynamiques : elles sont parfois issues de
groupements préexistants et se développent grâce à des liens
interpersonnels entre certains villageois et les Ong. Ces dernières ont,
en eKet, de plus grands moyens que les services étatiques pour assurer



une présence « sur le terrain ». Globalement, les enseignants de ces
écoles bilingues sont socialement plus proches de leurs élèves, avec
lesquels ils entretiennent des relations en dehors des situations de
classe. Le bâtiment scolaire devient alors un lieu de rencontre au
même titre que d’autres lieux de sociabilité.

Dans les centres d’alphabétisation, les élèves sont plus âgés et issus de
familles encore plus défavorisées que dans les écoles classiques ou
bilingues, dont ils ont souvent été exclus. En raison des exigences des
bailleurs de fonds et des périodes annuelles d’enseignement, le
nombre de *lles et de femmes, apprenantes comme enseignantes, est
plus important que dans les écoles. Les enseignants ont un niveau
initial plus faible (3e année d’alphabétisation ou Cep) ; ils sont formés
par les Ong en pédagogie et en andragogie8 durant quelques semaines
seulement. Ils ne sont pas forcément jeunes pour autant et, surtout, ce
sont des Gourmantché, fréquemment issus d’un village voisin. Ils
possèdent donc un degré d’insertion déjà élevé dans les liens familiaux
et communautaires du village. Peu payés, ils vivent avec les villageois,
ou font les allers et retours depuis leur domicile en vélo :

« — Généralement, l’alphabétiseur n’enseigne pas dans son propre
village […] on doit le loger et le nourrir deux à quatre mois […].
— Est-ce qu’il arrive que l’alphabétiseur soit méprisant avec les gens du
village ? 
— Avant oui, mais maintenant avec le guide [d’andragogie], c’est *ni.
De toute façon, c’est diGcile pour lui de se gonLer trop car il est de la
même région ; les gens le connaissent », explique un responsable
administratif villageois (Rav).

Ainsi, dans les centres d’alphabétisation, les enseignants sont
pratiquement issus du même milieu, voire de la même parentèle que
leurs élèves. Ces liens sont encore renforcés par la supervision des
centres, qui est réalisée par d’anciens alphabétiseurs employés par les
Ong.

Peur de l’étranger, cohabitation négociée, proximité d’un parent : les
enseignants des trois types de dispositifs entretiennent des relations
très diKérentes avec les villageois. Or, cette insertion est déterminante
dans l’usage qu’ils feront en classe des programmes et des savoirs
locaux9.

Les savoirs locaux dans les écoles : de l’ignorance à
l’instrumentalisation

Les programmes scolaires actuels sont issus d’un long cheminement
historique. Durant les premiers temps de la colonisation, une des
principales missions assignées à l’école était de former des subalternes



capables de servir l’administration coloniale. Il s’agissait alors
essentiellement d’apprendre à lire, à écrire et à compter en français ;
mais aussi d’éradiquer la plupart des savoirs locaux, considérés
comme « arriérés » et entravant le nouveau modèle social colonial (par
exemple, les « dialectes », les pratiques magiques, les codes sociaux,
etc.). À cette période d’éviction volontariste, a succédé un processus
chaotique et ambigu de réhabilitation (en particulier des langues, des
techniques artisanales ou agricoles et des savoirs historiques,
littéraires, géographiques ou botaniques liés au milieu des élèves).
Cette réhabilitation, d’abord portée par quelques enseignants
coloniaux, puis, surtout, par des élites africaines après les
indépendances, a récemment été partiellement captée par des acteurs
extérieurs (Lewandowski 2006).

Depuis une vingtaine d’années, en eKet, les savoirs locaux font l’objet
de fortes concurrences au niveau mondial. C’est leur importance
écologique et économique qui a suscité au début l’intérêt, comme en
témoignent la convention de Rio, premier texte international à prôner
leur protection, ou encore l’Organisation mondiale de la propriété
intellectuelle (Ompi) qui tente de limiter leur pillage par les industries
pharmaceutiques du Nord, par exemple. En matière scolaire,
l’ensemble des bailleurs de fonds s’accorde sur la nécessité de
mobiliser les savoirs locaux, mais leurs objectifs divergent. La Banque
mondiale est devenue, en 1998, le « chef de *le »10 de l’ensemble des
bailleurs de fonds sur cette question. Elle met l’accent sur l’argument
de l’eGcacité, schématiquement résumé ainsi : prendre en compte les
savoirs « autochtones » permet de mieux pénétrer le milieu pour faire
acquérir aux populations de nouveaux savoirs qui leur sont
indispensables pour « lutter contre la pauvreté » et favoriser la
croissance11. Mais, cet objectif utilitariste, instrumentalisant les
savoirs locaux pour pénétrer le milieu, n’est pas partagé par tous : des
institutions comme l’Unesco ou certaines Ong insistent, par exemple,
sur la valeur de ces savoirs au nom de la « promotion des peuples » ou
de la « diversité culturelle ». Ces divergences sont visibles dans l’usage
des langues nationales qui est perçu, par les uns, comme un outil pour
mieux apprendre le français, tandis qu’il est considéré, par les autres,
comme un savoir en soi indispensable pour le développement
psychomoteur et socioculturel de l’élève12. Ce type d’ambivalence se
retrouve dans les pratiques des écoles publiques et des écoles bilingues
associatives.

Dans les écoles publiques : ignorance, rejet, instrumentalisation

Les programmes des écoles publiques classiques sont réalisés par des
employés du ministère de l’Éducation burkinabè avec parfois le
soutien de coopérations internationales. Les manuels scolaires sont en
français et leur marché est capté principalement par quelques grandes
maisons d’édition françaises comme Hachette13. Même si l’État



burkinabè reste pilote dans ce domaine, la présence *nancière et
culturelle de la coopération et des maisons d’édition françaises n’est
donc pas négligeable. On retrouve notamment dans les programmes
oGciels les principales orientations des politiques d’Éducation pour
tous, ainsi que les concepts pédagogiques actuellement valorisés en
Occident14. Les programmes scolaires prônent un rapprochement avec
le milieu d’origine des enfants, l’utilisation de la Pédagogie par
objectifs (Ppo) et la prise en compte des savoirs locaux. Mais, en
pratique, les manuels scolaires et, surtout, les cours maintiennent des
enseignements classiques sous forme de disciplines et ne donnent pas
de place spéci*que à ce type de savoirs. Le manque de formation des
maîtres, leurs conditions de vie au village et le nombre pléthorique
d’élèves les incitent à favoriser une pédagogie cœrcitive susceptible de
faire respecter la discipline : transmission par cours magistraux,
ordres, cris, punitions, châtiments corporels (au moyen de courroies
de mobylettes et de martinets artisanaux). De fait, cette approche
exclut l’expression par les élèves de leurs savoirs pré-acquis, qu’il
s’agisse de savoirs scolaires ou de savoirs locaux. Dans ce contexte, les
écoles publiques classiques oscillent souvent entre trois approches des
savoirs locaux : l’ignorance, le rejet et l’instrumentalisation.

L’ignorance tout d’abord, car les enseignants ne connaissent parfois
pas les savoirs locaux gourmantché et ne peuvent donc pas les
mobiliser en classe. Un instituteur m’explique, par exemple :

« — Pour la morale aussi, on fait [doit faire] référence à ce qu’ils savent
du village. Bon, mais ça dépend de chaque endroit. Moi, je ne connais
pas bien ici, je suis étranger.
— Ah, bon, et vous êtes là depuis combien de temps ?  
— Quatre ans.
— Mais, c’est beaucoup ! 
— Oui, mais chaque vacance, je rentre chez moi.
— Et le soir ? 
— Le soir, il n’y a pas le temps, il faut préparer les cours ».

Cet enseignant cultive volontairement une place d’étranger ignorant
les réalités du village et se place ainsi dans l’impossibilité d’utiliser les
savoirs locaux en classe. En refusant les contacts avec les villageois, il
dispense ses cours hors de tout contexte culturel.

Dans d’autres cas, les enseignants connaissent les savoirs locaux, mais
ne souhaitent pas les utiliser : c’est l’approche par rejet. Un exemple
de dénigrement nous est fourni par un directeur d’école au sujet d’un
texte de manuel relatant un conLit entre l’école et le village. Dans ce
texte, l’école souhaite transformer en potager scolaire une parcelle de
terrain que le village revendique en tant que sentier des ancêtres
(Ipam 1990 : 29). Le directeur déclare : « Le but de notre école, c’est
justement de mettre *n à des croyances comme celles-ci […]. [Il] est de
notre devoir d’enseigner à nos enfants de rire de telles idées ». Ici,



l’enseignant directeur communique avec les villageois, mais avec pour
objectif de transformer leur mode de pensée. En raison de sa précarité
au sein cette communauté, il s’attache à repousser tout ce qui peut se
rapporter aux « coutumes » ou évoquer un milieu dont il désire
s’extraire définitivement.

(Cl. Sophie Lewandowski)

Figure 1. Figure 1. Chant de l’hymne national devant
l’école bilingue d’Hatéry, province de la Gnagna (Burkina
Faso)

Figure 2. Figure 2. Stockage de foin sur le toit du centre
d’alphabétisation de Diepidouli, province de la Gnagna
(Burkina Faso)



(Cl. Sophie Lewandowski)

D’autres instituteurs connaissent et utilisent les savoirs locaux. Cela
étant, dans les écoles publiques, ils le font généralement pour mieux
amener les enfants à apprendre les savoirs scolaires : c’est l’approche
par instrumentalisation. L’usage du conte communautaire en classe est
signi*catif à ce sujet. Au village, loin d’avoir disparu, le conte
représente à la fois un divertissement pour les soirées, un mode de
transmission des savoirs et un espace de débats pour les jeunes comme
pour les adultes. Il est porteur de savoirs communautaires qui se
décryptent à un triple degré narratif, initié et ésotérique. Le conte oral
propose, en eKet, une pédagogie selon plusieurs niveaux de lecture.
Quelles que soient sa position sociale et sa maturité, l’auditeur peut
dès lors avoir progressivement accès à diKérents savoirs (informations
factuelles, analyses sociales, révélations magiques) (Lewandowski
2007b). Cette portée heuristique du conte n’est pas reconnue à l’école :
la littérature orale n’y est pas utilisée comme source de savoir, mais
comme outil pour l’apprentissage d’une discipline. Par exemple,
l’instituteur écrit au tableau un conte préalablement traduit en
français, propose une lecture silencieuse, pose des questions, explique
les mots inconnus, puis demande aux enfants de répéter tout le texte
phrase par phrase. Le conte oral gourmantché est ainsi transformé en
texte écrit, puis récité dans un français correct. Le passage à l’écrit *ge
le texte et le simpli*e pour le rendre accessible aux enfants dans une
langue étrangère, de sorte que seule la trame narrative est conservée :
la polysémie du conte, son incitation à la résolution d’énigmes, les
débats et les commentaires qu’il suscite sont exclus au pro*t d’une
parole restituée et dictée par le livre et par le maître. Toutes les
références au système social et cognitif coutumier sont écartées, seul
un décor exotique a été conservé, censé évoquer à l’enfant son milieu
d’origine. Par cet exemple d’enseignement, on comprend comment
des savoirs pratiques locaux (comme la connaissance descriptive du
milieu de l’enfant) sont extraits des catégories cognitives locales
(schémas logiques, concepts) pour servir des savoirs pratiques
scolaires (en l’occurrence la langue française) et le système de pensée
scolaire (ses schémas logiques, ses références morales).

Contrairement à ce que prônent les programmes oGciels, les savoirs
locaux sont ainsi la plupart du temps ignorés ou dénigrés dans les
écoles publiques classiques. Lorsqu’ils sont utilisés, une distinction
implicite est opérée entre les savoirs locaux pratiques et les catégories
cognitives locales. Les premiers sont utilisés tandis que les seconds
sont ignorés au pro*t des savoirs scolaires (savoirs pratiques et
catégories cognitives). À ce niveau de l’analyse, l’observation des
écoles publiques classiques corrobore la réLexion de Céline Mercier-
Trembley, qui écrivait :

« Sous l’inLuence [de l’école], les connaissances des générations



antérieures se perdent, le savoir traditionnel devient une langue
morte, discours clos puisqu’il n’est plus exprimé à l’intérieur des
catégories cognitives qui lui conféraient son originalité et son
dynamisme ; il échappe à la communauté qui n’est plus apte à le
contrôler » (1982 : 667).

Dans les écoles bilingues : instrumentalisation et création d’une nouvelle culture

Les programmes scolaires des écoles bilingues d’Ong sont établis par
des fonctionnaires de ministères et des responsables d’Ong. Ces
derniers sont souvent eux-mêmes d’anciens fonctionnaires,
pédagogues, enseignants ou linguistes devenus « entrepreneurs
d’éducation » dans le secteur associatif. Les ouvrages bilingues
représentent un marché en pleine expansion, mais les maisons
d’édition françaises s’y intéressent peu : ce sont les Ong qui les éditent.
Parmi les auteurs des manuels bilingues, on compte des religieux, des
observateurs étrangers, des enseignants et, surtout, des membres
d’Ong. Les programmes des écoles bilingues donnent davantage de
place aux savoirs locaux : ils proposent en particulier des activités
productives et artistiques, accompagnées d’une pédagogie orale
renforcée qui peuvent faire appel aux savoirs pré-acquis des enfants.
En pratique, les activités productives et artistiques sont rarement
mises en place ; mais la pédagogie employée permet aux enfants d’être
plus actifs et de faire éventuellement des propositions. Grâce aux
programmes, aux livrets pédagogiques, au plus faible nombre d’élèves,
à la formation et au suivi des enseignants, ainsi qu’à la proximité
socioculturelle entre enseignants et élèves, les savoirs locaux sont
moins souvent ignorés que dans les écoles classiques. Pourtant, il
s’avère que les enseignants utilisent eux aussi des procédés de
dénigrement et, surtout, d’instrumentalisation.

Figure 3. Figure 3. Lecture collective au centre
d’alphabétisation de Piéla, province de la Gnagna



(Cl. Sophie Lewandowski)

Comme dans les écoles publiques classiques, les savoirs locaux
pratiques sont détachés de leurs catégories cognitives originelles et
mis au service d’autres savoirs, à la diKérence près que, dans les écoles
bilingues, cette technique est utilisée pour la création d’une nouvelle
culture morale censée être partagée par tous. Prenons l’exemple de ce
texte de leçon d’un livret de lecture de 2e année d’école bilingue :

L’entretien des champs 
« Le champ de Luona est de l’autre côté du .euve. Chaque année, lui et ses
femmes, même s’ils ont cultivé, n’obtiennent rien. Chaque année, c’est la faim
pour Luona et ses gens […]. Mais cette année, les conseillers ont fait poser à
Luona des cordons pierreux dans son champ. Cela fait qu’il cultive et a
d’excellentes récoltes […]. C’est l’abondance ainsi ! […]. Il a acheté trois bœufs
et il a commencé à faire un enclos. L’année prochaine, il va pouvoir augmenter
la surface de son champ car il va cultiver avec ses bœufs. Ainsi, son pro6t va
également augmenter. 
Écoutons bien les conseils pour nos travaux. Si ta tante change de mari, tu
changes de parent à plaisanterie. Nous voyons que la vie a changé ainsi, donc
nous devons suivre la grande instruction qu’ils amènent pour l’augmentation
de notre profit »(Association Tin Tua 2003 : 9, ma traduction).

Le texte mêle du vocabulaire technique (comme la notion de « cordon
pierreux »), des concepts liés au milieu du « développement »15

(« pro*t », « conseillers » en développement) et des références locales
(comme le proverbe de la morale *nale « Si ta tante change de mari, tu
changes de parent à plaisanterie »). L’objectif pédagogique est donné
par la dernière phrase : « nous devons suivre la grande instruction
qu’ils [les conseillers] amènent pour l’augmentation de notre pro*t ».
Sont ainsi convoqués, au *l du texte, des savoirs locaux, des savoirs
scolaires et d’autres issus du milieu du développement au service
d’une morale *nale qu’on pourrait quali*er de « développementiste »,
c’est-à-dire rattachée au discours véhiculé par les organisations
internationales, les coopérations bilatérales ou certaines Ong, et
promouvant un changement social dans les pays du Sud. Le procédé
observé dans ce texte (et qu’on retrouve dans tous les livrets bilingues)
consiste à juxtaposer des savoirs d’origines hétérogènes pour étayer
une démonstration et servir une conclusion univoque de type
développementiste. L’eGcacité de la morale développementiste
provient, d’une part, du fait que cette juxtaposition des savoirs est
présentée comme allant de soi et, d’autre part, du fait que les
processus de sélection et d’association de ces diKérents savoirs ne sont
pas explicites. La conclusion apparaît dès lors naturelle, logique et
acceptable par tous, alors qu’elle est en réalité orientée dans
l’intention de diffuser un message bien particulier.

(Burkina Faso)



La forte présence de membres d’Ong – et, avec eux, de leur culture
personnelle et institutionnelle – dans la dé*nition des programmes et
dans l’élaboration des livrets scolaires bilingues facilite cette diKusion.
Cette place prépondérante s’explique par le manque de moyens dont
dispose l’État pour coordonner et contrôler convenablement
l’élaboration des programmes bilingues, l’édition des manuels et leur
utilisation en classe. Par ailleurs, il n’existe pas – ou très peu – de
tradition écrite dans les langues nationales telles que le gourmantché,
la plupart des textes ayant été écrits par des religieux, puis par des
agents au service du développement. Or, les deux linguistes qui ont
réalisé des dictionnaires, contribué à la formalisation écrite de
certaines langues nationales et qui font oGce d’experts, sont
aujourd’hui directeurs des deux plus importantes Ong d’éducation
bilingue du pays, qui éditent les livrets, écrivent ou coordonnent les
textes. En concurrence entre elles, ces deux Ong doivent répondre à
des appels d’oKres et produire des rapports pour accéder à des
*nancements internationaux, ce qui les amène à s’adapter
progressivement aux normes internationales développementistes en
matière de pédagogie et de contenus scolaires. C’est ainsi que ce
système favorise la mise en place, dans les livrets pédagogiques
bilingues, d’une nouvelle culture qui cherche à associer les savoirs
locaux et les savoirs scolaires sous l’égide de normes
développementistes.

L’instrumentalisation des savoirs locaux est plus fréquente dans les
écoles bilingues associatives que dans les écoles publiques où
dominent leur ignorance ou leur rejet. Dans les deux dispositifs, le
procédé est identique : des savoirs pratiques (et parfois des valeurs
morales locales) sont extraits de leurs catégories logiques locales pour
être associés à d’autres catégories cognitives. Dans les écoles
classiques, ce procédé est mis au service de savoirs scolaires ; tandis
que, dans les écoles bilingues, la méthode est utilisée au pro*t de
savoirs scolaires, mais aussi de normes développementistes. Ces
dernières, véhiculées par les Ong et les bailleurs de fonds, échappent
davantage au contrôle de l’État burkinabè.

Des savoirs locaux renforcés par l’école ?
Au regard des écoles examinées jusqu’à présent, nous pourrions
penser que les savoirs locaux sont destinés à devenir « langue morte »,
au pro*t d’autres connaissances et d’autres normes. Pourtant,
l’examen des centres d’alphabétisation montrera que la place des
savoirs locaux peut être très diKérente dans un dispositif
d’instruction. De plus, l’analyse transversale des procédés utilisés dans
l’ensemble des dispositifs permet de relativiser l’idée d’une
destruction systématique des savoirs locaux par l’école.



Dans les centres d’alphabétisation : identification, renforcement

Les programmes et les livrets pédagogiques des centres
d’alphabétisation sont réalisés par les mêmes catégories de
concepteurs que dans les écoles bilingues : bien qu’il s’agisse de
directions ministérielles diKérentes, la place des Ong y est toujours
aussi grande. Ces outils pédagogiques insistent tout particulièrement
sur la prise en compte des savoirs locaux. Les pratiques des
animateurs des centres d’alphabétisation oscillent entre le laisser-
faire, l’autoritarisme ou la pédagogie active. Mais, les horaires et tous
les principes comportementaux demandés aux élèves sont plus
proches des normes villageoises que des institutions scolaires. Les
femmes viennent en cours avec leurs enfants, apportent de quoi
manger, échangent entre elles pendant les enseignements, etc. À
l’instar de ce qui se fait quotidiennement au village, les apprenants
travaillent aussi de manière plus collective : ils lisent et, même,
écrivent ensemble [Pl. 3].

Dans ce contexte, les savoirs locaux sont souvent abordés, ce qui
motive davantage les élèves, les rend plus attentifs et détendus : les
adultes comme les enfants rient ou plaisantent presque
systématiquement lorsque l’enseignant évoque leur milieu et leurs
connaissances. S’ils sont parfois discrédités, les savoirs locaux sont
surtout valorisés. Cette valorisation se réalise la plupart du temps sans
distance réLexive de la part d’un enseignant qui est lui-même formé
par le milieu : l’usage des savoirs locaux s’apparente alors à une
situation d’identi*cation de l’enseignant à ces derniers. Il est
important de noter que cette identi*cation est généralement tacite.
Par exemple, un alphabétiseur peut dispenser un cours critiquant
énergiquement l’excision, alors que tout le monde sait que ses propres
*lles sont excisées. Ses paroles ne convaincront personne : au
contraire, c’est le décalage entre ses mots et son comportement social
qui contribuera à renforcer les pratiques locales oGciellement
dénigrées. Cette forte présence implicite des savoirs locaux se
remarque dans tous les centres d’alphabétisation. Plutôt que de faire
évoluer les élèves d’une culture coutumière à une culture scolaire,
c’est l’inverse qui se produit : ce sont les éléments de culture scolaire
qui sont introduits dans les schémas de pensée locaux des apprenants.
En pratique, il arrive ainsi que des alphabétisés utilisent leurs savoirs
scripturaux pour renforcer leurs savoirs locaux. Prenons l’exemple
d’un jeune homme ayant été initié à la géomancie (divination par le
sable) par son oncle, et qui a pu parfaire sa connaissance de la
divination en réutilisant des modes de calculs appris en classe : « Le
sable », déclare-t-il, « c’est quelque chose de mathématique. Celui qui a
été à l’école apprend ça vite ».

Les centres d’alphabétisation se positionneraient donc, de ce point de
vue, à l’exact opposé des écoles publiques classiques et des écoles
bilingues d’Ong, puisque ce sont des savoirs scolaires pratiques



(comme l’écriture, le calcul, la langue) qui y sont parfois utilisés au
service de catégories cognitives locales. L’examen de ces centres
pointe également l’importance des non-dits dans la transformation ou
la permanence des catégories de pensée. Or, le fait que certains savoirs
soient systématiquement non explicités constitue un invariant,
commun aux diKérents dispositifs scolaires, sur lequel j’insisterai
maintenant à partir de l’exemple des représentations de la maladie.

Des catégories cognitives locales tacitement conservées

Examinons une leçon intitulée : « Ce n’est pas la sorcellerie, c’est le
manque d’hygiène (Suano ka, ku 6angu n poadi)  » (Association Tin Tua
2003 : 20, ma traduction). Au cours de la leçon, le maître cherche à
expliquer l’intérêt du savon. Il parle de la pratique coutumière
habituelle qui consiste à ne pas utiliser de savon, la condamne, puis
enseigne la « bonne pratique » (utiliser du savon) en dé*nissant le
principe cognitif qui quali*e cette pratique comme bonne (en
l’occurrence, la notion de microbe). À aucun moment, il n’évoque le
principe logique coutumier qui préside à la pratique habituelle : celui
selon lequel les maladies sont provoquées par un élément magique
(rendant donc superLue la nécessité de se laver les mains pour
chercher à les éviter). Le titre de la leçon contient le terme de
« sorcellerie », pourtant l’instituteur n’en parle pas ; ou, lorsqu’il
utilise le mot, il le rejette et ne laisse aucun espace de dialogue
possible. Observée dans une école bilingue, cette leçon se serait
vraisemblablement déroulée de manière similaire ailleurs : les
catégories cognitives locales ne sont mises en débat explicitement
dans aucun dispositif scolaire.

Les écoles publiques et les écoles bilingues abordent essentiellement
des savoirs locaux pratiques ; tandis que les centres d’alphabétisation
évoquent des savoirs pratiques et cognitifs locaux, sans explicitation
critique. De sorte que, si l’enseignant ne revient pas sur les causes
magiques des maladies pour les discuter, cela permet aux élèves de
conserver leur logique initiale, de retenir, dans le meilleur des cas,
l’explication scolaire a*n d’être en mesure de l’exposer lors de
l’examen, mais, de ne pas changer leur pratique quotidienne.

C’est ainsi qu’un jeune alphabétisé s’est présenté chez moi les pieds
infectés :

« — Tu as marché sur quelque chose [sur un gri-gri malfaisant car les
douleurs de pied et de jambe sont souvent attribuées à des gris-gris enterrés] ? 
— Oui.
— D’où ça vient ? 
— C’est ma belle-mère […].
— Tu es parti à l’hôpital ?  
— Non, il n’y a pas l’argent.
— Mais tu sais, “même si” c’est ta belle-mère, ils peuvent quand même te
soigner à l’hôpital […]. 



— Je vais demander à mon grand frère [l’argent qui manque] ».

Le jeune homme a suivi des cours d’alphabétisation, néanmoins il n’a
pas modi*é sa conception coutumière de la maladie. Les Gourmantché
considèrent, en eKet, qu’un individu est formé non pas de deux ou
trois éléments comme le suggère la tradition occidentale (corps, âme,
esprit), mais de six composantes qui le relient intimement aux autres
et à l’invisible (Swanson 1976)16. Parmi ces six composantes, le kikirga,
que l’on pourrait traduire par « esprit-guide », inLuence
particulièrement la vie quotidienne de la personne. Ce kikirga, esprit-
guide d’Ego, et ceux de ses géniteurs choisiront parmi les maux et les
biens (santé, procréation, réussite scolaire, argent, etc.) qu’Ego et sa
descendance devront connaître dans leur existence, en formant un
vœu prénatal appelé yemiali (« demande faite à Dieu ») (Cartry 1973).
Ego est ainsi soumis à son yemiali, mais également aux yemiali de ses
géniteurs, à ceux des parents de ces derniers et même, indirectement,
au yemiali de son conjoint et des parents de celui-ci. Ego cherchera à
inLuencer le cours de son existence au moyen de sacri*ces destinés à
contenter les esprits de ses parents (morts ou vivants). Quand une
personne tombe malade, elle peut donc consulter un géomancien : la
divination par le sable désignera à quel niveau de la parentèle ou des
relations se situe le problème et proposera des actions de sacri*ces.
Ces actions sont évoquées dans un vocabulaire ésotérique, mais
identi*ent aussi des causes psychosociologiques possibles de la
maladie. Dans une société où le niveau de vie général est précaire, où
la personne vit intégrée au village au sein d’une famille élargie et où
les interdépendances matérielles sont fortes, les relations
interpersonnelles sont primordiales pour l’équilibre mental et
physique de l’individu. Repérer un problème avec des proches permet,
en dehors du sacri*ce réalisé à leur intention, de modi*er son
comportement à leur égard (ou à l’égard du clan concerné si les
personnes sont décédées). Le jeune homme qui arrive avec les pieds
purulents s’apprête à entamer des démarches ésotériques contre sa
belle-mère (qui le harcèle et ne lui donne aucun moyen de
subsistance). Si un interlocuteur reconnaît verbalement, à la
diKérence de son alphabétiseur, les causes qu’il attribue à sa maladie
(« “Même si” c’est ta belle-mère, ils peuvent quand même te soigner à
l’hôpital »), il acceptera plus facilement d’aller se faire soigner au
dispensaire, car il dépasse la simple juxtaposition des savoirs pour les
associer dans la pratique. C’est, en eKet, l’explicitation des schémas
logiques (dans les situations quotidiennes ou dans les enseignements)
qui permet leur transformation.

*

A u Burkina Faso, comme dans de nombreux pays du Sud, la
scolarisation ne progresse pas de manière uniforme : à partir d’un
modèle normalisé à l’échelle internationale, c’est en fait une multitude
de dispositifs qui se développent pour contribuer aux « objectifs du



millénaire » en matière scolaire. Chacun de ces dispositifs entretient
un rapport particulier avec le milieu dans lequel il s’est implanté : ces
rapports, allant du rejet à l’assimilation, conditionnent la manière
dont les savoirs locaux sont utilisés en classe au cours des interactions
entre le maître et les élèves. Ils sont davantage mobilisés dans les
centres d’alphabétisation et dans les écoles bilingues que dans les
écoles publiques classiques. Mais, dans aucun de ces dispositifs, les
catégories cognitives locales ne sont explicitées et discutées : elles ne
sont donc ni valorisées ni éradiquées. L’instituteur de l’école classique
utilise la trame narrative du conte, mais pas sa portée sociale et
ésotérique ; l’enseignant de l’école bilingue évoque le manque
d’utilisation de cordons pierreux, mais n’aborde pas le rapport des
agriculteurs gourmantché à la nature et au risque ; l’alphabétiseur
stigmatise l’excision, mais passe sous silence ses utilisations sociales et
culturelles ; le maître dénigre le non-usage du savon, mais ignore le
rapport magique à la maladie. C’est en fait l’absence, dans les débats
scolaires, des catégories cognitives locales qui permet à ces dernières
d’être conservées et d’être réutilisées dans les pratiques quotidiennes,
même si elles sont associées avec d’autres principes logiques. Ainsi
conservés dans leurs fondements, force est de constater que, du fait
des pratiques scolaires, les savoirs locaux ne disparaissent pas
nécessairement.

Notes

1. Les savoirs scolaires ont une dénomination simple ; en revanche, les
autres savoirs sont délicats à nommer. L’expression « savoirs non
scolaires » est claire mais les dé*nit par opposition en leur ôtant une
part d’existence propre. L’expression « savoirs locaux ou
autochtones » insiste sur leur contextualisation et leur caractère
ethnique et semble leur interdire la possibilité d’avoir une valeur
universelle ; celle de « savoirs prolétaires » fait référence au contexte
d’une société de classe ce qui n’est pas vraiment le cas de notre étude ;
celle de « savoirs profanes » évoque une certaine laïcité qu’ils n’ont
justement pas ; celle de « savoirs populaires » renvoie à des déviances
populistes possibles et occulte les hiérarchies de la société concernée ;
celle de « savoirs familiaux » est trop restreinte, dans la mesure où de
nombreux savoirs sont diKusés plutôt à l’échelle du village ou de la
communauté ; celle de « savoirs communautaires ou coutumiers »
peut évoquer le mythe de la communauté atemporelle, immuable et
consensuelle ; les savoirs « communs ou quotidiens » ne rendent pas
compte de tous les savoirs non scolaires, en particulier « des savoirs
locaux savants »… La liste pourrait être encore longue (« savoirs
vernaculaires », « savoirs indigènes », « savoirs amateurs »…) et
rappelle d’emblée leur ambivalence et leur manque de connaissance et



reconnaissance spéci*que. Je choisis d’utiliser « savoirs locaux » par
commodité, car c’est l’une des expressions les plus fréquemment
utilisées par les institutions nationales et internationales. Je considère
que l’adjectif « local » fait référence à l’origine de ces savoirs (bien que
je les considère comme métissés) et non à leur portée, qui peut être
universelle. Par l’expression « savoir local », j’évoque des
connaissances, des savoir-faire et des savoirs comportementaux. Je ne
distinguerai pas les connaissances et les représentations idéologiques,
ne souhaitant pas entrer ici dans le débat du « grand partage », pour
reprendre l’expression de Jack Goody (1996).
2. Le taux net de scolarisation (Tns) à l’école primaire correspond au
rapport entre le nombre d’enfants en âge d’être scolarisés (de 7 à 12
ans) inscrits et le nombre d’enfants de cette même tranche d’âge. Le
taux brut de scolarisation (Tbs) à l’école primaire, lui, a le même
dénominateur, mais prend en compte dans son numérateur tous les
enfants inscrits, quel que soit leur âge.
3 . À partir de données fondées sur l’analyse de 6 programmes
scolaires, 5 ouvrages pédagogiques, 50 observations de classe et
environ 60 entretiens qualitatifs avec des enseignants et des élèves.
Les descriptions prendront la forme de cas idéal-typiques, a*n de
souligner les diKérences entre les dispositifs, bien qu’il existe une
grande variété de situations dans chaque type d’établissement.
4. Il n’existe pratiquement aucune école coranique dans cette région à
majorité chrétienne et animiste.
5. Avant d’être développées au Burkina Faso, des écoles bilingues ont
été expérimentées au Sénégal où elles sont dénommées Écoles
communautaires de base (Ecb).
6 . Les Banma Nuara 1  (Cbn1) sont des écoles bilingues pour enfants
organisées par l’association Tin Tua – une Ong burkinabè intervenant
depuis une vingtaine d’années dans le domaine du « développement
local » et de l’éducation – et cogérées par l’État.
7. Les écoles bilingues ont de meilleurs résultats au Cep que les écoles
monolingues (Niane 2005), mais il est très diGcile de préciser quels
sont les principaux facteurs qui favorisent ces scores (langue,
formation et encadrement des maîtres, nombre d’élèves par classe,
etc.).
8 . Au Burkina Faso, les formateurs et les opérateurs d’éducation
utilisent communément le terme d’« andragogie » comme un
synonyme de « pédagogie pour adultes », bien que certains chercheurs
attribuent au concept une dé*nition plus large (psychopédagogie,
sociopédagogie et pédagogie utilisées dans la formation des adultes).
9. Les leçons faites durant les cours sont sensiblement diKérentes des
ordonnances oGcielles et sont porteuses de normes spéci*ques. C’est
ce que la Nouvelle sociologie de l’éducation britannique (Nse) a
souligné en distinguant les curricula « formel », « réel » et « caché ».
J’utilise la notion de curriculum pour désigner un ensemble organisé
dans le temps et dans l’espace de savoirs destinés à l’apprentissage
scolaire. Le « curriculum formel » est oGciellement proposé par



l’administration scolaire ou par les opérateurs d’éducation (il est
visible, par exemple, dans les programmes scolaires). Le « curriculum
réel » correspond à ce qui est réellement eKectué en classe au cours de
l’interaction maître-élèves. Le « curriculum caché » représente les
codes socio-culturels (comme la hiérarchie sociale, par exemple)
implicitement diKusés par le curriculum formel et par le curriculum
réel dans les textes et les interactions entre les acteurs en présence.
10. Dans le milieu des bailleurs de fonds, le chef de *le est désigné par
l’ensemble des institutions qui *nancent un domaine particulier pour
en assurer la coordination durant une période donnée.
1 1 . Sur la question des usages internationaux actuels des savoirs
locaux, cf. aussi Arjun Agrawal (2002).
12. Sur les enjeux de l’usage scolaire des langues nationales au Burkina
Faso, cf., entre autres, Géraldine André (2007).
13. Ces maisons d’édition font la plupart du temps appel à des auteurs
burkinabè issus de ministères ou de cabinets d’expertise, mais
conservent un rôle central de coordination éditoriale.
1 4 . L’Approche par les compétences (A pc), qui est en promue en
Europe et en Amérique du Nord actuellement, n’apparaît pas encore
dans ces programmes, mais, son usage était prévu dans le nouveau
plan d’éducation décennal (2008). Si cette approche était appliquée, la
transformation des savoirs locaux à l’école serait bien plus
importante. Cela étant, les premiers résultats d’une enquête que je
mène au Sénégal (où la méthode Apc est déjà expérimentée) montrent
que les conditions sont loin d’être réunies pour permettre sa mise en
pratique effective dans les classes.
15. « Ceux qui conseillent » (tundikaaba) sont des agents issus du milieu
du développement, c’està-dire des institutions et des acteurs
extérieurs à une société donnée qui proposent des interventions de
transformations techniques et sociales, au sens large du terme.
16. Des études approfondies, menées dans les années 1970 par Richard
A. Swanson et Michel Cartry, et dont l’actualité a été con*rmée lors de
mon enquête, donnent de précieuses informations sur le sens que les
Gourmantché donnent à leurs actions. Je n’en évoque ici qu’un
fragment.

Nos partenaires
Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
+nancements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de l’édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent à la ré/exion stratégique sur
l’évolution du projet et à sa construction. Merci à eux !



C O N C E P T I O N  :
É Q U I P E  S AV O I R S ,
P Ô L E  N U M É R I Q U E
R E C H E R C H E  E T
P L AT E F O R M E
G É O M AT I Q U E
( E H E S S ) .
D É V E L O P P E M E N T  :
D A M I E N
R I S T E R U C C I ,
I M A G I L E ,  M Y
S C I E N C E  W O R K .
D E S I G N  :  W A H I D
M E N D I L .

https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Les relations entre les écoles et les villages : du rejet à l’assimilation
	Intégrations matérielles et symboliques des écoles au village
	Les relations entre élèves, enseignants et familles

	Les savoirs locaux dans les écoles : de l’ignorance à l’instrumentalisation
	Dans les écoles publiques : ignorance, rejet, instrumentalisation
	Dans les écoles bilingues : instrumentalisation et création d’une nouvelle culture

	Des savoirs locaux renforcés par l’école ?
	Dans les centres d’alphabétisation : identification, renforcement
	Des catégories cognitives locales tacitement conservées

	Nos partenaires

